# Dr. Andi Hermawan, SE.Ak, S.Si, M.Pd.

IMSIGHT

FFFFFF

Pendidikan yang

Membebaskan

Membangun Manusia Merdeka
melalui Hukum, Ilmu, Logika,
dan Kesadaran




Dr. Andi Hermawan, SE.Ak, S.Si, M.Pd.

FIQIH

Pendldlkan yang

Membebaskan

Membangun Manusia Merdeka
melalui Hukum, Ilmu, Logika,
dan Kesadaran

q

—

\

INSIGHT

AAAAAAA



FIQIH PENDIDIKAN YANG MEMBEBASKAN

Membangun Manusia Merdeka melalui Hukum, Ilmu,
Logika, dan Kesadaran

Penulis:

Dr. Andi Hermawan, SE.Ak, S.Si, M.Pd.

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh
PT Insight Pustaka Nusa Utama
J1. Pare, Tejoagung. Metro Timur. Kota Metro.
Telp: 085150867290 | 087847074694
Email: insightpustaka@gmail.com
Web: www.insightpustaka.com
Anggota IKAPI No. 019/LPU/2025

4

INSIGHT

PUSTAKA

Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip atau
memperbanyak baik sebagian ataupun keseluruhan isi buku dengan
cara apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Cetakan I, Januari 2026

Perancang sampul: Syuhada Creative
Penata letak: Syuhada Creative

ISBN: 978-634-7569-21-9
xvi + 354 hlm; 15,5x23 cm.

©Januari 2026



Prakata

uku Fiqih Pendidikan menyajikan pandangan komprehensif tentang
B pentingnya pendidikan dalam Islam yang tidak hanya bertujuan untuk
transfer ilmu, tetapi juga sebagai alat untuk membebaskan individu dari
ketidaktahuan dan keterbatasan. Pendidikan dalam perspektif figih adalah
suatu hak yang harus diperoleh oleh setiap individu, tanpa ada diskriminasi
berdasarkan latar belakang sosial, ekonomi, atau jenis kelamin. Buku ini
menggali prinsip-prinsip figih yang mengatur hak-hak peserta didik dan
kewajiban pendidik, serta bagaimana pendidikan dapat berperan dalam
membentuk karakter yang sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Lebih lanjut, buku ini menekankan pentingnya kebebasan berpikir
dalam pendidikan, yang memungkinkan individu untuk mengembang-
kan potensi diri secara maksimal tanpa adanya batasan yang tidak perlu.
Kebebasan ini tidak berarti tanpa aturan, namun lebih kepada kebebasan
yang berlandaskan pada nilai moral yang diajarkan dalam ajaran Islam.
Pendekatan ini memberikan ruang bagi siswa untuk berpikir kritis, berta-
nya, dan mengeksplorasi ide-ide baru, sekaligus menjaga akhlak dan adab
yang baik dalam setiap interaksi sosial.

Akhirnya, buku ini juga membahas peran pendidik sebagai pembim-
bing dan teladan dalam proses pendidikan. Pendidik tidak hanya mentrans-
fer ilmu, tetapi juga harus mampu mengarahkan siswa agar mampu mene-

rapkan pengetahuan yang diperoleh dalam kehidupan sehari-hari dengan



cara yang benar. Buku ini memberikan panduan praktis bagi pendidik
untuk menciptakan lingkungan pendidikan yang inklusif, adil, dan mendu-
kung pembebasan intelektual serta spiritual. Dengan demikian, buku ini
relevan bagi para pendidik, pembuat kebijakan, dan siapa saja yang peduli
pada masa depan pendidikan Islam yang lebih baik.




endidikan sejak awal kemunculannya merupakan proyek besar kema-
P nusiaan yang selalu sarat dengan nilai, orientasi, dan visi tentang manu-
sia ideal yang hendak diwujudkan. Dalam perspektif Islam, pendidikan
tidak pernah dimaksudkan sekadar sebagai proses teknis pemindahan
pengetahuan, melainkan sebagai jalan pembebasan manusia dari kebo-
dohan, ketidakadilan, dan keterasingan dari fitrahnya. Perintah igra’ pada
wahyu pertama bukan hanya menandai dimulainya tradisi literasi, tetapi
juga menegaskan bahwa kesadaran, refleksi, dan penggunaan akal adalah
fondasi utama kehidupan beriman. Syed Muhammad Naquib al-Attas
(1993) menekankan bahwa pendidikan Islam bertujuan membentuk manu-
sia beradab (insan adabi), yakni manusia yang mampu memahami haki-
kat ilmu, menempatkan dirinya secara etis, dan bertanggung jawab atas
pengetahuan yang dimilikinya dalam kehidupan sosial.

Namun realitas sejarah menunjukkan bahwa pendidikan sering kali
menyimpang dari misi pembebasan tersebut. Dalam banyak konteks,
pendidikan justru berubah menjadi alat penjinakan yang menuntut kepa-
tuhan, keseragaman, dan ketaatan tanpa dialog. Paulo Freire (1970) menye-
but fenomena ini sebagai banking education, sebuah model pendidikan
yang memosisikan peserta didik sebagai objek pasif yang hanya menerima,
menghafal, dan mengulang pengetahuan yang ditentukan oleh otoritas.
Ketika model ini merasuki pendidikan Islam, pembelajaran agama berisiko




kehilangan ruh reflektif dan transformatifnya, lalu tereduksi menjadi ruti-
nitas ritual dan hafalan hukum yang kering makna.

Dalam konteks inilah figih memainkan peran yang sangat menentu-
kan. Fiqih sejatinya adalah hasil jjtthad manusia dalam memahami kehen-
dak ilahi melalui dialog antara teks wahyu, akal, dan realitas sosial. Wael
B. Hallaq (2009) menegaskan bahwa figih bukanlah hukum Tuhan yang
beku, melainkan konstruksi historis yang selalu dipengaruhi oleh konteks
sosial, politik, dan budaya tempat ia lahir. Ketika figih diperlakukan seolah-
olah identik dengan wahyu dan dilepaskan dari kesadaran sejarahnya, ia
berpotensi menjadi alat legitimasi kekuasaan yang menutup ruang kritik
dan pembaruan.

Sakralisasi fiqih berdampak langsung pada praktik pendidikan.
Pendidikan agama sering kali bergeser dari proses pemaknaan menjadi
mekanisme kontrol moral. Peserta didik diajarkan apa yang halal dan
haram, benar dan salah, tanpa diajak memahami rasionalitas, tujuan,
dan nilai kemanusiaan di balik hukum tersebut. Fazlur Rahman (1982)
mengkritik kecenderungan ini sebagai kegagalan membedakan antara
nilai moral universal Al-Quran dan formulasi hukum historis yang bersifat
kontekstual. Akibatnya, pendidikan Islam kehilangan daya relevansinya
dalam menjawab persoalan zaman yang terus berubah.

Padahal Islam menempatkan akal sebagai salah satu instrumen utama
pengabdian kepada Tuhan. Al-Quran secara konsisten mengkritik sikap
taklid buta dan mendorong manusia untuk berpikir, merenung, dan meng-
ambil pelajaran dari realitas. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa tidak
ada pertentangan antara wahyu dan akal yang sehat, karena keduanya
berasal dari sumber kebenaran yang sama. Oleh karena itu, pendidikan
yang membatasi nalar dan mematikan daya kritis justru bertentangan
dengan spirit Islam itu sendiri.

Tradisi logika atau mantiq dalam Islam klasik berkembang sebagai
upaya sistematis untuk menjaga ketertiban berpikir dan menghindari kesa-
lahan penalaran. Al-Farabi dan Ibn Sina memandang logika bukan sebagai

ancaman bagi iman, melainkan sebagai alat etis-intelektual agar manusia

Vi




tidak terjerumus dalam kekeliruan berpikir yang dapat berdampak pada
tindakan yang tidak adil. Ketika pendidikan figih mengabaikan logika dan
rasionalitas, yang muncul bukanlah kesalehan yang matang, melainkan
dogmatisme yang rapuh dan mudah berubah menjadi intoleransi.

Buku ini lahir dari kegelisahan intelektual dan moral terhadap prak-
tik pendidikan Islam yang semakin menjauh dari misi pembebasan.
Kegelisahan ini tidak dimaksudkan untuk menolak tradisi figih, melainkan
untuk membacanya ulang secara kritis dan bertanggung jawab. Jasser Auda
(2008) melalui pendekatan magqashid syariah menunjukkan bahwa hukum
Islam harus selalu diarahkan pada tujuan-tujuan kemanusiaan seperti
keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan martabat manusia. Dalam
konteks pendidikan, maqgashid menuntut agar proses belajar benar-benar
memerdekakan, bukan menindas.

Pendidikan yang membebaskan menuntut perubahan paradigma
tentang peserta didik. Mereka bukan sekadar objek yang harus dibentuk
sesuai kehendak sistem, melainkan subjek yang memiliki pengalaman,
potensi, dan suara. Ki Hajar Dewantara (1936) menegaskan bahwa pendi-
dikan adalah proses menuntun tumbuhnya kodrat anak agar mereka
mampu mencapai keselamatan dan kebahagiaan setinggi-tingginya sebagai
manusia dan anggota masyarakat. Prinsip ini sejalan dengan pandangan
Islam yang memuliakan manusia sebagai khalifah di bumi.

Kesadaran menjadi jantung pendidikan pembebasan. Paulo Freire
(1970) membedakan kesadaran magis, naif, dan kritis sebagai tahapan
manusia dalam memahami realitas sosialnya. Pendidikan yang hanya
menekankan kepatuhan akan berhenti pada kesadaran naif, sedangkan
pendidikan yang dialogis dan reflektif membuka jalan menuju kesadaran
kritis yang memungkinkan manusia membaca, menafsirkan, dan meng-
ubah realitas. Tradisi Islam, dengan konsep ijtihad dan ikhtilaf, sejatinya
menyediakan fondasi epistemologis yang kuat bagi tumbuhnya kesadaran
kritis ini.

Fiqih pendidikan yang membebaskan berakar kuat pada tauhid. Tauhid
tidak hanya bermakna pengakuan teologis atas keesaan Tuhan, tetapi juga

Vi




pembebasan eksistensial manusia dari segala bentuk penghambaan selain
kepada Allah. Ali Shariati (1979) menyebut tauhid sebagai ideologi pembe-
basan yang menolak dominasi manusia atas manusia. Dalam pendidikan,
tauhid menuntut keberanian untuk membebaskan akal, nurani, dan krea-
tivitas dari ketakutan berpikir dan berbicara.

Rahmah merupakan etika utama pendidikan Islam. Nabi Muhammad
dikenal sebagai pendidik yang mengedepankan dialog, empati, dan
pemahaman konteks. Hadis-hadis menunjukkan bahwa Rasulullah tidak
mempersulit, tidak mempermalukan, dan tidak mematikan inisiatif. Prinsip
ini menegaskan bahwa pendidikan yang berbasis ketakutan, ancaman, dan
hukuman berlebihan bertentangan dengan teladan profetik.

Pendidikan tidak pernah terlepas dari relasi kuasa. Louis Althusser
(1971) menunjukkan bahwa institusi pendidikan sering berfungsi sebagai
aparatus ideologis yang mereproduksi nilai dan kepentingan dominan.
Oleh karena itu, figih pendidikan yang membebaskan harus kritis terhadap
bagaimana kurikulum, metode, dan evaluasi dapat menjadi alat dominasi
atau justru sarana emansipasi.

Keadilan sosial menjadi horizon besar pendidikan Islam. Ibn Khaldun
(2005) menegaskan bahwa ketidakadilan adalah awal kehancuran pera-
daban. Pendidikan yang membebaskan tidak hanya mencetak individu
cerdas secara intelektual, tetapi juga manusia yang peka terhadap ketim-

pangan dan memiliki komitmen moral untuk memperjuangkan keadilan.

Manusia merdeka yang menjadi tujuan buku ini bukanlah manu-
sia tanpa nilai, melainkan manusia yang sadar dan bertanggung jawab.
Nurcholish Madjid (1997) menegaskan bahwa kebebasan adalah konseku-
ensi logis dari tauhid, karena hanya manusia yang bebas dari berhala-ber-
hala sosial dan ideologis yang dapat beriman secara autentik dan dewasa.

Peran guru dalam pendidikan pembebasan sangat menentukan. Guru
bukan pemilik kebenaran mutlak, melainkan fasilitator dialog dan pendam-
ping pertumbuhan kesadaran. Konsep murabbi menuntut guru menjadi
teladan etis dan intelektual, bukan sekadar pelaksana kurikulum dan
pengawas kepatuhan.

viii




Kurikulum dalam perspektif pembebasan harus berbasis tujuan kema-
nusiaan. John Dewey (1938) menegaskan bahwa pendidikan harus berang-
kat dari pengalaman nyata peserta didik dan relevan dengan kehidupan
sosialnya. Kurikulum berbasis maqashid syariah menempatkan kemasla-
hatan manusia sebagai orientasi utama, bukan sekadar ketercapaian target
administratif.

Evaluasi pun perlu dibebaskan dari paradigma hukuman. Kesalahan
bukan aib, melainkan bagian dari proses belajar dan pendewasaan. Tradisi
Islam mengenal prinsip tadarruj dan tajribah yang menekankan proses
bertahap dan pengalaman sebagai sumber pengetahuan yang sah.

Buku ini tidak dimaksudkan sebagai doktrin final yang beku, mela-
inkan sebagai ruang dialog panjang. Hans-Georg Gadamer (1989) mene-
gaskan bahwa pemahaman selalu bersifat historis dan dialogis, sehingga
kebenaran tumbuh melalui percakapan yang jujur dan terbuka.

Dengan demikian, Figih Pendidikan yang Membebaskan diharapkan
menjadi ikhtiar intelektual dan moral untuk mengembalikan pendidikan
Islam pada ruh awalnya: membangun manusia yang sadar, merdeka, adil,
dan bermartabat, serta mampu menjalankan perannya sebagai khalifah
dalam dunia yang terus berubah.







BAD 1

PENDIDIKAN DAN PROYEK

PEMBEBASAN MANUSIA ... 1
Hakikat pendidikan dalam ISlam .........cccccovveeuninecinnccrnnccinincecnenes 3
Pendidikan: antara pembebasan dan penjinakan ..........cccccovueeuennces 8
Manusia sebagai subjek, bukan objek pendidikan ...........cccccc..c..c. 12
Pendidikan sebagai amanah peradaban ........ccococccvveinnccnnccnnee 17
Krisis pendidikan Islam kontemporer ........cccccoevvvncncncccenninnenee 22

BAB 2

FIQIH SEBAGAI PRODUK IJTIHAD

DAN KESADARAN SEJARAH ..o 27
Distingsi syariah, figih, dan hukum positif ...........ccccooviiiiiiiniii 30
Fiqih sebagai hasil penalaran manusia .........ccoeceeevrenccuerecrrencecnnes 34
Sejarah sosial lahirnya fiqih ....ccccocoenericinicninccccceceee 38

Xi




Bahaya sakralisasi fiqih ......cccoooveveurnicninicrcec e 43

Figih: antara etika dan kekuasaan ...........cococoeoeernnnncncccnnnnene. 48
EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM.....cccceoiiiiiiniinieee. 53
Sumber pengetahuan dalam Islam ... 55
Epistemologi bayani, burhani, dan irfani ... 60
Ketegangan wahyu, akal, dan pengalaman ..........ccocococevecrrncnnnee 65
Krisis epistemologis pendidikan Islam ........ccccocoeeerncvnicrnnccnnes 69
Integrasi epistemologi dalam pendidikan pembebasan ............... 73

BAB 4

AKAL, LOGIKA, DAN

KEBEBASAN BERPIKIR ...c.eoiiiiiiiiiicicecceeec 79
Konsep ‘aql dalam Al-QUIan ........ccooveccurnecnnecennccnnecneneeenns 81
Logika (mantiq) dalam tradisi Islam .......ccccoccevvecrrncnnccrnnennes 86
Berpikir kritis sebagai ibadah intelektual ..........ccccccvervicrniencnnnace. 90
Kesalahan logika dalam pendidikan figih .....ccccocoevncnnccinncnnes 94
Membebaskan nalar dari ketakutan berpikir ........ccccceuvvnnncnnce 98

BAB 5

PENDIDIKAN DALAM AL-QUR’AN

DAN HADIS ... 103
Konsep tarbiyah, ta'lim, dan tadib .........cccccvvencrcncninicnn. 105
Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas ........cc.cceuveenneee. 110
Metode dialogis dan empatik Nabi .......ccccocceurevcuerrercrerrencrcrnccrenne. 114
Pendidikan nilai dan kesadaran ..........ccocooccvieiniinvcinicncniccnnenn. 119
Pendidikan sebagai transformasi, bukan indoktrinasi ................ 123

Xii




BAB 6

WARISAN ULAMA KLASIK

TENTANG PENDIDIKAN ....ooiiiiiiieieeeeeee e 127
Al-Ghazali dan pendidikan moral .......ccccceoervcvnecenencnnicenne. 129
Ibn Sina dan rasionalitas pendidikan ........c..cccceevvnncncccinnnene. 133
Ibn Khaldun dan pendidikan sosial .........c.cccoeveeurncrnnecennccnnes 137
Ibn Rushd dan kebebasan berpikir ........c.cccoeoeeurrnvncncccinnnes 140
Membaca ulang warisan klasik secara Kritis ........ccccccouecuvvrecnnnee. 144
MAZHAB FIQIH DAN PENDIDIKAN .....ccocoiiiiiiniiiieeee. 149
Pendidikan dalam mazhab Hanafi .........cccccveevcnccncincinicnnennn. 151
Pendidikan dalam mazhab MaliKi .......cccccooeveenecinncnncincnnes 155
Pendidikan dalam mazhab Syafi’i .........ccccccviiniiinnininn. 159
Pendidikan dalam mazhab Hanbali ... 162
Fleksibilitas mazhab dan peluang pembebasan .............c.ccc........ 166

BAB 8

KRITIK TERHADAP FIQIH

PENDIDIKAN FORMALISTIK ....coiiiiiiiiiiieeieeeeeeeeen 171
Fiqih sebagai alat legitimasi kuasa .........ccccoeeeuevrevceenvcrenecrrnecnnes 173
Pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman ..........cccccccceeeeeee. 177
Kekerasan simbolik atas nama agama ...........cccecveecuvicincuricnnennn. 181
Kepatuhan semu dan moralitas palsu .......c.cccccevvvnnccccninenenes 184
Dampak figih formalistik pada peserta didik .........ccccovecurencnnenes 188

xiii




BAB 9

KESADARAN, IDEOLOGI, DAN PENDIDIKAN ................... 193
Pendidikan dan pembentukan kesadaran ..........cccoocevecurencane. 195
Kesadaran magis, naif, dan Kritis ........cccccevveenncennccncnncennes 199
Ideologi dalam kurikulum pendidikan ........ccccocoevcreeincurrrcrnennn. 203
QS. Al-Bagarah [2]: 170 .c...ccccueeeriecccirecicirecieseceeceeeseens 205
Pendidikan dan hegemoni ........cccooeeurvcenenccnnccniccececenee 206
Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan ..........ccccceucuneeee. 210

BAB 10

PRINSIP-PRINSIP FIQIH PENDIDIKAN

YANG MEMBEBASKAN .....coociiiiiiiiiiieeecceeeee 215
Tauhid sebagai fondasi kebebasan ...........cccccvvcvreveenencecinccenne. 217
Keadilan dan kesetaraan pendidikan ........c.ccccceovvvvncrcccnininenes 221
Rahmah sebagai etika pedagogis ........cccccovvevuvevienicvnicirninnes 224
Maqashid syariah dalam pendidikan .........ccoccoevveenncnncncnnnee. 228
Fiqih sebagai panduan etis, bukan alat represif ..........c..ccoeuvueee. 231

HAK DAN MARTABAT PESERTA DIDIK ....cccccceviiiiiiienen. 237
Peserta didik sebagai manusia utuh ........ccccccoovvcinncinccnnnne 239
Hak berpikir dan bertanya ..........ccccooecevevcrniencnencnecncenicnneenn. 243
Hak berbeda dan berpendapat .........ccoocevveenceennccnecennccnnes 246
Hak gagal dan belajar dari kesalahan ......c..ccccoveeenccnccnnnne. 250
Perlindungan martabat peserta didik dalam figih ....................... 253

Xiv




BADB 12

GURU, OTORITAS, DAN ETIKA PENDIDIKAN ................... 259
Guru sebagai murabbi dan fasilitator ............ccccccveenienciniccnnennn. 261
Otoritas pedagogis vs otoritarianisme ..........ccccccoeeeeuvicivcuricnncnnn. 265
Keteladanan moral dan intelektual guru .......cccccoevvievinicinnnnne. 268
Relasi dialogis guru-peserta didik ........cccccveeiviiriccnicincrnicnnennn. 272
Etika kekuasaan dalam pendidikan Islam ..........cccccoeoeirnnnenenee 276

BAB 13

KURIKULUM, METODE, DAN EVALUASI

YANG MEMBEBASKAN ......cooiiiiiiiiieeecceee 281
Kurikulum berbasis maqashid ........ccccocovveveecinnnnncccinnes 283
Integrasi ilmu agama dan Sains ........cccccceeuveenciriccrnicnncnriennenn. 287
Metode dialogis dan reflektif ...........ccccviiviiiiniiinnnic, 291
Evaluasi autentik tanpa penindasan .........ccccovvevceeceeiennenencnee 294
Kritik terhadap budaya ujian dan hafalan ..........ccccocccvvcnnnne. 298

BADB 14

PENDIDIKAN, KEADILAN SOSIAL,

DAN PERADABAN ... 303
Pendidikan dan kesenjangan sosial ........ccccccoevecernicnineccrnnccnnes 305
Pendidikan Islam dan demokrasi ..o 309
Pendidikan dan tanggung jawab sosial .........ccccccceeeuvieinciricininnne. 312
Pendidikan untuk keberlanjutan peradaban ........c..cccccvvccuvueacene. 316

Manusia merdeka dan masyarakat beradab ........cccccocccuveurrcnennee.



BADB 15

MANIFESTO FIQIH PENDIDIKAN

YANG MEMBEBASKAN ......cooiiiiiiieteeeceeeeeeee 325
Sintesis konseptual figih pendidikan pembebasan ...................... 327
Arah baru pendidikan Islam ..o 329
Strategi implementasi di sekolah dan pesantren .........ccccccoce.c. 331
Tantangan dan resistensi perubahan ..........cooecevvecnenccrncncnenne. 334

GlOSATTUIM ... 339

Daftar PUStaKa........ccccuveeeiriceiriceiccircieeeeieseeie e nseneees 345

Biografi PEnuLS.......coccueueicrniciiiiciiccieceicicteeeie et 353

XVi




BAB 1

PENDIDIKAN DAN PROYEK
PEMBEBASAN MANUSIA

Bab ini diletakkan sebagai pintu masuk konseptual karena pendidikan,
sebelum dibicarakan dalam bingkai figih, epistemologi, atau metodologi,
harus terlebih dahulu dipahami sebagai proyek pembebasan manusia.
Pendidikan bukan sekadar sistem, institusi, atau kurikulum, melainkan
proses historis dan kultural yang menentukan bagaimana manusia mema-
hami dirinya, dunianya, dan Tuhannya. Dalam perspektif Islam, pendi-
dikan sejak awal tidak dimaksudkan untuk mencetak manusia patuh
secara mekanis, tetapi untuk melahirkan manusia sadar yang mampu
menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi dengan akal, nurani, dan
tanggung jawab moral. Tanpa pemahaman ini, seluruh pembahasan figih
pendidikan akan terjebak pada aspek teknis-formal dan kehilangan ruh
transformatifnya.



Pendidikan selalu membawa ide tentang manusia ideal. Ia tidak pernah
netral, karena setiap sistem pendidikan secara sadar atau tidak sadar
membentuk cara berpikir, cara merasa, dan cara bertindak peserta didik.
Paulo Freire (1970) mengingatkan bahwa pendidikan dapat berfungsi
sebagai alat pembebasan atau justru sebagai sarana penindasan, tergantung
pada paradigma yang melandasinya. Dalam konteks ini, pendidikan Islam
pun tidak kebal dari risiko berubah menjadi instrumen penjinakan, teru-
tama ketika ia lebih menekankan kepatuhan simbolik daripada kesadaran
substantif.

Islam memandang manusia sebagai makhluk yang dianugerahi potensi
akal, hati, dan kehendak bebas. Al-Qur’an menggambarkan manusia seba-
gai makhluk yang diajari nama-nama, yang berarti diberi kemampuan
konseptual, reflektif, dan simbolik. Pendidikan dalam Islam, karena itu,
tidak boleh mereduksi manusia menjadi sekadar objek yang harus dibentuk
sesuai kehendak otoritas. Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) mene-
gaskan bahwa pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia beradab,
yaitu manusia yang mampu mengenali kebenaran, menempatkan ilmu
secara proporsional, dan bertindak secara etis dalam kehidupan pribadi
maupun sosial.

Bab ini juga berangkat dari kesadaran bahwa dalam praktiknya, pendi-
dikan sering mengalami distorsi tujuan. Alih-alih membebaskan, pendi-
dikan justru membangun relasi kuasa yang hierarkis dan menindas. Peserta
didik diposisikan sebagai penerima pasif, sementara guru dan institusi
menjadi pemilik otoritas mutlak atas kebenaran. Model pendidikan seperti
ini tidak hanya bertentangan dengan prinsip pedagogi modern, tetapi juga
dengan tradisi Islam yang kaya akan dialog, perbedaan pendapat, dan
ijtihad. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa kebenaran tidak mungkin
dimonopoli oleh satu otoritas, karena pencarian kebenaran adalah proses
rasional dan moral yang terus berlangsung.

Pendidikan sebagai proyek pembebasan juga tidak dapat dilepaskan
dari konteks peradaban. Setiap peradaban besar lahir dari sistem pendi-
dikan yang mampu melahirkan manusia kreatif, kritis, dan berdaya. Ibn

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Khaldun (2005) menunjukkan bahwa kemunduran peradaban sering kali
berakar pada rusaknya sistem pendidikan, terutama ketika pendidikan
kehilangan orientasi keadilan dan rasionalitas. Oleh karena itu, membi-
carakan pendidikan Islam berarti sekaligus membicarakan masa depan
peradaban Islam itu sendiri.

Bab ini selanjutnya mengajak pembaca untuk melihat pendidikan
sebagai amanah peradaban, bukan sekadar urusan administratif atau
teknokratis. Amanah ini menuntut tanggung jawab moral yang besar,
karena melalui pendidikanlah nilai-nilai ditanamkan, kesadaran dibentuk,
dan masa depan dirancang. Pendidikan yang gagal membebaskan manusia
akan melahirkan generasi yang patuh tetapi rapubh, taat tetapi tidak kritis,
dan religius secara simbolik tetapi miskin keadilan sosial. Fazlur Rahman
(1982) mengingatkan bahwa kegagalan pendidikan Islam modern terletak
pada ketidakmampuannya menjembatani nilai-nilai normatif Al-Quran
dengan realitas sosial yang dinamis.

Dalam konteks kontemporer, krisis pendidikan Islam semakin
kompleks. Globalisasi, komersialisasi pendidikan, dan hegemoni ideologi
tertentu sering kali membuat pendidikan Islam terjebak antara romantisme
masa lalu dan pragmatisme masa kini. Di satu sisi, ada kecenderungan
mempertahankan tradisi secara kaku tanpa refleksi kritis; di sisi lain, ada
godaan untuk meniru sistem pendidikan modern tanpa landasan nilai
yang kokoh. Bab ini memandang bahwa jalan keluar dari krisis tersebut
bukanlah memilih salah satu ekstrem, melainkan membangun paradigma
pendidikan yang membebaskan, berakar pada nilai Islam, tetapi terbuka
terhadap dialog dengan ilmu dan realitas zaman.

Hakikat pendidikan dalam Islam

Hakikat pendidikan dalam Islam tidak dapat dipahami secara sempit sebagai
proses pengajaran formal atau transmisi pengetahuan semata. Pendidikan
dalam Islam berangkat dari pandangan ontologis tentang manusia sebagai
makhluk ciptaan Tuhan yang dianugerahi potensi akal, ruh, dan kehen-
dak bebas. Al-Quran menggambarkan manusia sebagai ahsani taqgwim,

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia




)

makhluk dengan struktur eksistensial terbaik yang memungkinkannya
belajar, memahami, dan bertanggung jawab atas pilihannya. Oleh karena
itu, pendidikan dalam Islam pada dasarnya adalah proses pengembangan
seluruh potensi kemanusiaan agar manusia mampu hidup secara sadar,
bermakna, dan bermoral di hadapan Tuhan, sesama manusia, dan alam
semesta.

Dalam perspektif ini, pendidikan tidak boleh direduksi menjadi seka-
dar proses teknis untuk mencapai tujuan pragmatis seperti kelulusan,
sertifikasi, atau kesiapan kerja. Pendidikan adalah proses tazkiyah dan
tadib, yakni proses penyucian diri sekaligus penanaman adab yang menata
relasi manusia dengan ilmu dan nilai. Syed Muhammad Naquib al-Attas
(1993) menegaskan bahwa krisis pendidikan Islam modern berakar pada
hilangnya konsep adab, sehingga ilmu diperlakukan secara netral dan
terlepas dari tanggung jawab moral. Pendidikan yang kehilangan adab akan
melahirkan manusia cerdas secara intelektual, tetapi miskin kebijaksanaan
dan kepekaan etis.

Al-Quran menempatkan proses pendidikan sebagai bagian inte-
gral dari misi kenabian. Nabi Muhammad tidak hanya berfungsi sebagai
penyampai wahyu, tetapi juga sebagai pendidik yang membentuk kesa-
daran, karakter, dan visi hidup umatnya. Pendidikan profetik ini tidak dila-
kukan melalui indoktrinasi kaku, melainkan melalui dialog, keteladanan,
dan pembiasaan reflektif. Hadis-hadis menunjukkan bahwa Rasulullah
sering mengajukan pertanyaan, mendengarkan pengalaman sahabat, dan
menyesuaikan pendekatan pendidikan dengan konteks individu. Hal ini
menunjukkan bahwa hakikat pendidikan dalam Islam bersifat dialogis dan
humanis, bukan otoriter dan mekanistik.

Hakikat pendidikan Islam juga terkait erat dengan konsep ilmu. Ilmu
dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai akumulasi informasi, tetapi
sebagai cahaya yang membimbing manusia menuju kebenaran dan kebi-
jaksanaan. Al-Ghazali memandang ilmu sebagai sarana mendekatkan
diri kepada Allah, bukan sekadar alat mencapai status sosial. Dalam Ihya’
Ulum al-Din, Al-Ghazali menekankan bahwa ilmu yang tidak melahirkan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




kesadaran moral justru berpotensi menjerumuskan manusia pada kesom-
bongan dan kerusakan. Oleh karena itu, pendidikan dalam Islam harus
selalu mengaitkan pencarian ilmu dengan pembentukan akhlak dan kesa-
daran etis.

Lebih jauh, pendidikan Islam berakar pada pandangan bahwa manusia
adalah subjek aktif dalam proses belajar. Al-Qurian tidak pernah meme-
rintahkan manusia untuk menerima kebenaran secara pasif, melainkan
mendorong proses berpikir, merenung, dan mengambil pelajaran dari
realitas. Ungkapan-ungkapan seperti afala tagilun dan afala tatafakkarun
menegaskan bahwa penggunaan akal adalah bagian dari tanggung jawab
keimanan. Ibn Rushd (1997) bahkan menyatakan bahwa berpikir rasi-
onal bukan hanya diperbolehkan, tetapi diwajibkan oleh agama, karena
kebenaran wahyu tidak mungkin bertentangan dengan kebenaran akal
yang sehat.

Dalam kerangka ini, hakikat pendidikan Islam adalah pembebasan
manusia dari ketidaktahuan dan ketakutan berpikir. Pendidikan yang sejati
membebaskan manusia dari belenggu taklid buta, dari kepatuhan tanpa
kesadaran, dan dari penghambaan kepada otoritas yang tidak rasional.
Paulo Freire (1970), meskipun berbicara dalam konteks pendidikan kritis
modern, sejalan dengan prinsip ini ketika menegaskan bahwa pendi-
dikan harus memanusiakan manusia dengan menjadikannya subjek yang
mampu membaca dan mengubah realitas. Pendidikan Islam yang sejati
tidak bertentangan dengan gagasan ini, bahkan memiliki akar teologis dan
historis yang lebih dalam.

Hakikat pendidikan dalam Islam juga bersifat historis dan kontekstual.
Pendidikan tidak berlangsung dalam ruang hampa, melainkan selalu berin-
teraksi dengan kondisi sosial, politik, dan budaya masyarakat. Ibn Khaldun
(2005) menunjukkan bahwa sistem pendidikan sangat dipengaruhi oleh
dinamika peradaban, dan perubahan sosial menuntut penyesuaian dalam
metode dan orientasi pendidikan. Oleh karena itu, memahami hakikat
pendidikan Islam berarti juga menyadari bahwa bentuk-bentuk pendidikan
dapat berubah, sementara nilai-nilai dasarnya tetap menjadi rujukan.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia




;-

Pendidikan Islam pada akhirnya bertujuan membentuk manusia
yang mampu menjalankan peran kekhalifahannya secara sadar. Khalifah
bukanlah penguasa yang sewenang-wenang, melainkan manusia yang
bertanggung jawab menjaga keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan
di muka bumi. Pendidikan yang hanya melahirkan manusia patuh tetapi
tidak kritis akan gagal melahirkan khalifah yang sejati. Nurcholish Madjid
(1997) menegaskan bahwa keimanan yang matang justru melahirkan
manusia yang bebas, bertanggung jawab, dan terbuka terhadap dialog,
bukan manusia yang takut berbeda atau berpikir mandiri.

QS. Al-Alaq [96]: 1-5

il U\cuﬂwxﬁ[;; e Sx;sm%fwu}\

]Z”L;uwuc - éau“;m - p"xﬁ:j»

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan. Dia telah
menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan Tuhanmulah Yang
Maha Mulia. Yang mengajar manusia dengan pena. Dia mengajarkan manusia
apa yang tidak diketahuinya.”

Ayat pertama yang turun ini menegaskan bahwa pendidikan dalam
Islam berangkat dari pembebasan epistemologis. Perintah igra’tidak diba-
tasi pada teks tertentu, melainkan mencakup seluruh realitas. Pendidikan
Islam sejak awal tidak dimaksudkan untuk menundukkan manusia, tetapi
untuk membebaskan manusia dari ketidaktahuan, ketakutan, dan keter-
kungkungan makna. Pengetahuan diposisikan sebagai karunia ilahi yang
mengangkat martabat manusia, bukan sebagai alat kontrol sosial.

QS. Az-Zumar [39]: 9

Jiﬁ;j\)’x 5] u,uv Gl Oy il g5 Jo J6

“Katakanlah: Apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang
yang tidak mengetahui? Sesungguhnya hanya orang-orang berakal yang dapat
mengambil pelajaran.”

Figih Pendidikan yang Membebaskan



Ayat ini menegaskan bahwa pendidikan adalah proses pemuliaan
akal. Keunggulan manusia bukan pada kepatuhan buta, tetapi pada kesa-
daran reflektif (ulul albab). Maka, pendidikan Islam yang menumpulkan
akal atau melarang bertanya justru bertentangan dengan hakikat wahyu
itu sendiri.

Hadits 1 - Kewajiban Mencari Ilmu

PO -

o} wl o o e
~ - f "ic 4.”.4”'J/9 éfj\ M
“Menuntut ilmu itu wajib atas setiap Muslim” (HR. Ibnu Majah, no. 224,
Dinilai hasan-sahih oleh Al-Albani dalam Sahih Ibn Majah)

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan dalam Islam adalah hak
dan kewajiban universal, bukan privilese elit. Pendidikan tidak boleh
dimonopoli, dibatasi, atau dijadikan alat seleksi sosial yang menyingkirkan
kelompok lemah. Kewajiban menuntut ilmu berarti kewajiban menyedia-
kan sistem pendidikan yang adil dan memerdekakan.

Hadits 2 - Pendidikan sebagai Proses Memudahkan
wrb S o S
“Sesungguhnya aku diutus sebagai pendidik.” (HR. Ibnu Majah, no. 229, Dinilai
sahih oleh Al-Albani)

Nabi Muhammad menegaskan identitas profetiknya sebagai pendidik,
bukan penguasa atau algojo moral. Pendidikan Nabi bersifat membimbing,
memudahkan, dan memanusiakan. Ini menjadi dasar bahwa hakikat pendi-
dikan Islam bukan indoktrinasi, melainkan pendampingan kesadaran.

Dengan demikian, hakikat pendidikan dalam Islam adalah proses
pembentukan manusia seutuhnya—manusia yang berilmu, beradab, bera-
kal sehat, dan berkesadaran moral. Pendidikan bukan sekadar jalan menuju
keterampilan hidup, tetapi jalan menuju pemaknaan hidup. Ia adalah
proyek pembebasan yang menuntun manusia keluar dari kegelapan menuju

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia




cahaya kesadaran, sebagaimana misi utama wahyu itu sendiri. Pemahaman
inilah yang menjadi fondasi bagi pembahasan-pembahasan selanjutnya
tentang figih pendidikan yang membebaskan, agar hukum, metode, dan
kebijakan pendidikan tidak kehilangan ruh kemanusiaannya.

Pendidikan: antara pembebasan dan penjinakan

Pendidikan selalu berada pada persimpangan jalan antara dua kemung-
kinan yang berlawanan: menjadi sarana pembebasan manusia atau justru
berubah menjadi alat penjinakan yang halus namun sistematis. Sejak awal,
pendidikan membawa kekuatan besar untuk membentuk cara berpikir,
sikap hidup, dan orientasi moral manusia. Kekuatan inilah yang membuat
pendidikan tidak pernah netral. Ia selalu berpihak, sadar atau tidak, pada
kepentingan tertentu—entah pada pembebasan martabat manusia atau
pada pelestarian struktur kuasa yang menindas. Dalam konteks Islam,
pertaruhan ini menjadi sangat serius, karena pendidikan dikaitkan lang-
sung dengan misi profetik dan tanggung jawab kekhalifahan manusia.

Pendidikan pembebasan berangkat dari pandangan bahwa manusia
adalah subjek yang berkesadaran, mampu berpikir, menilai, dan mengambil
keputusan secara bertanggung jawab. Pendidikan jenis ini menumbuh-
kan keberanian intelektual, kejujuran moral, dan kemampuan membaca
realitas secara kritis. Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan
pembebasan tidak memindahkan pengetahuan secara satu arah, melainkan
membangun dialog yang memungkinkan peserta didik memahami dunia
sekaligus menyadari posisinya di dalam dunia tersebut. Dalam pendidikan
pembebasan, belajar bukan sekadar menerima jawaban, tetapi terutama
belajar mengajukan pertanyaan yang bermakna.

Sebaliknya, pendidikan penjinakan bekerja dengan cara yang tampak
rapi, tertib, dan bahkan religius, tetapi sesungguhnya mematikan daya
hidup manusia. Pendidikan jenis ini menekankan kepatuhan, ketertiban,
dan keseragaman sebagai nilai utama. Peserta didik dibiasakan menerima
otoritas tanpa kritik, menghafal tanpa memahami, dan menaati aturan
tanpa ruang refleksi. Dalam kerangka ini, pendidikan tidak lagi membentuk

Figih Pendidikan yang Membebaskan




manusia merdeka, melainkan individu yang jinak secara intelektual dan
moral—taat secara lahiriah, tetapi rapuh secara kesadaran.

Dalam praktik pendidikan Islam, penjinakan sering berlangsung mela-
lui simbol-simbol keagamaan. Ajaran agama disampaikan dalam bentuk
perintah dan larangan yang kaku, tanpa ruang dialog tentang makna,
tujuan, dan konteksnya. Figih diajarkan sebagai daftar hukum yang harus
ditaati, bukan sebagai hasil ijtihad yang dapat dipahami, dikaji, dan diper-
debatkan secara bertanggung jawab. Wael B. Hallaq (2009) mengingatkan
bahwa ketika hukum agama dipisahkan dari kesadaran etis dan rasional, ia
mudah berubah menjadi instrumen kekuasaan yang membungkam nalar.

Pendidikan penjinakan sering kali dibenarkan atas nama ketertiban
dan stabilitas. Peserta didik yang kritis dianggap mengganggu, pertanyaan
dipandang sebagai bentuk pembangkangan, dan perbedaan pendapat
dicurigai sebagai ancaman terhadap otoritas. Dalam situasi seperti ini,
pendidikan kehilangan fungsinya sebagai ruang aman bagi pencarian
kebenaran. Ibn Rushd (1997) telah lama mengingatkan bahwa melarang
manusia berpikir sama dengan menutup jalan menuju kebenaran, karena
kebenaran tidak lahir dari ketakutan, melainkan dari pencarian rasional
yang jujur.

Islam sejatinya menolak model pendidikan penjinakan. Al-Quran
mengisahkan bagaimana para nabi berhadapan dengan masyarakat yang
terjebak dalam kepatuhan buta terhadap tradisi dan otoritas. Seruan tauhid
selalu disertai dengan ajakan berpikir kritis terhadap struktur sosial yang
menindas dan keyakinan yang diwarisi tanpa refleksi. Dalam konteks ini,
pendidikan pembebasan bukanlah gagasan asing dalam Islam, melainkan
bagian dari inti ajaran yang menuntut manusia keluar dari kegelapan
menuju cahaya kesadaran.

Namun demikian, pendidikan pembebasan sering disalahpahami
sebagai kebebasan tanpa batas. Padahal, pembebasan dalam pendidikan
Islam tidak identik dengan relativisme moral atau penolakan terhadap
nilai. Pembebasan justru bermakna memampukan manusia memahami

nilai secara sadar dan bertanggung jawab. Ali Shariati (1979) menegaskan

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia




bahwa pembebasan sejati adalah pembebasan dari segala bentuk pengham-
baan selain kepada Allah, termasuk penghambaan kepada sistem, tradisi,
dan otoritas yang tidak adil. Dalam pendidikan, ini berarti membebaskan
manusia dari ketakutan berpikir dan berbicara, bukan membebaskan dari
tanggung jawab moral.

Pendidikan pembebasan menuntut perubahan relasi antara guru dan
peserta didik. Guru tidak lagi diposisikan sebagai penguasa kebenaran,
melainkan sebagai mitra dialog yang mendampingi proses pencarian
makna. Relasi ini menumbuhkan rasa percaya diri intelektual dan kebe-
ranian moral pada peserta didik. Ki Hajar Dewantara (1936) menekankan
bahwa pendidikan harus memerdekakan manusia secara lahir dan batin,
sehingga peserta didik mampu berdiri sebagai pribadi yang mandiri dan
bertanggung jawab.

Dalam konteks peradaban, pilihan antara pendidikan pembebasan dan
penjinakan akan menentukan arah masa depan masyarakat. Pendidikan
penjinakan mungkin menghasilkan ketertiban jangka pendek, tetapi ia
melahirkan generasi yang pasif, mudah dimanipulasi, dan miskin daya
cipta. Sebaliknya, pendidikan pembebasan melahirkan manusia yang
kritis, kreatif, dan berani bertanggung jawab, meskipun prosesnya lebih
menantang dan penuh ketegangan. Ibn Khaldun (2005) menunjukkan
bahwa peradaban yang besar lahir dari masyarakat yang memiliki tradisi
berpikir dan pendidikan yang rasional serta adil.

QS. Al-Baqarah [2]: 256
ke

w00 - 2 od o s - ") s 0 -
. . - N °
L}J‘Uf'\“)‘u:“'b L/X./‘L%°‘;‘5y
“Tidak ada paksaan dalam agama. Sungguh telah jelas jalan yang benar dari
jalan yang sesat”

Ayat ini merupakan fondasi etis pendidikan Islam yang paling
radikal dan membebaskan. Jika dalam urusan iman—yang paling sakral—
tidak dibenarkan paksaan, maka dalam pendidikan sebagai proses menuju
kesadaran iman, paksaan apalagi ketakutan jelas bertentangan dengan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




ruh wahyu. Pendidikan yang memaksa hanya menghasilkan kepatuhan
lahiriah, bukan keyakinan batin.

Ayat ini juga menegaskan bahwa kebenaran tidak membutuhkan
penjinakan. Kebenaran justru menjadi kuat ketika dipahami secara sadar.
Maka pendidikan Islam sejatinya berfungsi sebagai ruang klarifikasi
makna, bukan ruang penundukan kehendak.

QS. Thaha [20]: 44

\ vor 0% Sugr Suow Zuw Zor S o So

i 5l 5 4 LS AN
“Maka berbicaralah kamu berdua kepadanya dengan kata-kata yang lemah
lembut, mudah-mudahan ia ingat atau takut (kepada Allah)”

Ayat ini ditujukan kepada Musa dan Harun ketika menghadapi
Firaun—simbol kekuasaan paling tiranik dalam sejarah. Jika kepada Firaun
saja Allah memerintahkan bahasa pedagogis yang lembut dan dialogis,
maka pendidikan yang keras, mengintimidasi, dan menakut-nakuti peserta
didik tidak memiliki legitimasi ilahiah. Ayat ini menunjukkan bahwa
pembebasan tidak lahir dari kekerasan, tetapi dari pendekatan humanis
yang menyentuh kesadaran.

Hadits 1 - Nabi Menolak Kekerasan dalam Pendidikan

S - w o ~ o PO )

s 2 o - Sow s -
“Tidaklah kelembutan ada pada sesuatu melainkan ia menghiasinya, dan
tidaklah dicabut dari sesuatu melainkan ia merusaknya” (HR. Muslim, no.
2594)

Hadits ini adalah prinsip pedagogis universal. Pendidikan yang
kehilangan kelembutan akan kehilangan keindahan dan maknanya.
Kekerasan—baik fisik, verbal, maupun simbolik—bukan hanya tidak efek-
tif, tetapi merusak jiwa dan nalar peserta didik. Dalam figih pendidikan
yang membebaskan, kekerasan pedagogis adalah bentuk fasad (kerusakan)
yang harus dicegah.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia



;-

Hadits 2 - Nabi Membebaskan dari Ketakutan

S wSt o Swr s S wer o Swo

bffj y} \}f’/&\'} c\)fr;d\]) ‘j‘f.ﬁ

“Mudahkanlah, jangan mempersulit; berilah kabar gembira, jangan membuat
orang lari” (HR. Al-Bukhari no. 69, HR. Muslim no. 1734)

Hadits ini secara eksplisit menolak pendidikan yang menakutkan
dan menekan. Pendidikan yang membuat orang lari dari ilmu dan agama
adalah pendidikan yang gagal secara profetik. Nabi menegaskan bahwa
metode yang benar adalah yang membangun harapan dan keberanian,
bukan ketakutan.

Dengan demikian, subbab ini menegaskan bahwa pendidikan Islam
selalu berada dalam tarik-menarik antara pembebasan dan penjinakan.
Pilihan paradigma pendidikan bukan sekadar pilihan pedagogis, tetapi
pilihan etis dan peradaban. Pendidikan Islam yang membebaskan adalah
pendidikan yang setia pada ruh tauhid, memuliakan akal, dan menumbuh-
kan kesadaran moral. Sebaliknya, pendidikan yang menjinakkan—meski-
pun dibungkus bahasa agama—berpotensi mengkhianati misi profetik dan
mereduksi Islam menjadi sekadar simbol tanpa daya transformasi. Dari
sinilah urgensi membangun figih pendidikan yang membebaskan menjadi
semakin nyata dan tak terelakkan.

Manusia sebagai subjek, bukan objek pendidikan

Salah satu persoalan paling mendasar dalam dunia pendidikan adalah
bagaimana manusia diposisikan di dalam proses belajar. Apakah manusia
dipahami sebagai subjek yang sadar, berpikir, dan berkehendak, ataukah
sekadar objek yang harus dibentuk, diatur, dan diarahkan sesuai kepen-
tingan sistem? Pertanyaan ini bukan sekadar teknis pedagogis, melainkan
pertanyaan filosofis dan teologis yang menentukan arah seluruh praktik
pendidikan. Dalam perspektif Islam, manusia sejak awal diposisikan seba-
gai subjek moral dan intelektual, bukan sebagai benda pasif yang menunggu
instruksi. Al-Qur’an menggambarkan manusia sebagai makhluk yang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




diberi amanah, akal, dan tanggung jawab, sehingga setiap bentuk pendi-
dikan yang mereduksi manusia menjadi objek sesungguhnya bertentangan
dengan hakikat penciptaannya.

Konsep kekhalifahan manusia dalam Islam secara tegas menempatkan
manusia sebagai pelaku aktif dalam sejarah. Khalifah bukanlah makhluk
yang hanya menjalankan perintah secara mekanis, tetapi makhluk yang
diberi kemampuan menimbang, memilih, dan mempertanggungjawabkan
tindakannya. Pendidikan yang memperlakukan manusia sebagai objek—
yang hanya menerima, menghafal, dan menaati—telah mencabut dimensi
kekhalifahan ini dari proses pembelajaran. Syed Muhammad Naquib
al-Attas (1993) menegaskan bahwa pendidikan yang benar harus memben-
tuk manusia yang mengenali tanggung jawabnya terhadap Tuhan, dirinya,
dan masyarakat, bukan manusia yang sekadar patuh secara lahiriah.

Dalam praktik pendidikan modern, termasuk pendidikan Islam,
objektifikasi peserta didik sering terjadi secara halus dan sistematis.
Kurikulum disusun tanpa melibatkan suara peserta didik, metode pembel-
ajaran menutup ruang dialog, dan evaluasi digunakan sebagai alat kontrol,
bukan refleksi. Paulo Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai dehu-
manisasi, yaitu situasi ketika manusia diperlakukan sebagai objek dari
kehendak orang lain. Pendidikan semacam ini mungkin tampak efektif
secara administratif, tetapi ia gagal membentuk manusia yang merdeka
secara intelektual dan moral.

Islam sejatinya memiliki tradisi kuat dalam memposisikan manusia
sebagai subjek pendidikan. Al-Qur’an tidak memerintahkan manusia untuk
menerima kebenaran secara pasif, tetapi mengajak mereka untuk berpikir,
bertanya, dan mengambil pelajaran dari pengalaman. Kisah dialog para
nabi dengan umatnya menunjukkan bahwa wahyu tidak disampaikan
dalam ruang kosong, melainkan melalui percakapan yang melibatkan
kesadaran dan pilihan manusia. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa
kebenaran hanya bermakna jika dipahami secara sadar, bukan sekadar
diterima karena otoritas.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia




Menjadikan manusia sebagai subjek pendidikan berarti mengakui
pengalaman hidup peserta didik sebagai bagian sah dari proses belajar.
Pendidikan tidak dimulai dari nol, karena setiap manusia datang ke ruang
belajar dengan latar belakang sosial, budaya, dan psikologis yang memben-
tuk cara pandangnya terhadap dunia. Ki Hajar Dewantara (1936) menekan-
kan bahwa pendidikan adalah proses menuntun, bukan memaksa, karena
setiap anak memiliki kodrat dan potensi yang harus dihormati. Prinsip ini
sejalan dengan pandangan Islam yang memuliakan fitrah manusia sebagai
dasar pengembangan diri.

Objektifikasi dalam pendidikan juga sering berkaitan dengan relasi
kuasa. Ketika guru dan institusi memonopoli kebenaran, peserta didik kehi-
langan ruang untuk mengembangkan otonomi berpikir. Dalam konteks ini,
pendidikan tidak lagi menjadi ruang pembebasan, melainkan arena repro-
duksi kekuasaan. Louis Althusser (1971) menunjukkan bahwa institusi
pendidikan dapat berfungsi sebagai aparatus ideologis yang membentuk
subjek-subjek patuh sesuai kepentingan dominan. Pendidikan Islam yang
tidak kritis terhadap relasi kuasa ini berisiko mengulangi pola penindasan

atas nama nilai-nilai suci.

Memposisikan manusia sebagai subjek pendidikan juga berarti meng-
akui hak untuk berbeda. Perbedaan pandangan, pertanyaan kritis, dan
bahkan kesalahan adalah bagian alami dari proses belajar. Al-Ghazali
mengingatkan bahwa pencarian ilmu selalu melibatkan keraguan dan
proses, bukan kepastian instan. Pendidikan yang menghukum perbedaan
dan kesalahan sesungguhnya sedang membunuh potensi intelektual dan
moral peserta didik. Dalam Islam, perbedaan pendapat (ikhtilaf) justru
dipandang sebagai rahmat, selama dikelola dengan adab dan tanggung
jawab.

Pendidikan yang memanusiakan manusia sebagai subjek juga menun-
tut perubahan peran guru. Guru tidak lagi diposisikan sebagai pusat
pengetahuan yang tak terbantahkan, melainkan sebagai pendamping yang
membantu peserta didik menemukan makna dan arah. Konsep murabbi
dalam Islam menekankan peran guru sebagai pembina kepribadian dan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




kesadaran, bukan sekadar pengajar materi. Relasi ini menciptakan ruang
dialog yang sehat, di mana pengetahuan tumbuh melalui interaksi, bukan
paksaan.

Dalam perspektif peradaban, pendidikan yang menjadikan manu-
sia sebagai subjek merupakan syarat utama bagi lahirnya masyarakat
yang berdaya. Masyarakat yang warganya terbiasa berpikir, bertanya, dan
bertanggung jawab akan lebih mampu menghadapi perubahan dan krisis.
Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa peradaban yang bertahan lama
adalah peradaban yang memiliki tradisi pendidikan rasional dan adil,
bukan yang mengandalkan kepatuhan buta.

QS. Al-Isra’ [17]: 70

Yww o cw HAorrr o000 wos or v o - cows o s
&_av\nw JMJJ}‘PJ‘)JJ\GWJ CJ‘& '. fu\ﬂj}
s Nev R w s

S Wl of oS o ol

“Sungguh Kami telah memuliakan anak cucu Adam, Kami angkut mereka
di darat dan di laut, Kami beri mereka rezeki dari yang baik-baik, dan Kami
lebihkan mereka atas banyak makhluk yang Kami ciptakan dengan kelebihan
yang sempurna.”

Ayat ini merupakan fondasi ontologis pendidikan Islam. Manusia
dimuliakan (karamah insaniyyah) sebelum ia patuh, sebelum ia berilmu,
bahkan sebelum ia beriman. Artinya, martabat manusia bukan hasil pendi-
dikan, melainkan prasyarat pendidikan. Maka, setiap sistem pendidikan
yang memperlakukan peserta didik sebagai objek manipulasi, komoditas
nilai, atau alat kepentingan institusional adalah pelanggaran langsung
terhadap prinsip karamah insaniyah.

Dalam figih pendidikan yang membebaskan, ayat ini menegaskan
bahwa peserta didik adalah subjek bermartabat yang memiliki kehendak,
akal, dan potensi refleksi. Pendidikan tidak boleh “membentuk manusia”
dengan cara mematahkan kemanusiaannya.

QS. Asy-Syams [91]: 7-10

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia

-Q



s 0% o Nw » - ¢ o

wc"‘-"’@%ﬂv%}-wb@%ﬂwg}w}

A w - A wr
Lo [,r‘ U\D J&; S

“Dan demi jiwa serta penyempurnaannya. Maka Allah mengzlhamkan
kepadanya jalan kefasikan dan ketakwaannya. Sungguh beruntung orang yang
menyucikannya, dan sungguh rugi orang yang mengotorinya.”

Ayat ini menegaskan bahwa manusia memiliki agensi moral.
Pendidikan dalam Islam bukan proses “mengisi bejana kosong”, melain-
kan proses pendampingan penyadaran terhadap potensi moral yang telah
ada. Pendidikan yang meniadakan pilihan, pertanyaan, dan refleksi berarti
menafikan struktur fitrah manusia itu sendiri.

Hadits 1 - Larangan Merendahkan Manusia

s 000 } o 2 or w w 0o o

M\ob\jzﬁ-d‘fﬁj\uﬁ&/ umﬁ-
“Cukuplah seseorang dikatakan berbuat jahat jika ia merendahkan saudaranya
sesama Muslim.” (HR. Muslim, no. 2564)

Hadits ini memiliki implikasi pedagogis yang sangat kuat. Merendahkan
peserta didik—melalui ejekan, label bodoh, mempermalukan di depan
kelas, atau ancaman simbolik—bukan sekadar kesalahan metodologis,
tetapi dosa etis. Pendidikan yang membebaskan menjadikan perlindungan
martabat peserta didik sebagai prinsip fighiyah yang tidak bisa ditawar.

Hadits 2 - Nabi Menghargai Pilihan dan Kesadaran

0% 00
< u L d LeNT |
“Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niatnya. (HR. Al-Bukhari,
no. 1, HR. Muslim, no. 1907)

Hadits ini menegaskan bahwa nilai tindakan manusia terletak pada
kesadaran internal, bukan semata kepatuhan eksternal. Pendidikan yang
hanya mengejar perilaku tampak, tanpa memperhatikan kesadaran dan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




niat peserta didik, adalah pendidikan yang kehilangan orientasi profetik.
Manusia tidak diperlakukan sebagai subjek bermakna, melainkan sebagai
objek kontrol.

Dengan demikian, menempatkan manusia sebagai subjek, bukan
objek pendidikan, merupakan prinsip fundamental dalam fiqih pendidikan
yang membebaskan. Prinsip ini menuntut perubahan paradigma dalam
kurikulum, metode, evaluasi, dan relasi pedagogis. Pendidikan Islam
yang setia pada misi pembebasan tidak boleh puas dengan menghasilkan
manusia patuh secara formal, tetapi harus berani melahirkan manusia
merdeka yang sadar, kritis, dan bertanggung jawab. Dari sinilah pendi-
dikan dapat kembali menjalankan perannya sebagai proyek pemanusiaan
dan pembebasan, bukan sebagai alat penjinakan yang dibungkus dengan
bahasa moral dan agama.

Pendidikan sebagai amanah peradaban

Pendidikan dalam Islam tidak pernah dipahami sebagai urusan individual
semata, melainkan sebagai amanah peradaban yang menentukan arah,
kualitas, dan keberlanjutan kehidupan manusia secara kolektif. Setiap
generasi mewarisi peradaban bukan hanya melalui harta, kekuasaan, atau
teknologi, tetapi terutama melalui sistem pendidikan yang mentrans-
misikan nilai, pengetahuan, cara berpikir, dan orientasi hidup. Karena
itu, pendidikan selalu memiliki dimensi historis dan peradaban yang
jauh melampaui ruang kelas. Dalam perspektif ini, kegagalan pendidikan
bukan sekadar kegagalan institusional, tetapi kegagalan peradaban dalam
menyiapkan manusia untuk menghadapi tantangan zamannya secara
bermartabat.

Islam memandang amanah sebagai konsep moral yang sangat funda-
mental. Amanah tidak hanya berkaitan dengan kepercayaan personal,
tetapi juga tanggung jawab sosial dan historis. Al-Quran menggambarkan
amanah sebagai beban berat yang bahkan langit dan bumi enggan memi-
kulnya, tetapi manusia menerimanya dengan segala risikonya. Pendidikan,
dalam kerangka ini, merupakan bagian dari amanah tersebut, karena

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia

Q



melalui pendidikanlah manusia diajarkan bagaimana memahami amanah
kekhalifahan: menjaga keadilan, memelihara keseimbangan, dan mengelola
kehidupan dengan kebijaksanaan. Pendidikan yang gagal menanamkan
kesadaran amanah akan melahirkan generasi yang cakap secara teknis
tetapi rapuh secara moral.

Sejarah peradaban Islam menunjukkan bahwa kemajuan intelektual
dan sosial selalu berjalan seiring dengan perhatian serius terhadap pendi-
dikan. Lembaga-lembaga seperti kuttab, madrasah, dan halagah ilmiah
bukan hanya pusat pengajaran ilmu agama, tetapi juga ruang dialog filsafat,
sains, dan etika. Ibn Khaldun (2005) menegaskan bahwa kualitas pendi-
dikan sangat menentukan kekuatan atau kemunduran peradaban, karena
pendidikan membentuk malakah—yakni kemampuan berpikir dan bertin-
dak yang tertanam kuat dalam diri manusia. Ketika pendidikan kehilangan
orientasi rasional dan etis, peradaban pun memasuki fase kemunduran.

Pendidikan sebagai amanah peradaban menuntut visi jangka panjang.
Pendidikan tidak boleh dikurung dalam target jangka pendek seperti angka
kelulusan, peringkat, atau kepatuhan administratif. Orientasi sempit sema-
cam ini justru berpotensi mengorbankan kualitas manusia yang dihasilkan.
John Dewey (1938) menegaskan bahwa pendidikan sejati adalah proses
pembentukan pengalaman yang berkelanjutan, bukan sekadar pencapaian
hasil instan. Dalam konteks Islam, visi jangka panjang ini terkait dengan
pembentukan manusia yang mampu hidup bermakna, adil, dan bertang-
gung jawab lintas generasi.

Namun, dalam praktik kontemporer, pendidikan sering direduksi
menjadi instrumen ekonomi dan politik. Pendidikan diarahkan untuk
memenuhi kebutuhan pasar kerja atau kepentingan kekuasaan, sementara
dimensi pembentukan karakter dan kesadaran sosial terpinggirkan. Paulo
Freire (1970) mengingatkan bahwa pendidikan yang tunduk sepenuhnya
pada logika teknokratis akan kehilangan fungsi pembebasannya dan beru-
bah menjadi alat reproduksi ketimpangan sosial. Dalam pendidikan Islam,
reduksi ini semakin problematis ketika dibungkus dengan legitimasi moral
dan simbol keagamaan, sehingga sulit dikritik secara terbuka.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Pendidikan sebagai amanah peradaban juga menuntut keberanian
untuk membaca ulang tradisi. Tradisi bukan untuk dibekukan, melainkan
untuk dihidupkan kembali melalui dialog dengan realitas zaman. Fazlur
Rahman (1982) menegaskan bahwa kegagalan umat Islam modern terletak
pada ketidakmampuan mengembangkan metodologi yang menghubung-
kan nilai normatif wahyu dengan konteks historis yang terus berubah.
Pendidikan yang setia pada amanah peradaban harus mampu menjaga
kesinambungan nilai sekaligus membuka ruang pembaruan.

Dalam kerangka ini, peran pendidik menjadi sangat strategis. Guru
bukan sekadar pelaksana kurikulum, tetapi penjaga nilai dan arah pera-
daban. Konsep murabbi menempatkan guru sebagai figur yang mena-
namkan kesadaran amanah, bukan hanya mentransfer pengetahuan.
Keteladanan moral dan intelektual guru menjadi bagian dari proses pendi-
dikan yang tidak tertulis, tetapi sangat menentukan. Al-Ghazali menekan-
kan bahwa ilmu tanpa keteladanan akan kehilangan daya pengaruhnya
dalam membentuk karakter manusia.

Pendidikan sebagai amanah peradaban juga mengandaikan keterli-
batan seluruh masyarakat. Pendidikan tidak dapat diserahkan sepenuhnya
kepada institusi formal, karena nilai dan kesadaran juga dibentuk melalui
keluarga, komunitas, dan budaya. Dalam Islam, tanggung jawab pendidikan
bersifat kolektif, sebagaimana ditegaskan dalam konsep amar maruf nahi
munkar yang menuntut kepedulian sosial terhadap kualitas moral dan
intelektual masyarakat. Pendidikan yang tercerabut dari konteks sosialnya
akan kehilangan relevansi dan daya transformasinya.

Lebih jauh, amanah peradaban menuntut pendidikan yang sensitif
terhadap keadilan sosial. Pendidikan tidak boleh menjadi hak istimewa
segelintir kelompok, karena ketimpangan akses pendidikan akan melang-
gengkan ketidakadilan struktural. Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa
ketidakadilan yang terus-menerus akan merusak fondasi peradaban, karena
ia melemahkan solidaritas sosial dan kepercayaan publik. Pendidikan Islam
yang membebaskan harus berpihak pada keadilan sebagai nilai peradaban,
bukan sekadar slogan normatif.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia

-Q



;-

QS. Al-Baqarah [2]: 30
ke

}/o/;g_}/ Z -

41T N G :}c o GLSE LD &L J6 3,

{/ s s - ¢
P }w/}/ / or )‘w/} )‘a S w0 B or » -
Junusjé.ué z.é\wJLremwlf@

:J;\:‘J\.;jé\d\db

“Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat:
Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di bumi’ Mereka
berkata: Apakah Engkau hendak menjadikan di bumi orang yang akan
membuat kerusakan di dalamnya dan menumpahkan darah, padahal kami
senantiasa bertasbih memuji-Mu dan menyucikan-Mu?’ Tuhan berfirman:
Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui”

Ayat ini menegaskan bahwa keberadaan manusia di bumi bukan kebe-
tulan biologis, melainkan mandat peradaban. Konsep khalifah mengan-
dung tanggung jawab moral, intelektual, dan sosial untuk merawat kehi-
dupan, menegakkan keadilan, dan mencegah kerusakan. Pendidikan
dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari mandat ini. Ia adalah instrumen
utama pembentukan manusia berperadaban, bukan sekadar alat transfer
pengetahuan teknis. Dalam figih pendidikan yang membebaskan, ayat ini
menolak pendidikan yang hanya mencetak tenaga kerja patuh atau subjek
jinak. Pendidikan harus menyiapkan manusia yang mampu berpikir jauh
ke depan, membaca dampak tindakannya, dan bertanggung jawab atas

masa depan bersama.

QS. Al-Qashash [28]: 77
ke ke

Gl o S S Yy 5200 50000 e o g
PRI RSP ;G\ W€ &;T;

ofoo & S -

uw\g}y

“Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu kebahagiaan
negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bagianmu di dunia; dan berbuat

Figih Pendidikan yang Membebaskan




baiklah sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu; dan janganlah kamu
berbuat kerusakan di bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang
yang berbuat kerusakan.”

Ayat ini menegaskan keseimbangan peradaban: spiritualitas, kemajuan
duniawi, dan tanggung jawab sosial. Pendidikan Islam yang membebas-
kan tidak mengasingkan manusia dari dunia, tetapi mendidik manusia
agar dunia tidak dirusak oleh keserakahan dan kebodohan. Pendidikan
yang gagal menanamkan kesadaran ini berarti gagal menjalankan amanah
peradaban.

Hadits 1 - Setiap Manusia adalah Pemimpin

w - o, § Bo., o3dS. Y
ey op Jyn SE gl SE

‘Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai
pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” ( HR. Al-Bukhari, no. 893, HR.
Muslim, no. 1829)

Hadits ini menegaskan bahwa tanggung jawab bukan monopoli elite
politik. Setiap manusia—termasuk pendidik dan peserta didik—memi-
liki tanggung jawab sosial. Pendidikan adalah proses mempersiapkan
kepemimpinan etis di semua level kehidupan. Pendidikan yang tidak
menyiapkan manusia untuk bertanggung jawab berarti mengkhianati
amanah profetik ini.

Hadits 2 - Pendidikan untuk Masa Depan

- P R P
s0 oo o oo Nw o
Y el L . (2

“Tika kiamat terjadi sementara di tangan salah seorang dari kalian ada bibit

P s 0% » s 00 s S o0 A2 - 2
" |

esi Y OF pllazal Ob aundl] 5 o

tanaman, maka jika ia mampu menanamnya sebelum kiamat itu terjadi,
hendaklah ia menanamnya.” ( HR. Ahmad, no. 12981, Dinilai hasan sahih
oleh Al-Albani)

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia

Q



Hadits ini merupakan manifestasi paling indah dari etika keberlan-
jutan peradaban. Pendidikan dalam Islam bukan hanya untuk hari ini,
tetapi untuk masa depan—bahkan ketika masa depan tampak mustahil.
Pendidikan yang membebaskan menanamkan harapan, tanggung jawab,
dan komitmen jangka panjang terhadap kehidupan.

Dengan demikian, memahami pendidikan sebagai amanah peradaban
berarti menempatkan pendidikan dalam horizon tanggung jawab historis
yang luas. Pendidikan tidak hanya dituntut menghasilkan individu yang
cerdas, tetapi juga manusia yang sadar akan perannya dalam menjaga dan
memperbaiki dunia. Pendidikan Islam yang setia pada amanah ini harus
berani keluar dari jebakan pragmatisme sempit dan formalitas kosong, lalu
kembali pada misi utamanya: membentuk manusia berilmu, beradab, dan
berkesadaran peradaban. Tanpa kesadaran ini, pendidikan berisiko kehi-
langan maknanya dan justru menjadi bagian dari krisis yang menghantui
peradaban modern.

Krisis pendidikan Islam kontemporer

Krisis pendidikan Islam kontemporer tidak dapat dipahami sebagai perso-
alan teknis semata, seperti rendahnya mutu pembelajaran, keterbatasan
sarana, atau lemahnya kompetensi pendidik. Krisis ini bersifat lebih menda-
sar dan struktural, karena menyentuh hilangnya orientasi filosofis dan
moral pendidikan itu sendiri. Pendidikan Islam hari ini sering berada
dalam kondisi terbelah antara ideal normatif yang luhur dan praktik
empiris yang jauh dari cita-cita tersebut. Di satu sisi, pendidikan Islam
mengklaim membawa misi pembentukan insan beriman dan berakhlak
mulia; di sisi lain, praktik pendidikannya sering kali melahirkan manusia
yang patuh secara simbolik tetapi rapuh secara kesadaran dan tanggung
jawab sosial.

Salah satu sumber krisis paling menonjol adalah reduksi makna
pendidikan menjadi sekadar instrumen pragmatis. Pendidikan Islam
semakin terjebak dalam logika administratif, akreditasi, dan standar formal
yang mengukur keberhasilan melalui angka, sertifikat, dan kelulusan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Orientasi ini menggeser pendidikan dari proses pemanusiaan menuju
produksi output yang dapat dihitung dan dilaporkan. Paulo Freire (1970)
telah mengingatkan bahwa pendidikan yang tunduk pada logika tekno-
kratis berisiko kehilangan fungsi pembebasannya dan berubah menjadi
alat domestikasi yang rapi dan sistematis.

Krisis berikutnya tampak pada dominasi pendekatan normatif-lega-
listik dalam pendidikan agama. Figih diajarkan sebagai kumpulan hukum
yang harus ditaati tanpa ruang pemahaman kritis terhadap tujuan, rasi-
onalitas, dan konteks historisnya. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan
bahwa figih sejatinya adalah tradisi intelektual yang hidup dan dinamis,
bukan sistem hukum tertutup yang kebal dari kritik. Ketika figih direduksi
menjadi dogma pedagogis, pendidikan Islam kehilangan daya dialogisnya
dan berubah menjadi ruang reproduksi kepatuhan semu.

Krisis epistemologis juga menjadi persoalan serius dalam pendidikan
Islam kontemporer. Banyak lembaga pendidikan Islam masih terjebak
pada dikotomi ilmu agama dan ilmu umum, seolah-olah keduanya bera-
sal dari sumber kebenaran yang berbeda dan saling mencurigai. Fazlur
Rahman (1982) mengkritik dikotomi ini sebagai kegagalan memahami
Al-Qur’an sebagai sumber nilai yang mendorong integrasi pengetahuan,
bukan pemisahan. Akibatnya, pendidikan Islam sering gagal melahirkan
manusia yang mampu membaca realitas modern dengan kerangka etis
dan spiritual yang kokoh.

Di sisi lain, pendidikan Islam juga menghadapi krisis otoritas peda-
gogis. Guru sering diposisikan sebagai penguasa kelas yang tidak boleh
dipertanyakan, sementara peserta didik dibiasakan menerima pengetahuan
secara pasif. Relasi semacam ini melahirkan budaya takut salah, takut
bertanya, dan takut berbeda. Ibn Rushd (1997) telah lama mengingatkan
bahwa kebenaran tidak tumbuh dalam iklim ketakutan, melainkan dalam
ruang kebebasan berpikir yang bertanggung jawab. Pendidikan Islam yang
membungkam nalar justru bertentangan dengan spirit rasionalitas Islam
itu sendiri.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia




Krisis pendidikan Islam kontemporer juga berkaitan erat dengan
konteks sosial-politik global. Globalisasi, kapitalisme pendidikan, dan
hegemoni budaya tertentu menekan pendidikan Islam untuk menyesuaikan
diri tanpa sempat membangun kerangka kritis. Pendidikan Islam berada
dalam dilema antara mempertahankan identitas dan mengejar relevansi.
Ali Shariati (1979) menyebut kondisi ini sebagai keterasingan kultural,
ketika umat kehilangan kemampuan membaca dirinya sendiri secara kritis
di tengah arus perubahan global.

Lebih jauh, krisis ini diperparah oleh hilangnya dimensi keadilan
sosial dalam pendidikan. Akses pendidikan yang timpang, komersialisasi
lembaga pendidikan, dan marginalisasi kelompok tertentu menunjukkan
bahwa pendidikan Islam belum sepenuhnya berpihak pada nilai keadilan
yang menjadi inti ajaran Islam. Ibn Khaldun (2005) menegaskan bahwa
ketidakadilan yang terus-menerus akan merusak fondasi peradaban, karena
ia menghancurkan solidaritas dan kepercayaan sosial. Pendidikan yang
tidak sensitif terhadap ketimpangan sosial berpotensi memperpanjang
krisis, bukan menyelesaikannya.

Namun demikian, krisis pendidikan Islam kontemporer bukanlah
akhir dari segalanya, melainkan tanda historis akan perlunya pembaruan
paradigma. Krisis selalu membuka peluang refleksi dan transformasi. Jasser
Auda (2008) melalui pendekatan maqashid syariah menawarkan kerangka
untuk membaca ulang pendidikan Islam dengan menempatkan kemaslaha-
tan manusia sebagai tujuan utama. Dalam kerangka ini, pendidikan tidak
lagi dinilai dari kepatuhan formal, tetapi dari sejauh mana ia membebaskan
manusia, memuliakan martabat, dan menumbuhkan kesadaran moral.

QS. Al-Jumu‘ah [62]: 5
a

Zz S or 0wt Noowo o PSS o wo Soo

o Ll \ﬁg%fﬁbﬁjgkjﬂ‘\}f@:m&ﬁ

- ¢
- L o ~ 0 0 or s Pwor wo v o Pw o~ s o 000 oo

Codlll o) e Yl Sl 1587 il ) e
“Perumpamaan orang-orang yang dipikulkan kepadanya Taurat kemudian
mereka tidak mengamalkannya adalah seperti keledai yang membawa kitab-

Figih Pendidikan yang Membebaskan




kitab. Sangat buruk perumpamaan kaum yang mendustakan ayat-ayat Allah.
Dan Allah tidak memberi petunjuk kepada kaum yang zalim.”

Ayat ini merupakan kritik keras terhadap pendidikan yang berhenti
pada beban pengetahuan tanpa kesadaran dan transformasi. Krisis
pendidikan Islam kontemporer sangat mirip dengan kritik Al-Quran ini:
kurikulum padat, hafalan melimpabh, tetapi nilai dan keadilan tidak hadir
dalam praksis hidup. Ilmu dipanggul, tetapi tidak menggerakkan nurani.
Pendidikan berubah menjadi beban simbolik, bukan jalan pembebasan.
Ayat ini juga menegaskan bahwa krisis pendidikan bukan sekadar masalah
metode, melainkan krisis etika dan tujuan. Ketika ilmu kehilangan daya
ubah, pendidikan kehilangan legitimasi moralnya.

QS. Al-Ma‘un [107]: 1-3

Y, r«:J\ C’\’ (_;,\S\ :JJ.\e b U.\SL ;,&} 5.\‘!7 :J

° oo e \// ﬁ}/

“Tahukah kamu orang yang mendustakan agama? Itulah orang yang
menghardik anak yatim dan tidak mendorong memberi makan orang miskin.”

Ayat ini menunjukkan bahwa indikator kegagalan pendidikan
agama bukan pada lemahnya ritual, tetapi pada absennya kepekaan
sosial. Pendidikan Islam yang melahirkan manusia taat tetapi abai terhadap
penderitaan sosial adalah pendidikan yang gagal secara Qurani. Inilah
salah satu wajah krisis pendidikan Islam kontemporer: kesalehan individual
tumbubh, tetapi keadilan sosial mandek.

Hadits 1 - Ilmu Tanpa Manfaat

2o v w e

V‘gécu»d::f«\d\r@\l\

“Ya Allah, aku berlindung kepada-Mu dari ilmu yang tidak bermanfaat” (HR.
Muslim, no. 2722)

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia

-



Doa Nabi ini adalah kritik profetik terhadap pendidikan kosong
makna. [Imu yang tidak membebaskan, tidak menumbuhkan keadilan, dan
tidak memuliakan manusia adalah ilmu yang perlu dikritik, bukan dibang-
gakan. Krisis pendidikan Islam hari ini tampak jelas ketika keberhasilan
diukur dari sertifikat, nilai, dan gelar—sementara dampak etisnya nihil.

Hadits 2 - Ilmu Dicabut Bukan dengan Menghapus Kitab

oo
“Sesungguhnya Allah tidak mencabut ilmu dengan mencabutnya dari manusia,
tetapi mencabut ilmu dengan diwafatkannya para ulama.” (HR. Al-Bukhari,
no. 100, HR. Muslim, no. 2673)

Hadits ini menunjukkan bahwa krisis pendidikan bukan ditandai
oleh banyaknya buku atau lembaga, tetapi oleh hilangnya kebijaksanaan
hidup. Ketika pendidik kehilangan keberanian etis, kepekaan sosial, dan
keluasan pandang, pendidikan berubah menjadi rutinitas mekanis. Ilmu
tetap ada, tetapi hikmah menghilang.

Dengan demikian, krisis pendidikan Islam kontemporer harus dipa-
hami sebagai panggilan intelektual dan moral untuk membangun figih
pendidikan yang membebaskan. Krisis ini menuntut keberanian untuk
mengkritik praktik lama, membaca ulang tradisi, dan merumuskan kembali
tujuan pendidikan Islam dalam konteks zaman yang terus berubah. Tanpa
keberanian ini, pendidikan Islam berisiko terus terjebak dalam formalitas
kosong dan kehilangan relevansinya sebagai kekuatan pembentuk pera-
daban. Sebaliknya, dengan menjadikan krisis sebagai titik tolak refleksi,
pendidikan Islam memiliki peluang besar untuk kembali menjalankan
misi aslinya: membebaskan manusia agar mampu hidup sadar, adil, dan
bertanggung jawab dalam dunia yang kompleks dan menantang.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




DAD 2

FIQIH SEBAGAI PRODUK IJTIHAD
DAN KESADARAN SEJARAH

etelah Bab 1 meletakkan pendidikan sebagai proyek pembebasan manu-
Ssia dan amanah peradaban, Bab 2 mengajak pembaca masuk ke wilayah
yang sering kali paling sensitif sekaligus paling menentukan dalam pendi-
dikan Islam, yaitu figih. Figih bukan hanya hadir sebagai disiplin hukum,
tetapi juga sebagai kerangka normatif yang secara langsung membentuk
cara berpikir, bersikap, dan bertindak dalam dunia pendidikan. Cara figih
dipahami dan diajarkan akan sangat menentukan apakah pendidikan Islam
bergerak ke arah pembebasan atau justru terperosok ke dalam penjinakan
yang dibungkus legitimasi keagamaan.

Bab ini berangkat dari satu kesadaran mendasar bahwa figih bukanlah
wahyu itu sendiri, melainkan hasil ijtihad manusia dalam memahami
wahyu. Kesadaran ini sering kali terabaikan dalam praktik pendidikan,

27




sehingga fiqih diperlakukan seolah-olah identik dengan kehendak Tuhan
yang absolut dan tak tersentuh kritik. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan
bahwa figih adalah tradisi intelektual yang lahir dari pergulatan antara
teks, akal, dan konteks sejarah, sehingga ia bersifat dinamis, kontekstual,
dan selalu terbuka untuk pembacaan ulang. Tanpa kesadaran historis ini,
figih berpotensi membeku dan kehilangan daya etisnya.

Dalam konteks pendidikan, pembekuan fiqih sering menghasilkan
praktik pedagogis yang kaku dan otoriter. Hukum-hukum fiqih diajarkan
sebagai perintah final yang harus ditaati, bukan sebagai hasil penalaran
yang dapat dipahami dan didialogkan. Peserta didik diajak menghafal
kesimpulan hukum tanpa memahami proses berpikir di baliknya. Fazlur
Rahman (1982) mengingatkan bahwa pendekatan semacam ini berbahaya
karena memutus hubungan antara nilai moral Al-Qur’an dan realitas sosial
yang terus berubah. Pendidikan Islam pun kehilangan kemampuan adaptif
dan kritisnya.

Bab 2 juga menempatkan figih dalam konteks sejarah sosial. Setiap
rumusan figih lahir dari kondisi sosial, politik, dan budaya tertentu.
Perbedaan mazhab bukanlah kelemahan Islam, melainkan bukti bahwa
figih sejak awal berkembang melalui dialog dan perbedaan pendapat.
Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa perubahan sosial selalu meme-
ngaruhi cara manusia memahami dan menerapkan hukum. Oleh karena
itu, memahami figih tanpa memahami konteks sejarahnya sama dengan
membaca teks tanpa jiwa.

Kesadaran sejarah ini menjadi sangat penting ketika figih masuk ke
dunia pendidikan. Pendidikan yang memosisikan fiqih sebagai hukum
beku berisiko menjadikan agama sebagai alat kontrol sosial. Dalam kondisi
ini, figih tidak lagi berfungsi sebagai panduan etis yang memerdeka-
kan, tetapi sebagai mekanisme legitimasi kekuasaan. Ali Shariati (1979)
mengingatkan bahwa agama yang terlepas dari kesadaran sejarah mudah
disalahgunakan untuk mempertahankan ketidakadilan dan menekan
kesadaran kritis umat.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Bab ini juga mengajak pembaca untuk membedakan secara jernih
antara syariah, fiqih, dan hukum positif. Syariah merepresentasikan nilai-
nilai ilahi yang bersifat universal dan transenden, sementara fiqih adalah
upaya manusia untuk menerjemahkan nilai-nilai tersebut ke dalam aturan
praktis yang kontekstual. Hukum positif, pada gilirannya, adalah produk
institusional yang dipengaruhi oleh kekuasaan negara dan kepentingan
politik. Ketidakmampuan membedakan ketiganya sering menimbulkan
kekacauan epistemologis dalam pendidikan Islam dan melahirkan sikap
absolutisme hukum.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, fiqih harus
diposisikan kembali sebagai etika praksis, bukan sekadar sistem sanksi dan
kepatuhan. Jasser Auda (2008) melalui pendekatan magqashid syariah mene-
gaskan bahwa tujuan utama hukum Islam adalah menjaga dan mengem-
bangkan kemaslahatan manusia. Jika figih dalam pendidikan justru mela-
hirkan ketakutan, ketundukan buta, dan kekerasan simbolik, maka ia telah
kehilangan maqashid-nya dan perlu dibaca ulang secara kritis.

Bab 2, dengan demikian, berfungsi sebagai jembatan antara refleksi
filosofis tentang pendidikan pada Bab 1 dan pembahasan epistemologis
yang lebih mendalam pada bab-bab selanjutnya. Bab ini tidak dimaksud-
kan untuk melemahkan otoritas fiqih, tetapi justru untuk menyelamatkan
figih dari penyalahgunaan yang menjauhkannya dari misi pembebasan
manusia. Dengan membangun kesadaran bahwa figih adalah produk ijti-
had dan sejarah, pendidikan Islam dapat membuka kembali ruang dialog,
kritik, dan pembaruan yang sehat.

Melalui Bab 2 ini, pembaca diajak untuk menggeser cara pandang dari
fiqih sebagai “hukum yang harus ditaati tanpa tanya” menjadi figih sebagai
proses berpikir etis yang dapat dipahami, dipertanggungjawabkan,
dan dikontekstualisasikan. Dari sinilah jalan menuju figih pendidikan
yang membebaskan mulai terbuka secara konseptual, sebelum dilanjutkan
dengan pembahasan yang lebih mendalam tentang epistemologi, akal, dan
logika dalam bab-bab berikutnya.

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah

Q



Distingsi syariah, figih, dan hukum positif

Salah satu sumber kekacauan paling serius dalam pendidikan Islam adalah
ketidakjelasan dalam membedakan antara syariah, figih, dan hukum
positif. Ketiganya sering diperlakukan seolah-olah identik, padahal secara
ontologis, epistemologis, dan fungsional, ketiganya berada pada level
yang berbeda. Ketika distingsi ini kabur, pendidikan Islam berisiko jatuh
pada absolutisme hukum, mematikan daya kritis, dan menjauh dari misi
pembebasan manusia. Oleh karena itu, membangun pemahaman yang
jernih tentang perbedaan ketiganya merupakan langkah awal yang sangat
penting dalam merumuskan figih pendidikan yang membebaskan.

Syariah pada hakikatnya adalah nilai dan kehendak ilahi yang bersifat
transenden, universal, dan normatif. la merepresentasikan prinsip-prinsip
dasar seperti keadilan, kemaslahatan, rahmah, dan penghormatan terhadap
martabat manusia. Syariah tidak hadir dalam bentuk teknis-operasional
yang rinci, melainkan sebagai orientasi moral dan tujuan besar kehidupan
manusia. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa syariah harus dipa-
hami sebagai visi etis Al-Quran yang mengarahkan manusia pada kehi-
dupan yang adil dan bermakna, bukan sebagai kumpulan aturan legal yang
terlepas dari konteks sosial dan historis.

Berbeda dengan syariah, fiqih adalah hasil penalaran manusia dalam
memahami dan menerjemahkan nilai-nilai syariah ke dalam aturan praktis
yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Figih lahir melalui
proses ijtihad yang melibatkan akal, metodologi, dan pembacaan terha-
dap realitas sosial. Karena itu, figih bersifat historis, kontekstual, dan
plural. Perbedaan mazhab dalam figih bukanlah penyimpangan, melainkan
konsekuensi logis dari perbedaan konteks dan pendekatan metodologis
para ulama. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan bahwa fiqih adalah tradisi
intelektual yang hidup dan dinamis, bukan sistem hukum tertutup yang
kebal dari perubahan.

Masalah muncul ketika figih diperlakukan seolah-olah identik dengan
syariah itu sendiri. Sakralisasi figih menyebabkan produk ijtihad manusia
dianggap setara dengan kehendak Tuhan yang absolut. Dalam konteks

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pendidikan, sikap ini berdampak serius: peserta didik diajarkan untuk
menerima rumusan figih tanpa memahami proses berpikir di baliknya,
apalagi mengkritisinya secara etis dan rasional. Pendidikan semacam ini
tidak hanya mematikan daya intelektual, tetapi juga berpotensi melahir-
kan fanatisme hukum yang miskin kebijaksanaan. Ibn Rushd (1997) telah
mengingatkan bahwa menutup pintu penalaran berarti menutup jalan
menuju pemahaman yang benar terhadap wahyu.

Sementara itu, hukum positif berada pada level yang berbeda lagi.
Hukum positif adalah produk institusional yang dibentuk oleh negara
atau otoritas politik untuk mengatur kehidupan masyarakat secara formal.
Ia bersifat mengikat secara yuridis dan dilengkapi dengan sanksi yang
dapat dipaksakan oleh kekuasaan. Meskipun dalam konteks negara-negara
Muslim hukum positif sering mengambil inspirasi dari fiqih, ia tetap meru-
pakan produk politik dan administratif yang dipengaruhi oleh kepentingan,
kompromi, dan dinamika kekuasaan. Louis Althusser (1971) menunjukkan
bahwa hukum dan institusi negara tidak pernah netral, melainkan selalu
terkait dengan ideologi dan struktur dominasi tertentu.

Ketidakmampuan membedakan antara syariah, figih, dan hukum
positif sering menimbulkan kekacauan dalam pendidikan Islam. Hukum
positif diperlakukan seolah-olah hukum Tuhan, figih dianggap wahyu final,
dan syariah direduksi menjadi aturan legal semata. Dalam situasi ini, pendi-
dikan agama kehilangan dimensi reflektif dan transformatifnya. Peserta
didik tidak diajak memahami tujuan moral di balik hukum, melainkan
dilatih untuk patuh secara formal. Ali Shariati (1979) mengingatkan bahwa
agama yang direduksi menjadi alat legitimasi kekuasaan akan kehilangan
daya pembebasannya dan justru berfungsi menindas kesadaran manusia.

Dalam kerangka figih pendidikan yang membebaskan, distingsi antara
ketiga konsep ini harus ditegakkan secara konsisten. Syariah harus dipa-
hami sebagai kompas nilai, figih sebagai hasil penalaran etis, dan hukum
positif sebagai instrumen sosial-politik yang bersifat kontekstual. Dengan
pemahaman ini, pendidikan Islam dapat mengajarkan figih bukan sebagai

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah




dogma yang menutup pertanyaan, melainkan sebagai proses berpikir yang
dapat dipelajari, diuji, dan dikembangkan secara bertanggung jawab.

Pendekatan ini sejalan dengan gagasan magqashid syariah yang dikem-
bangkan oleh Jasser Auda (2008), yang menekankan bahwa tujuan utama
hukum Islam adalah menjaga dan mengembangkan kemaslahatan manusia.
Jika suatu rumusan fiqih atau kebijakan hukum justru merusak marta-
bat manusia, mematikan akal, dan melanggengkan ketidakadilan, maka
secara maqashid ia harus dikritisi dan dievaluasi. Pendidikan Islam yang
membebaskan harus berani mengajarkan logika ini kepada peserta didik
sejak awal.

QS. Al-Ma’idah [5]: 48

\

2
d YV Zwg oo Suo o o Fro /5//

E,\f):»\mam;b)) la%}icﬂ;w ng

u}“j.ﬁ LGS ué}ffﬁ;dj

“Untuk setiap umat di antara kamu, Kami berikan aturan (syirah) dan jalan
hidup (minhaj). Jika Allah menghendaki, niscaya Dia menjadikan kamu satu
umat saja, tetapi Dia hendak menguji kamu terhadap apa yang telah diberikan-
Nya; maka berlomba-lombalah dalam kebaikan.”

Ayat ini menjadi fondasi Qur’ani bagi pembedaan antara prinsip
ilahi dan formulasi manusia. Syariah dipahami sebagai kehendak dan nilai
ilahi yang bersifat transenden, sementara syirah dan minhaj menunjukkan
bahwa penerjemahan nilai ilahi ke dalam aturan hidup berlangsung dalam
ruang sejarah dan keragaman manusia. Dengan kata lain, Al-Quran
sendiri mengakui pluralitas bentuk hukum dan jalan hidup sebagai bagian

dari ujian moral manusia.

Dalam konteks pendidikan, ayat ini menolak absolutisasi satu bentuk
hukum sebagai satu-satunya representasi kehendak Tuhan. Pendidikan
figih yang membebaskan harus menanamkan kesadaran bahwa nilai ilahi
bersifat tetap, tetapi bentuk hukumnya bersifat dinamis.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. An-Nisa’ [4]: 59
ke

;w ,y\ L;,\, 3yl \,.L\; ] i,,qg\ Tale Godll g

Jr")b 4-“‘ d‘ 0935 & o d (“J-u‘ db
“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul, serta

pemegang otoritas di antara kamu. Jika kamu berselisih dalam suatu perkara,
kembalikanlah ia kepada Allah dan Rasul”

Ayat ini menegaskan hirarki normatif: wahyu berada pada posisi
tertinggi, sementara otoritas manusia bersifat turunan dan dapat diper-
selisihkan. Perintah “jika kamu berselisih” justru menunjukkan bahwa
perbedaan penafsiran adalah keniscayaan, bukan penyimpangan. Maka
figih—sebagai hasil ijtthad—selalu berada dalam ruang dialog, koreksi,
dan tanggung jawab etis.

Hadits 1 - Pahala bagi Mujtahid, Benar atau Salah

vt S v ooz coE S W} oo ss S _cos ooz
A Ko \;\} Ol A £ A G ft;\ S~ \;\
S0 % S i u.)
A B2
“Apabila seorang hakim berijtihad lalu benar, ia mendap;tt dua pahala; dan
apabila ia berijtihad lalu salah, ia mendapat satu pahala” (HR. Al-Bukhari,
no. 7352, HR. Muslim, no. 1716)

Hadits ini adalah legitimasi profetik terhadap fallibilitas manusia
dalam memahami hukum Tuhan. Kesalahan dalam figih bukan dosa,
selama dilakukan dengan ijtihad yang jujur. Maka, menganggap fiqih
sebagai kebenaran mutlak yang kebal kritik adalah penyimpangan dari
Sunnah Nabi. Dalam pendidikan, hadits ini menuntut keberanian untuk
mengajarkan figih sebagai proses berpikir etis, bukan sebagai doktrin final.

Dengan demikian, subbab ini menegaskan bahwa kejelasan distingsi
antara syariah, figih, dan hukum positif bukan sekadar persoalan termi-
nologis, melainkan fondasi epistemologis dan etis bagi pendidikan Islam.

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah

-



Tanpa distingsi ini, pendidikan akan terus terjebak dalam absolutisme
hukum dan kehilangan daya pembebasannya. Sebaliknya, dengan mema-
hami perbedaan dan relasi ketiganya secara jernih, pendidikan Islam
memiliki peluang besar untuk melahirkan manusia merdeka yang taat
secara sadar, berpikir secara kritis, dan bertindak secara bertanggung jawab
dalam kehidupan pribadi maupun sosial.

Figih sebagai hasil penalaran manusia

Memahami figih sebagai hasil penalaran manusia merupakan langkah
epistemologis yang sangat menentukan dalam upaya membangun pendi-
dikan Islam yang membebaskan. Fiqih tidak turun dari langit dalam bentuk
jadi, melainkan lahir melalui proses intelektual yang panjang, kompleks,
dan sarat dengan pergulatan rasional, metodologis, serta kontekstual.
Para ulama figih sejak masa awal Islam menyadari bahwa mereka tidak
sedang memproduksi wahyu, melainkan menafsirkan kehendak ilahi
sejauh yang mampu dijangkau oleh akal manusia. Kesadaran inilah yang
memungkinkan figih berkembang sebagai tradisi keilmuan yang kaya,
dinamis, dan plural.

Proses lahirnya figih selalu melibatkan aktivitas berpikir tingkat tinggi.
Ijtihad sebagai metode utama figih menuntut penguasaan teks wahyu,
pemahaman bahasa, logika, konteks sosial, serta kepekaan etis terhadap
realitas manusia. Figih, dengan demikian, adalah hasil dialog antara teks
dan konteks, antara wahyu dan pengalaman historis umat. Wael B. Hallaq
(2009) menegaskan bahwa figih klasik justru kuat karena keterbukaannya
terhadap perbedaan penalaran, bukan karena keseragamannya. Perbedaan
pendapat di kalangan ulama bukanlah tanda kelemahan, melainkan bukti
bahwa figih hidup sebagai proses intelektual.

Namun dalam praktik pendidikan Islam kontemporer, figih sering
disajikan sebagai produk final yang tertutup dari proses berpikir yang
melahirkannya. Peserta didik diperkenalkan pada kesimpulan hukum tanpa
diajak memahami argumentasi, metodologi, dan asumsi yang digunakan
oleh para ulama. Akibatnya, figih dipersepsi sebagai sistem perintah yang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




harus ditaati, bukan sebagai hasil penalaran yang dapat dipelajari dan dikaji
ulang. Fazlur Rahman (1982) mengkritik pendekatan ini karena memutus
hubungan antara hukum Islam dan visi moral Al-Quran yang menuntut
keterlibatan akal secara aktif.

Menempatkan figih sebagai hasil penalaran manusia berarti meng-
akui keterbatasan manusia dalam memahami kehendak Tuhan secara
sempurna. Tidak ada satu pun rumusan fiqih yang bebas dari pengaruh
konteks sosial, budaya, dan politik tempat ia lahir. Imam Abu Hanifah
hidup dalam konteks sosial yang berbeda dengan Imam Malik, begitu
pula Imam Syafi'i dan Imam Ahmad. Perbedaan konteks ini melahirkan
perbedaan pendekatan metodologis dan kesimpulan hukum. Ibn Khaldun
(2005) menunjukkan bahwa perubahan sosial selalu memengaruhi cara
manusia memahami dan menerapkan hukum, termasuk hukum agama.

Kesadaran akan sifat manusiawi figih memiliki implikasi pedagogis
yang sangat penting. Pendidikan fiqih tidak lagi bertujuan menanamkan
kepatuhan buta, melainkan melatih kemampuan berpikir hukum dan
etika. Peserta didik diajak memahami bagaimana sebuah hukum dirumus-
kan, mengapa ulama berbeda pendapat, dan bagaimana memilih pendapat
secara bertanggung jawab. Pendidikan semacam ini tidak melemahkan
komitmen beragama, justru memperkuatnya karena ketaatan dibangun di
atas pemahaman, bukan ketakutan. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa
iman yang matang selalu sejalan dengan penggunaan akal yang jujur dan
disiplin.

Fiqih sebagai hasil penalaran manusia juga menuntut keterbukaan
terhadap kritik dan pembaruan. Kritik dalam tradisi figih bukanlah bentuk
pembangkangan terhadap agama, melainkan bagian dari upaya menjaga
relevansi hukum dengan tujuan moralnya. Ali Shariati (1979) mengingat-
kan bahwa agama yang menolak kritik akan berubah menjadi ideologi beku
yang kehilangan daya pembebasan. Dalam konteks pendidikan, menutup
ruang kritik terhadap figih berarti membunubh tradisi ijtihad dan mema-
tikan potensi intelektual generasi muda.

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah

Q



Lebih jauh, memanusiakan figih berarti mengembalikannya pada
fungsi asalnya sebagai panduan etis kehidupan. Figih tidak dimaksudkan
untuk menghukum manusia secara kaku, tetapi untuk membantu manusia
menjalani kehidupan yang adil, bermakna, dan bermartabat. Pendekatan
magqashid syariah yang dikembangkan oleh Jasser Auda (2008) menegas-
kan bahwa setiap rumusan hukum harus dievaluasi berdasarkan tujuan-
tujuan kemanusiaan yang ingin dicapainya. Jika suatu rumusan figih justru
menimbulkan ketakutan, ketidakadilan, dan dehumanisasi, maka secara
etis ia perlu ditinjau ulang.

Dalam pendidikan Islam yang membebaskan, figih harus diajarkan
sebagai proses berpikir, bukan sekadar produk hafalan. Peserta didik
perlu diperkenalkan pada dinamika ijtihad, perbedaan pendapat, dan
argumentasi rasional para ulama. Dengan cara ini, figih menjadi sarana
pembentukan nalar kritis dan kepekaan etis, bukan alat penjinakan inte-
lektual. Pendidikan fiqih yang demikian akan melahirkan manusia yang
mampu beragama secara sadar, dewasa, dan bertanggung jawab.

QS. Az-Zumar [39]: 18
Lo al

Swo 3\ o wo /eé S 08 o S o0 o B sor - owo
) MJ@ u‘.,\j\ L./\) d}\ ;W\ dﬁ«l& d).éﬁ\ OM u,\i\
/o; 0o o 4 o oS
&.»JY‘ \)} VA u\?‘dj\}
“(Yaitu) orang-orang yang mendengarkan berbagaz pendapat, lalu mengikuti
yang terbaik di antaranya. Mereka itulah orang-orang yang telah diberi
petunjuk oleh Allah, dan mereka itulah orang-orang yang berakal”

Ayat ini merupakan legitimasi Qur’ani atas aktivitas penalaran,
perbandingan, dan seleksi rasional. Al-Quran tidak memerintahkan
manusia untuk mengikuti satu pendapat tanpa pertimbangan, melain-
kan mendengarkan berbagai pandangan lalu memilih yang paling baik
(ahsanahu). Ini adalah fondasi epistemologis bahwa pemahaman keaga-
maan—termasuk figith—melibatkan kerja akal manusia secara aktif.
Dalam pendidikan figih yang membebaskan, ayat ini menolak pengajaran

Figih Pendidikan yang Membebaskan




figih sebagai doktrin tunggal yang kebal kritik. Justru, keberagamaan yang
dewasa lahir dari proses menimbang, membandingkan, dan bertang-
gung jawab atas pilihan hukum.

QS. An-Nahl [16]: 44

R r@«), ] 05 G 0 5 337 &) T,

“Dan Kami turunkan kepadamu Al-Quran agar engkau menjelaskan kepada
manusia apa yang telah diturunkan kepada mereka, dan agar mereka berpikir”

Ayat ini menegaskan bahwa bahkan penjelasan Nabi terhadap wahyu
bertujuan membangkitkan proses berpikir manusia, bukan mengganti-
kannya. Fiqih, yang lahir jauh setelah Nabi, tentu lebih kuat lagi statusnya
sebagai produk penalaran historis. Menolak peran akal dalam figih berarti
menolak tujuan wahyu itu sendiri.

Hadits 1 - Dialog Nabi dengan Mu‘adz bin Jabal

v, d\j Jf;\ )6

d}«w) Py S .\H«Uv@“\ db} c)u\qa@dm dy) O b

i1 0,5 sﬂj 0 i st

“Rasulullah bertanya: ‘Dengan apa engkau memutuskan perkam?
Muadz menjawab: Dengan Kitab Allah’

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah

Q



)

Beliau bertanya: Tika tidak kau temukan?’

Ia menjawab: ‘Dengan Sunnah Rasulullah.

Beliau bertanya: Jika tidak kau temukan?’

Ia menjawab: Aku berijtihad dengan pendapatku dan tidak akan gegabah.
Maka Rasulullah menepuk dadanya seraya berkata: Segala puji bagi Allah
yang telah memberi taufik kepada utusan Rasulullah terhadap apa yang
diridhai Rasulullah.” ( HR. Abu Dawud, no. 3592, HR. At-Tirmidzi, no.
1327, Dinilai hasan sahih oleh At-Tirmidzi)

Hadits ini adalah legitimasi eksplisit atas penggunaan akal manusia
dalam hukum Islam. Ijtihad bukan darurat epistemologis, melainkan
mekanisme yang disetujui Nabi. Dengan demikian, figih secara hakikat
adalah produk penalaran manusia yang bertanggung jawab, bukan
turunan wahyu yang final. Dalam pendidikan, hadits ini menuntut peng-
ajaran figih sebagai proses berpikir hukum, bukan sekadar menghafal
kesimpulan mazhab.

Dengan demikian, memahami figih sebagai hasil penalaran manusia
bukanlah upaya merendahkan fiqih, melainkan justru mengangkat marta-
batnya sebagai tradisi intelektual yang luhur. Kesadaran ini membuka
ruang bagi pendidikan Islam untuk kembali menjalankan fungsinya seba-
gai proyek pembebasan manusia, di mana hukum, akal, dan kesadaran
berjalan seiring dalam membentuk manusia merdeka. Dari titik inilah
pembahasan tentang sejarah sosial lahirnya figih pada subbab berikutnya
menjadi relevan dan tak terpisahkan.

Sejarah sosial lahirnya fiqgih

Fiqih tidak lahir di ruang hampa, melainkan tumbuh dan berkembang
dalam konteks sejarah sosial yang konkret. Setiap rumusan figih selalu
berkelindan dengan realitas masyarakat tempat para ulama hidup, termasuk
kondisi politik, struktur ekonomi, budaya lokal, dan dinamika kekuasaan
yang mengitarinya. Menyadari dimensi sejarah ini sangat penting agar figih
tidak dipahami sebagai sistem hukum ahistoris yang terlepas dari realitas

Figih Pendidikan yang Membebaskan




manusia. Tanpa kesadaran sejarah, figih mudah disalahpahami sebagai
kehendak ilahi yang final, padahal ia adalah hasil dialog panjang antara
wahyu dan kehidupan sosial umat.

Pada masa awal Islam, figih berkembang secara organik seiring dengan
perluasan wilayah dan kompleksitas kehidupan masyarakat Muslim. Para
sahabat dan tabi‘in menghadapi persoalan-persoalan baru yang tidak
secara eksplisit dijelaskan dalam teks wahyu, sehingga mereka harus
menggunakan akal, pengalaman, dan pertimbangan kemaslahatan dalam
merumuskan jawaban hukum. Proses ini menunjukkan bahwa sejak awal,
figih adalah respons kreatif terhadap realitas sosial. Fazlur Rahman (1982)
menegaskan bahwa dinamika fiqih awal Islam justru ditandai oleh flek-
sibilitas dan keberanian intelektual dalam membaca konteks, bukan oleh
kekakuan literal.

Perkembangan mazhab-mazhab figih juga tidak dapat dilepaskan dari
kondisi sosial dan geografis yang berbeda-beda. Mazhab Hanafi tumbuh
di Kufah dengan tradisi rasional dan pluralitas budaya yang kuat, sehingga
lebih terbuka terhadap penggunaan rayu dan qiyas. Mazhab Maliki berkem-
bang di Madinah dengan penekanan pada praktik masyarakat setempat
sebagai refleksi tradisi Nabi. Mazhab Syafi‘i lahir dari upaya sistematis
merumuskan metodologi figih yang lebih terstruktur, sementara mazhab
Hanbali muncul dalam konteks resistensi terhadap dominasi rasionalisme
ekstrem. Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa perbedaan-perbedaan
ini merupakan konsekuensi logis dari perbedaan lingkungan sosial dan
intelektual, bukan sekadar perbedaan pendapat abstrak.

Namun seiring berjalannya waktu, dinamika sosial-politik turut
memengaruhi arah perkembangan figih. Ketika kekuasaan politik sema-
kin terpusat, figih perlahan mengalami institusionalisasi. Hukum yang
semula hidup dalam ruang ijtihad komunitas ulama mulai dibakukan
untuk memenuhi kebutuhan administrasi dan stabilitas negara. Wael B.
Hallaq (2009) mencatat bahwa pada fase ini, figih mulai kehilangan seba-
gian fleksibilitasnya dan cenderung dijadikan alat legitimasi kekuasaan.

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah

Q



Perubahan ini berdampak pada cara fiqih diajarkan dan dipraktikkan,
termasuk dalam dunia pendidikan.

Institusionalisasi figih membawa konsekuensi pedagogis yang serius.
Fiqih yang semula diajarkan sebagai proses berpikir dan dialog hukum
berubah menjadi kumpulan kitab dan pendapat otoritatif yang harus diha-
fal dan diikuti. Tradisi tagqlid menguat, sementara ruang ijtihad semakin
menyempit. Pendidikan figih pun bergeser dari latihan bernalar menuju
reproduksi pendapat yang dianggap mapan. Al-Ghazali sendiri mengi-
ngatkan bahwa taqlid yang tidak disertai pemahaman akan melemahkan
kepekaan etis dan intelektual umat, meskipun ia tidak menolak taqlid secara
total bagi mereka yang belum mampu berijtihad.

Sejarah sosial figih juga menunjukkan bahwa hukum tidak pernah
sepenuhnya steril dari relasi kuasa. Dalam banyak periode, rumusan figih
tertentu memperoleh dominasi bukan semata karena kekuatan argu-
mentasinya, tetapi juga karena dukungan politik dan institusional. Louis
Althusser (1971) menjelaskan bahwa institusi hukum dan pendidikan
sering berfungsi sebagai aparatus ideologis yang mereproduksi struktur
kekuasaan yang ada. Dalam konteks figih, hal ini berarti bahwa sebagian
rumusan hukum bisa menjadi hegemonik dan dianggap “paling sah’”,
sementara pandangan lain terpinggirkan atau dilupakan.

Memahami sejarah sosial lahirnya figih membantu pendidikan Islam
keluar dari jebakan romantisme masa lalu. Tradisi figih klasik memang kaya
dan bernilai, tetapi ia bukan monumen beku yang tidak boleh disentuh. Ali
Shariati (1979) mengingatkan bahwa tradisi yang tidak dibaca ulang secara
kritis akan berubah menjadi beban sejarah yang menghambat pembebasan
manusia. Pendidikan fiqih yang membebaskan justru menuntut keberanian
untuk membaca ulang sejarah, memahami konteks kelahiran hukum, dan
menilai relevansinya dengan realitas kontemporer.

Kesadaran sejarah juga membuka ruang bagi pembaruan fiqih yang
bertanggung jawab. Pembaruan bukan berarti memutus hubungan dengan
tradisi, melainkan melanjutkan tradisi ijtihad dalam konteks baru. Jasser
Auda (2008) melalui pendekatan magqashid syariah menunjukkan bahwa

Figih Pendidikan yang Membebaskan




tujuan hukum Islam harus selalu menjadi kompas utama dalam merespons
perubahan sosial. Jika konteks berubah, sementara tujuan kemanusiaan
tetap, maka metode dan formulasi hukum dapat dan harus disesuaikan.

Dalam pendidikan Islam, pemahaman tentang sejarah sosial figih
memiliki implikasi yang sangat strategis. Peserta didik tidak hanya belajar
“apa hukum itu”, tetapi juga “mengapa hukum itu lahir” dan “bagaimana
hukum dapat berubah” Dengan pendekatan ini, fiqgih menjadi sarana
pembentukan kesadaran historis dan kritis, bukan alat penjinakan intelek-
tual. Pendidikan semacam ini melahirkan manusia yang mampu menghar-
gai tradisi tanpa terjebak dalam absolutisme, serta mampu berpikir kreatif
dan bertanggung jawab dalam menghadapi persoalan zaman.

QS. Ibrahim [14]: 4
ke

{;J: :r\:.) 44,6)9 dLMJu Y\ dj«ﬂ) ‘Jﬁ G;;;I;/

“Kami tidak mengutus seorang rasul pun melaznkan dengan bahasa kaumnya,
agar ia dapat menjelaskan kepada mereka.”

Ayat ini menegaskan prinsip fundamental bahwa pesan ilahi selalu
hadir dalam konteks sosial dan historis tertentu. Bahasa, budaya, dan
realitas masyarakat menjadi medium penyampaian wahyu. Jika wahyu saja
disampaikan secara kontekstual, maka figih—sebagai upaya memahami
dan menerapkan wahyu—pastilebih kuat keterikatannya dengan konteks
sosial. Dalam pendidikan figih yang membebaskan, ayat ini menolak
pemahaman figih sebagai sistem hukum yang lahir di ruang hampa. Figih
selalu berakar pada realitas masyarakat tempat ia dirumuskan: struktur
ekonomi, relasi kekuasaan, tradisi lokal, dan tantangan zamannya.

QS. Al-Hujurat [49]: 13

/,./// z o sVor . - \/ ;/ f// /o// w S wo ¥ -
g,.);/ P
|59,

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah




“Wahai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan, lalu Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan
bersuku-suku agar kamu saling mengenal”

Ayat ini mengafirmasi keragaman sosial sebagai kehendak Tuhan,
bukan penyimpangan. Keragaman masyarakat melahirkan kebutuhan
hukum yang berbeda-beda. Karena itu, perbedaan figih di berbagai wilayah
Islam bukan tanda perpecahan, melainkan cermin dialog antara wahyu
dan realitas sosial.

Hadits 1 - Perbedaan Praktik Sahabat Diakui Nabi

s r0sb s o000 $ % wew S o

N RPN B AR
“Janganlah salah seorang di antara kalian shalat Ashar kecuali di Bani
Quraizhah.” ( HR. Al-Bukhari, no. 946, HR. Muslim, no. 1770)

Sebagian sahabat memahami perintah ini secara tekstual (menunda
shalat sampai tiba), sebagian memahami secara kontekstual (shalat di
perjalanan). Nabi tidak menyalahkan salah satu kelompok. Hadits ini
merupakan bukti sahih bahwa perbedaan pemahaman akibat konteks
sosial dan situasional diakui secara profetik. Dalam pendidikan figih,
hadits ini menjadi dasar bahwa pluralitas pemahaman hukum adalah
keniscayaan historis, bukan kesesatan.

Hadits 2 - Perubahan Fatwa karena Konteks

Gwr 8 sr00 0 o Swr ~0 0

o AT ) JILT )

3
>

“Sesungguhnya yang halal itu jelas dan yang haram itu ]elas. (HR. Al-Bukhari,
no. 52, HR. Muslim, no. 1599)

Hadits ini sering disalahpahami sebagai legitimasi hukum yang kaku.
Padahal para ulama klasik justru menjadikannya dasar untuk membedakan
antara prinsip dasar yang tetap dan wilayah ijtihad yang kontekstual.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Di sinilah sejarah sosial figih bekerja: antara teks yang tetap dan realitas
yang berubah.

Dengan demikian, sejarah sosial lahirnya figih menegaskan bahwa
figih adalah produk peradaban yang hidup, bukan teks suci yang terlepas
dari manusia. Kesadaran ini merupakan fondasi penting bagi fiqih pendi-
dikan yang membebaskan, karena hanya dengan memahami sejarahnya
figih dapat dikembalikan pada fungsi asalnya sebagai panduan etis yang
memerdekakan manusia, bukan sebagai alat kekuasaan yang membelenggu
kesadaran.

Bahaya sakralisasi figih

Salah satu problem paling serius dalam perkembangan pendidikan Islam
adalah sakralisasi fiqih, yaitu kecenderungan memperlakukan produk
ijtihad manusia seolah-olah identik dengan kehendak Tuhan yang mutlak
dan final. Sakralisasi ini bukan hanya kesalahan konseptual, tetapi juga
kesalahan pedagogis dan etis yang berdampak luas terhadap cara berpi-
kir umat. Ketika fiqih disakralkan secara berlebihan, ia kehilangan sifat
manusiawinya sebagai hasil penalaran, dan pada saat yang sama agama
kehilangan daya pembebasannya. Dalam konteks pendidikan, sakralisasi
figih menjelma menjadi mekanisme pembungkaman akal dan pembatasan
kesadaran kritis.

Figih pada dasarnya lahir dari kerendahan hati intelektual para ulama
yang menyadari keterbatasan akal manusia dalam memahami kehendak
Tuhan secara sempurna. Oleh karena itu, para ulama klasik selalu membe-
dakan secara tegas antara nash dan ijtihad. Namun dalam perjalanan seja-
rah, kesadaran ini perlahan memudar. Pendapat-pendapat figih tertentu
mulai diperlakukan sebagai kebenaran final yang tidak boleh dipertanya-
kan. Wael B. Hallaq (2009) mengingatkan bahwa ketika figih berubah
dari tradisi intelektual menjadi sistem otoritas tertutup, maka ia tidak lagi
berfungsi sebagai panduan etis, melainkan sebagai alat kontrol sosial.

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah

-



Bahaya pertama dari sakralisasi fiqih adalah pembekuan akal.
Pendidikan figih yang sakralistik tidak mengajarkan cara berpikir hukum,
tetapi menuntut kepatuhan terhadap kesimpulan hukum. Peserta didik
dilatih untuk menerima, bukan memahami; untuk menghafal, bukan
menalar. Dalam situasi ini, berpikir kritis dipersepsikan sebagai ancaman
terhadap iman. Ibn Rushd (1997) telah memperingatkan bahwa melarang
manusia menggunakan akalnya sama saja dengan menuduh wahyu tidak
mampu berdialog dengan rasio, sebuah tuduhan yang justru merendahkan
agama itu sendiri.

Bahaya kedua adalah hilangnya dimensi etis fiqih. Ketika figih disa-
kralkan sebagai aturan kaku, tujuan moral dan kemanusiaan di balik
hukum sering kali terabaikan. Hukum ditaati karena takut sanksi atau
dosa, bukan karena kesadaran akan nilai keadilan dan kemaslahatan. Fazlur
Rahman (1982) menegaskan bahwa kegagalan umat Islam modern terle-
tak pada kecenderungan memisahkan hukum dari visi moral Al-Qur’an.
Pendidikan yang hanya menanamkan kepatuhan formal tanpa kesadaran
etis berpotensi melahirkan moralitas palsu yang rapuh dan oportunistik.

Bahaya ketiga dari sakralisasi fiqih adalah legitimasi kekuasaan
yang tidak kritis. Ketika figih dianggap suci dan tidak boleh dipertanya-
kan, ia mudah digunakan untuk membenarkan kebijakan atau praktik
yang sebenarnya tidak adil. Louis Althusser (1971) menunjukkan bahwa
sistem hukum dan pendidikan sering berfungsi sebagai aparatus ideo-
logis yang menopang struktur dominasi. Dalam konteks ini, figih yang
disakralkan dapat berubah menjadi alat kekuasaan yang membungkam
kritik dan melanggengkan ketimpangan sosial, sambil berlindung di balik
simbol-simbol religius.

Dalam dunia pendidikan, sakralisasi figih sering tampil dalam bentuk
pedagogi ketakutan. Peserta didik diajarkan untuk takut salah, takut
bertanya, dan takut berbeda pendapat. Kesalahan intelektual diperlakukan
sebagai dosa moral, sementara perbedaan pandangan dicurigai sebagai
penyimpangan. Padahal tradisi Islam sejak awal kaya dengan perbedaan
pendapat yang dikelola melalui adab dan argumentasi rasional. Al-Ghazali

Figih Pendidikan yang Membebaskan




sendiri mengakui bahwa perbedaan pandangan adalah keniscayaan dalam
ijtihad, selama dilakukan dengan niat mencari kebenaran dan kemasla-
hatan.

Bahaya lainnya adalah terputusnya hubungan figih dengan realitas
sosial. Figih yang disakralkan cenderung dipertahankan meskipun konteks
sosial telah berubah secara drastis. Hukum diterapkan tanpa memper-
timbangkan dampaknya terhadap kehidupan nyata manusia. Ali Shariati
(1979) mengingatkan bahwa agama yang terlepas dari realitas sosial akan
berubah menjadi ideologi beku yang kehilangan daya transformatifnya.
Pendidikan Islam yang memelihara sakralisasi figih berisiko melahirkan
generasi yang religius secara simbolik, tetapi tidak peka terhadap problem
kemanusiaan di sekitarnya.

Pendekatan magqashid syariah menawarkan jalan keluar dari bahaya
sakralisasi ini. Jasser Auda (2008) menegaskan bahwa hukum Islam harus
selalu dievaluasi berdasarkan tujuan-tujuan kemanusiaan yang ingin dica-
painya, seperti keadilan, perlindungan martabat, dan kemaslahatan publik.
Dengan pendekatan ini, figih tidak lagi diperlakukan sebagai tujuan itu
sendiri, melainkan sebagai sarana untuk mencapai tujuan moral yang
lebih tinggi. Pendidikan figih yang membebaskan harus menanamkan
cara berpikir ini sejak awal.

Dalam konteks pedagogis, menolak sakralisasi figih bukan berarti
menolak figih. Justru sebaliknya, ia adalah upaya untuk mengembalikan
figih pada martabatnya yang sejati sebagai tradisi intelektual dan etis.
Pendidikan figih perlu mengajarkan sejarah perbedaan pendapat, meto-
dologi ijtihad, dan alasan-alasan rasional di balik setiap rumusan hukum.
Dengan demikian, peserta didik belajar menghormati figih tanpa meng-
kultuskannya, serta taat tanpa kehilangan kebebasan berpikir.

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah

-



QS. At-Taubah [9]: 31
ke

s s 00 o ~00r w 7 - 0% 080 5. ot 02 a._—/‘/u,g

‘:‘/ ‘J‘ C.ml\} a\m d}) U'“ LLJ\ M‘)} VA‘)L}‘ \}u\ﬁ\

P -V u/ s.Ve s s w A —_— Y e PPor S

O A (8 e NI4T \L;u\\}my\\,,w}

“Mereka menjadikan para pendeta dan mhzb mereka sebagai tuhan selain Allah,
dan (juga) Al-Masih putra Maryam. Padahal mereka tidak diperintahkan
kecuali untuk menyembah Tuhan Yang Esa.”

Ayat ini sering dipahami dalam konteks umat terdahulu, namun para
mufasir menegaskan bahwa substansi ayat ini bersifat peringatan univer-
sal. Menjadikan otoritas keagamaan manusia sebagai sumber kebenaran
absolut—yang tidak boleh dikritik atau dipertanyakan—adalah bentuk
penyimpangan tauhid. Dalam konteks figih, sakralisasi pendapat ulama
berarti mengangkat produk ijtihad manusia ke derajat ilahi. Dalam
pendidikan Islam, ayat ini menjadi kritik tajam terhadap praktik pedago-
gis yang mengajarkan figih sebagai kebenaran final tanpa ruang dialog.
Ketika figih disakralkan, pendidikan berubah menjadi alat domestikasi
intelektual.

QS. Az-Zukhruf [43]: 22

SN L;EC\; Z,ZTECLLU/ Tis BTG

“Mereka berkata: Sesungguhnya kamz mendapati nenek moyang kami
menganut suatu agama, dan kami hanya mengikuti jejak mereka”

Ayat ini mengkritik taqlid buta yang menolak refleksi dan pembaruan.
Sakralisasi figih sering berkelindan dengan romantisasi masa lalu dan
ketakutan terhadap perubahan. Pendidikan yang membebaskan menolak
warisan keilmuan yang dibekukan menjadi dogma, dan justru menghi-
dupkan tradisi sebagai ruang ijtihad berkelanjutan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Hadits 1 - Penjelasan Nabi tentang Ayat At-Taubah: 31

o r‘*’ et B |6 uﬁj WM 1555 4 rr‘ i
S Swr Zo o o oo P PR P

098 >~ L,\.w V.‘,.,\c \}Af \J\j to}a‘wf\

“Mereka tidak menyembah para ulama dan rahib itu, tetapz ketika para
ulama menghalalkan sesuatu bagi mereka, mereka menghalalkannya; dan
ketika mereka mengharamkan sesuatu, mereka mengharamkannya” (HR. At-
Tirmidzi, no. 3095, Dinilai hasan oleh At-Tirmidzi)

Hadits ini menjelaskan secara eksplisit bahwa sakralisasi otoritas
keagamaan terjadi ketika pendapat manusia diikuti tanpa kritis, seolah-
olah ia wahyu. Inilah akar bahaya sakralisasi figih: figih tidak lagi dipahami
sebagai ijtihad yang bisa salah, tetapi sebagai “suara Tuhan” yang tidak
boleh ditinjau ulang.

Hadits 2 - Larangan Mengikuti Tanpa Ilmu

w .o - S0 bworre o V\oog o~
)U‘uﬁ o.\m\r\..lsécfx@\
“Barang siapa berfatwa tanpa ilmu, maka hendaklah ia menyiapkan tempat
duduknya di neraka” ( HR. Abu Dawud, no. 3657, Dinilai sahih oleh Al-
Albani)

Hadits ini sering diarahkan kepada pemberi fatwa, tetapi dalam
konteks pendidikan ia juga berlaku bagi sistem yang melarang proses
berpikir ilmiah. Sakralisasi figih membuat peserta didik menerima penda-
pat tanpa memahami dasar dan prosesnya—sebuah kondisi yang justru
mengundang kebodohan kolektif.

Dengan demikian, sakralisasi figih merupakan salah satu hambatan
terbesar bagi terwujudnya figih pendidikan yang membebaskan. Sakralisasi
menutup pintu dialog, membekukan akal, dan menjauhkan hukum dari
tujuan kemanusiaannya. Pendidikan Islam yang ingin setia pada misi profe-
tik harus berani membongkar sakralisasi ini secara jujur dan bertanggung

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah




jawab, agar figih kembali menjadi cahaya penuntun kehidupan, bukan
bayang-bayang yang menakutkan akal dan nurani manusia.

Fiqgih: antara etika dan kekuasaan

Figih selalu berada pada posisi yang rawan tarik-menarik antara dua kutub
yang berbeda, yakni etika pembebasan dan kekuasaan penjinakan. Di
satu sisi, figih lahir sebagai upaya etis untuk menuntun manusia menjalani
kehidupan yang adil, bermartabat, dan bermakna di hadapan Tuhan dan
sesama. Di sisi lain, figih memiliki potensi besar untuk dijadikan instrumen
kekuasaan yang mengatur, mengontrol, dan bahkan menindas, terutama
ketika ia dilepaskan dari kesadaran moral dan historisnya. Ketegangan
inilah yang menjadikan fiqih sebagai medan penting dalam proyek pendi-
dikan pembebasan.

Secara ideal, figih berfungsi sebagai panduan etis praksis. la membantu
manusia menilai tindakan bukan hanya berdasarkan kepatuhan formal,
tetapi berdasarkan nilai keadilan, kemaslahatan, dan tanggung jawab
moral. Dalam tradisi klasik, banyak ulama memandang figih sebagai sarana
mendekatkan manusia kepada kebajikan, bukan sekadar alat penegakan
aturan. Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan hukum adalah menjaga
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta—semua ini menunjukkan bahwa
figih berakar pada kepedulian terhadap martabat manusia dan keberlang-
sungan kehidupan sosial yang adil.

Namun dalam praktik sejarah, fiqih sering kali bergeser dari fungsi
etis ini ketika berhadapan dengan struktur kekuasaan. Ketika negara atau
otoritas politik mengadopsi figih sebagai hukum resmi, terjadi perubahan
orientasi dari pembinaan moral menuju pengendalian sosial. Wael B.
Hallaq (2009) mencatat bahwa proses kodifikasi dan institusionalisasi
hukum Islam pada era modern mengubah figih dari tradisi etis-komunal
menjadi sistem legal formal yang bergantung pada aparat kekuasaan.
Perubahan ini berdampak besar pada cara figih dipahami dan diajarkan,
termasuk dalam dunia pendidikan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Dalam konteks pendidikan Islam, relasi figih dan kekuasaan tampak
jelas dalam kurikulum, metode, dan evaluasi. Figih sering diajarkan sebagai
seperangkat aturan yang harus ditaati tanpa mempertanyakan tujuan dan
dampaknya. Otoritas guru dan institusi diperkuat dengan legitimasi hukum
agama, sehingga ruang dialog dan kritik menjadi sempit. Pendidikan
semacam ini tidak hanya menanamkan kepatuhan, tetapi juga membentuk
mentalitas takut salah dan takut berbeda. Louis Althusser (1971) menje-
laskan bahwa pendidikan yang berfungsi sebagai aparatus ideologis akan
mereproduksi struktur kekuasaan dengan cara yang tampak wajar dan sah.

Ketika figih lebih dekat dengan kekuasaan daripada etika, yang muncul
adalah moralitas formalistik. Ketaatan diukur dari kepatuhan lahiriah
terhadap aturan, bukan dari integritas batin dan keadilan tindakan. Fazlur
Rahman (1982) mengingatkan bahwa hukum yang terlepas dari visi moral
Al-Qur’an akan kehilangan ruhnya dan berubah menjadi beban normatif
yang menekan kesadaran. Dalam pendidikan, moralitas formalistik ini
melahirkan generasi yang taat secara simbolik, tetapi kurang peka terhadap
ketidakadilan sosial dan penderitaan manusia.

Relasi figih dan kekuasaan juga memengaruhi siapa yang berhak
berbicara dan menentukan kebenaran. Ketika figih diponopoli oleh otoritas
tertentu, suara alternatif dan pandangan kritis cenderung disingkirkan.
Padahal tradisi Islam sejak awal kaya dengan perbedaan pendapat yang
dikelola melalui argumentasi rasional dan adab. Ibn Rushd (1997) mene-
gaskan bahwa kebenaran tidak mungkin dimonopoli oleh satu kelompok,
karena pencarian kebenaran adalah proses kolektif yang melibatkan akal
dan pengalaman manusia.

Figih yang berpihak pada etika akan selalu berpihak pada yang lemah
dan tertindas. Dalam sejarah Islam, banyak ulama yang menjaga jarak
dari kekuasaan justru untuk mempertahankan integritas etis figih. Mereka
memahami bahwa kedekatan berlebihan dengan kekuasaan berisiko mere-
duksi hukum menjadi alat legitimasi ketidakadilan. Ali Shariati (1979)
menyebut fenomena ini sebagai “agama penguasa’, yaitu agama yang
kehilangan daya kritisnya karena terikat pada kepentingan dominan.

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah

-



Pendidikan Islam yang membebaskan harus peka terhadap bahaya ini dan
berani mengajarkan fiqih dari perspektif keadilan sosial.

Pendekatan maqashid syariah kembali menawarkan kerangka untuk
menegaskan orientasi etis figih. Jasser Auda (2008) menekankan bahwa
tujuan hukum Islam adalah memajukan kehidupan manusia, bukan menge-
kang kreativitas dan kesadarannya. Dalam pendidikan, pendekatan ini
menuntut agar figih diajarkan sebagai alat refleksi etis yang membantu
peserta didik menilai realitas sosial secara kritis dan bertanggung jawab.
Dengan demikian, figih menjadi sarana pembebasan, bukan penindasan.

Menempatkan figih di sisi etika juga berarti mengembalikan peran
akal dan nurani dalam proses beragama. Ketaatan tidak lagi didorong oleh
rasa takut terhadap sanksi, melainkan oleh kesadaran moral dan komitmen
terhadap nilai keadilan. Pendidikan figih yang demikian akan melahirkan
manusia yang mampu beragama secara dewasa, yakni manusia yang taat
tanpa kehilangan kebebasan berpikir dan keberanian bersikap.

QS. An-Nahl [16]: 90

o ks GA 3 LQL\} u—«ﬂ/b AL T A

000, o P00l v O 00

@\,;u\,gw\

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan,
memberi kepada kaum kerabat, dan melarang perbuatan keji, kemungkaran,
dan kezaliman”

Ayat ini menegaskan bahwa poros syariah adalah etika, bukan kekua-
saan. Keadilan (adl), kebajikan (ihsan), dan pencegahan kezaliman (baghy)
merupakan tujuan normatif yang harus menuntun setiap formulasi hukum.
Ketika figih menjauh dari nilai-nilai ini dan justru melayani kepentingan
dominasi, ia telah kehilangan legitimasi etisnya, meskipun tetap sah secara
formal. Dalam pendidikan, ayat ini menuntut agar figih diajarkan sebagai
pedoman moral untuk membatasi kekuasaan, bukan sebagai alat untuk
melegitimasi kontrol atas manusia.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Al-Qasas [28]: 4

oclow Z s s oo Zr P srs s o0r0

mu&www\&)u&JY\&%dfjd\

f '
‘Sesungguhnya Firaun telah berbuat sewenang-wenang di bumi dan
menjadikan penduduknya berkelompok-kelompok, ia menindas segolongan
dari mereka.”

Ayat ini menunjukkan ciri kekuasaan yang menyimpang: memecah,
menindas, dan menormalisasi ketidakadilan. Ketika figih dijadikan alat
legitimasi kekuasaan semacam ini—baik dalam negara, institusi, maupun
pendidikan—ia berubah dari etika pembebasan menjadi ideologi penin-
dasan. Pendidikan figih yang membebaskan harus peka terhadap bahaya
ini.

Hadits 1 - Pemimpin yang Adil
4 . § by w W s sor }ug}/‘&)‘}/o/
“Tujuh golongan yang akan dinaungi Allah pada hart tzada naungan selain

naungan-Nya ... (di antaranya) pemimpin yang adil” (HR. Al-Bukhari, no.
660, HR. Muslim, no. 1031)

Hadits ini menegaskan bahwa legitimasi kekuasaan dalam Islam
bersifat etis, bukan struktural semata. Keadilan menjadi ukuran utama,
bukan jabatan atau otoritas formal. Dalam pendidikan, guru dan institusi
memiliki “kekuasaan pedagogis” yang hanya sah jika dijalankan secara adil
dan memuliakan martabat peserta didik.

Hadits 2 - Peringatan terhadap Kezaliman

;(JST e S 56 Jit 1@

“Takutlah kalian terhadap kezalzman karena kezaliman adalah kegelapan-
kegelapan pada hari kiamat” (HR. Muslim, no. 2578)

Figih Sebagai Produk ljtihad dan Kesadaran Sejarah




Hadits ini memberi peringatan universal: kezaliman selalu berbuah
kehancuran moral. Dalam konteks figih, kezaliman dapat hadir ketika
hukum digunakan untuk menindas, membungkam kritik, atau melang-
gengkan ketimpangan. Pendidikan figih yang membebaskan menjadikan
hadits ini sebagai alarm etis terhadap penyalahgunaan kekuasaan peda-
gogis.

Dengan demikian, subbab ini menegaskan bahwa fiqih selalu berada
di antara etika dan kekuasaan, dan pilihan keberpihakan ini tidak pernah
netral. Pendidikan Islam yang ingin membangun manusia merdeka harus
secara sadar memihak pada dimensi etis figih dan menjaga jarak kritis
dari penyalahgunaan kekuasaan. Hanya dengan cara inilah figih dapat
kembali menjalankan fungsinya sebagai panduan hidup yang memerdeka-
kan, bukan sebagai alat penjinakan yang membungkus kekuasaan dengan
bahasa suci.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




DAD 3

EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM

ika Bab 2 membongkar fiqih dari sisi historis dan etisnya, maka Bab
]3 mengajak pembaca masuk ke wilayah yang lebih dalam dan funda-
mental, yaitu epistemologi pendidikan Islam—cara Islam memahami,
memperoleh, memvalidasi, dan menggunakan pengetahuan. Tanpa fondasi
epistemologis yang jernih, pendidikan Islam akan terus bergerak di permu-
kaan: sibuk mengatur kurikulum, metode, dan evaluasi, tetapi kehilangan
orientasi tentang apa itu ilmu, untuk apa ilmu dipelajari, dan bagaimana
ilmu seharusnya membentuk manusia. Bab ini menjadi jantung intelek-
tual buku ini, karena di sinilah ditentukan apakah pendidikan Islam akan
membebaskan atau justru membelenggu kesadaran.

Epistemologi tidak pernah netral. Ia selalu membawa asumsi tentang
kebenaran, otoritas pengetahuan, dan relasi antara manusia dengan realitas.
Dalam pendidikan Islam kontemporer, banyak krisis justru berakar pada

53




kebingungan epistemologis: ilmu agama diperlakukan secara dogmatis,
ilmu umum dipandang netral dan bebas nilai, sementara relasi antara
wahyu, akal, dan pengalaman dibiarkan terpecah tanpa sintesis yang
matang. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa kegagalan terbe-
sar pendidikan Islam modern adalah ketidakmampuannya membangun
epistemologi terpadu yang menghubungkan nilai-nilai wahyu dengan
dinamika kehidupan nyata.

Bab ini berangkat dari kesadaran bahwa Islam memiliki tradisi epis-
temologis yang sangat kaya. Tradisi ini tidak pernah menolak akal, tidak
menafikan pengalaman, dan tidak mematikan intuisi spiritual. Sebaliknya,
Islam mengembangkan kerangka pengetahuan yang integratif melalui
berbagai pendekatan seperti bayani, burhani, dan irfani. Namun dalam
praktik pendidikan, kekayaan epistemologis ini sering direduksi menjadi
satu pendekatan tunggal yang kaku—biasanya bayani yang tekstual—
sementara pendekatan rasional dan empiris dipinggirkan atau dicurigai.
Akibatnya, pendidikan Islam kehilangan keseimbangan dan daya adap-
tasinya.

Bab 3 juga menyoroti bagaimana krisis epistemologi berdampak
langsung pada praktik pedagogis. Ketika sumber kebenaran dimonopoli
oleh satu otoritas tafsir, ruang dialog tertutup dan peserta didik dilatih
untuk menerima, bukan memahami. Ketika akal dicurigai, berpikir kritis
dianggap pembangkangan. Ketika pengalaman diabaikan, realitas sosial
dipisahkan dari proses belajar. Paulo Freire (1970) mengingatkan bahwa
pendidikan semacam ini melahirkan kesadaran naif yang mudah diman-
ipulasi, bukan kesadaran kritis yang membebaskan.

Dalam perspektif figih pendidikan yang membebaskan, epistemologi
bukan sekadar teori abstrak, melainkan landasan etis dan pedagogis. Cara
kita memahami pengetahuan akan menentukan cara kita mendidik manu-
sia. Jika ilmu dipahami sebagai alat kontrol, pendidikan akan menindas. Jika
ilmu dipahami sebagai cahaya kesadaran, pendidikan akan membebaskan.
Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) menegaskan bahwa ilmu dalam

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Islam selalu terkait dengan adab, yaitu kesadaran akan posisi manusia,
Tuhan, dan alam semesta dalam satu tatanan makna yang utuh.

Bab ini juga menempatkan akal pada posisi yang proporsional. Akal
bukan pesaing wahyu, tetapi mitra dialognya. Ibn Rushd (1997) menya-
takan bahwa wahyu dan akal tidak mungkin bertentangan, karena kedu-
anya berasal dari sumber kebenaran yang sama. Pendidikan Islam yang
mencurigai akal sesungguhnya sedang meragukan kebijaksanaan Tuhan
dalam menciptakan manusia sebagai makhluk berpikir. Oleh karena itu,
epistemologi pendidikan Islam harus berani memulihkan martabat akal
tanpa terjatuh pada rasionalisme kering yang memutus hubungan dengan
nilai spiritual.

Lebih jauh, Bab 3 juga mengkaji integrasi epistemologi sebagai syarat
utama pendidikan pembebasan. Integrasi ini bukan berarti mencampura-
dukkan semua pendekatan secara serampangan, melainkan membangun
dialog kreatif antara teks, rasio, pengalaman empiris, dan kesadaran spiri-
tual. Jasser Auda (2008) melalui pendekatan sistem dan magqashid syariah
menunjukkan bahwa kompleksitas realitas modern menuntut cara berpikir
yang holistik, dinamis, dan kontekstual. Pendidikan Islam yang bertahan
pada epistemologi linear dan tertutup akan tertinggal dan kehilangan

relevansinya.

Dengan demikian, Bab 3 berfungsi sebagai fondasi intelektual bagi
seluruh pembahasan selanjutnya tentang akal, logika, figih, kurikulum,
dan praksis pendidikan. Bab ini tidak hanya menjelaskan bagaimana
pengetahuan dipahami dalam Islam, tetapi juga mengapa pemahaman
tersebut menentukan arah pembebasan atau penjinakan manusia. Tanpa
pembaruan epistemologis, figih pendidikan akan terus terjebak dalam
formalitas hukum dan gagal menjalankan fungsi transformasinya.

Sumber pengetahuan dalam Islam

Pembahasan tentang epistemologi pendidikan Islam harus dimulai dari
pertanyaan paling mendasar: dari mana pengetahuan diperoleh dan

Epistemologi Pendidikan Islam




bagaimana kebenarannya ditentukan. Dalam Islam, persoalan sumber
pengetahuan bukan sekadar isu teoritis, melainkan fondasi teologis dan
pedagogis yang menentukan arah pembentukan manusia. Cara memahami
sumber pengetahuan akan memengaruhi cara mendidik, cara berpikir,
dan cara bersikap terhadap realitas. Pendidikan Islam yang membebaskan

menuntut pemahaman sumber pengetahuan yang utuh, integratif, dan
terbuka, bukan reduktif dan eksklusif.

Islam tidak mengenal satu sumber pengetahuan tunggal yang berdiri
sendiri. Sejak awal, Al-Quran menegaskan bahwa manusia memperoleh
pengetahuan melalui berbagai jalur yang saling melengkapi. Wahyu, akal,
pengalaman empiris, dan intuisi spiritual semuanya diakui sebagai sumber
pengetahuan, dengan fungsi dan batasannya masing-masing. Al-Quran
memposisikan wahyu sebagai petunjuk nilai dan orientasi hidup, bukan
sebagai pengganti akal atau pengalaman manusia. Fazlur Rahman (1982)
menegaskan bahwa wahyu dalam Islam bersifat normatif-etis, sementara
penerjemahannya ke dalam kehidupan konkret selalu melibatkan pena-
laran manusia.

Wahyu menempati posisi sentral sebagai sumber nilai dan makna. Ia
memberikan kerangka moral, tujuan hidup, dan orientasi kemanusiaan
yang membimbing penggunaan sumber pengetahuan lainnya. Namun
wahyu tidak pernah dimaksudkan untuk meniadakan peran akal. Justru
sebaliknya, Al-Qur'an secara konsisten mengajak manusia untuk berpikir,
merenung, dan menggunakan nalar dalam memahami tanda-tanda Tuhan
dialam dan dalam kehidupan sosial. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa
wahyu dan akal tidak mungkin bertentangan, karena keduanya berasal dari
sumber kebenaran yang sama. Pertentangan hanya muncul ketika akal
dibekukan atau wahyu dipahami secara literal tanpa konteks.

Akal dalam Islam dipahami sebagai anugerah dan amanah. Ia bukan
sekadar alat kognitif, tetapi sarana moral untuk membedakan yang benar
dan yang salah, yang adil dan yang zalim. Pendidikan Islam yang mema-
tikan akal dengan dalih menjaga iman sesungguhnya sedang merusak
fondasi keimanan itu sendiri. Al-Ghazali menekankan bahwa tanpa akal,

Figih Pendidikan yang Membebaskan




manusia tidak dapat memahami wahyu, apalagi mengamalkannya secara
bertanggung jawab. Oleh karena itu, akal dalam epistemologi Islam bukan
pesaing wahyu, melainkan mitra dialog yang tak terpisahkan.

Selain wahyu dan akal, Islam juga mengakui pengalaman empiris
sebagai sumber pengetahuan yang sah. Al-Qur’an berulang kali mengajak
manusia untuk mengamati alam, memperhatikan sejarah, dan mengambil
pelajaran dari realitas sosial. Ajakan untuk nazhar dan i‘tibar menunjuk-
kan bahwa pengalaman dan pengamatan merupakan bagian integral dari
proses mengetahui. Ibn Khaldun (2005) bahkan meletakkan pengalaman
sosial sebagai basis penting dalam memahami hukum-hukum kehidupan
manusia dan peradaban. Dalam konteks pendidikan, pengakuan terha-
dap pengalaman berarti mengaitkan pembelajaran dengan realitas hidup
peserta didik, bukan memisahkannya dalam ruang abstrak yang steril.

Islam juga mengenal dimensi intuisi dan kesadaran batin sebagai
sumber pengetahuan, terutama dalam wilayah nilai, makna, dan kebijak-
sanaan. Tradisi irfani dalam Islam menekankan bahwa pengetahuan tidak
selalu diperoleh melalui proses rasional dan empiris semata, tetapi juga
melalui penyucian jiwa dan kedalaman spiritual. Namun, intuisi dalam
Islam tidak berdiri sendiri dan tidak boleh bertentangan dengan akal
sehat dan prinsip moral wahyu. Al-Ghazali mengingatkan bahwa intuisi
yang tidak dikawal oleh akal dan syariah berpotensi menyesatkan. Dalam
pendidikan Islam yang membebaskan, dimensi spiritual ini berfungsi
memperdalam makna, bukan menggantikan rasionalitas.

Masalah besar dalam pendidikan Islam kontemporer muncul ketika
sumber-sumber pengetahuan ini dipisahkan secara kaku. Wahyu
diperlakukan sebagai satu-satunya sumber kebenaran, sementara akal
dan pengalaman dicurigai atau bahkan ditolak. Akibatnya, pendidikan
Islam terjebak dalam tekstualisme sempit yang tidak mampu berdialog
dengan realitas modern. Sebaliknya, ada pula kecenderungan ekstrem yang
memutlakkan rasionalitas dan pengalaman empiris, lalu menyingkirkan
wahyu dari ruang publik dan pendidikan. Kedua ekstrem ini sama-sama
merusak integritas epistemologi Islam.

Epistemologi Pendidikan Islam

Q



Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) menegaskan bahwa krisis
ilmu dalam dunia Islam berakar pada kekacauan adab, yakni ketidak-
mampuan menempatkan sumber pengetahuan pada posisi yang tepat.
Pendidikan Islam yang membebaskan harus mengembalikan adab episte-
mologis ini, dengan menempatkan wahyu sebagai sumber nilai, akal sebagai
alat penalaran, pengalaman sebagai medan verifikasi, dan intuisi sebagai
pendalaman makna. Integrasi ini tidak bersifat mekanis, melainkan dialogis
dan dinamis, sesuai dengan kompleksitas realitas manusia.

Dalam perspektif pedagogis, pemahaman integratif tentang sumber
pengetahuan menuntut perubahan metode pembelajaran. Pendidikan tidak
lagi berpusat pada hafalan teks, tetapi pada proses memahami, menafsirkan,
dan mengaitkan teks dengan realitas. Peserta didik diajak menggunakan
akalnya, merefleksikan pengalamannya, dan mengaitkannya dengan nilai
wahyu. Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan yang memer-
dekakan selalu berangkat dari pengalaman konkret peserta didik dan
mengarah pada kesadaran kritis, bukan sekadar transfer informasi.

QS. An-Nahl [16]: 78

cow o 2P oo /u; 22w )‘//o;}u,p/

- }} o a)‘ sr s ERG Cor o v 0% Sor
Ojﬁf’vﬁ X:L,J aMY\j ﬂy\}
“Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui

apa pun, lalu Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan, dan hati agar
kamu bersyukur”

Ayat ini meletakkan fondasi epistemologis Islam secara eksplisit:
pengetahuan manusia tidak hadir secara instan, melainkan tumbuh melalui
instrumen-instrumen kognitif dan afektif yang dianugerahkan Tuhan.
Pendengaran, penglihatan, dan hati (af idah) menunjukkan bahwa penge-
tahuan dalam Islam tidak bersumber tunggal, tetapi multidimensional —
melibatkan indera, rasio, dan kesadaran batin. Dalam figih pendidikan
yang membebaskan, ayat ini menolak pendidikan yang mematikan salah

Figih Pendidikan yang Membebaskan




satu sumber pengetahuan. Pendidikan yang hanya mengandalkan hafalan
teks tanpa pengalaman empiris dan refleksi batin adalah pendidikan yang
mereduksi struktur pengetahuan yang dikehendaki wahyu.

QS. Al-Alaq [96]: 1-5

)w/!uwm,kc u*»s.m,bfwu}\
Perintah iqra’ menegaskan bahwa seluruh realitas adalah teks terbuka
untuk dibaca dan dipahami. Pengetahuan tidak dibatasi pada kitab suci,
tetapi mencakup alam, sejarah, dan pengalaman manusia. Pendidikan Islam
yang membebaskan menjadikan dunia sebagai ruang belajar dan wahyu
sebagai kompas etis, bukan sebagai penghalang eksplorasi intelektual.

Hadits 1 - Ilmu sebagai Proses Pencarian

LT 01 G b o 4l 3 U ap oy 6 S e

“Barang siapa menempuh jalan untuk mencari ilmu, Allah akan memudahkan
baginya jalan menuju surga.” (HR. Muslim, no. 2699)

Hadits ini menegaskan bahwa ilmu bukan barang jadi, melainkan
proses pencarian aktif. Menuntut ilmu berarti bergerak, mencari, berta-
nya, dan bereksperimen. Pendidikan yang membebaskan harus memfasili-
tasi perjalanan intelektual ini, bukan menggantinya dengan dogma instan.

Hadits 2 - Hikmah sebagai Sumber Pengetahuan

s o o By B« puilTalls X

“Hikmah adalah barang hilang milik orang beriman; di mana pun ia
menemukannya, ia paling berhak atasnya.” (HR. At-Tirmidzi, no. 2687, Dinilai
hasan oleh At-Tirmidzi)

Hadits ini membuka ruang epistemologi yang inklusif dan terbuka.
Sumber pengetahuan tidak dimonopoli oleh satu tradisi atau otoritas.

Epistemologi Pendidikan Islam




Selama membawa hikmah dan kemaslahatan, ia sah untuk dipelajari.
Pendidikan Islam yang membebaskan menjadikan hadits ini sebagai dasar
keterbukaan terhadap ilmu pengetahuan, sains, dan pengalaman manusia
lintas budaya.

Dengan demikian, sumber pengetahuan dalam Islam membentuk
sebuah ekosistem epistemologis yang saling melengkapi. Wahyu membe-
rikan arah, akal mengolah, pengalaman menguji, dan intuisi memperdalam
makna. Pendidikan Islam yang membebaskan tidak boleh memutus salah
satu unsur ini, karena pemutusan tersebut akan melahirkan manusia yang
pincang secara intelektual dan moral. Hanya dengan epistemologi yang
utuh inilah pendidikan Islam dapat menjalankan fungsinya sebagai proyek
pembebasan manusia, bukan sekadar reproduksi dogma atau keterampilan
teknis semata.

Epistemologi bayani, burhani, dan irfani

Dalam tradisi intelektual Islam, cara memperoleh dan memvalidasi penge-
tahuan tidak pernah bersifat tunggal. Sejarah pemikiran Islam menun-
jukkan adanya keragaman pendekatan epistemologis yang berkembang
sebagai respons atas kompleksitas realitas dan kebutuhan umat. Tiga pende-
katan utama yang sering dirujuk dalam khazanah keilmuan Islam adalah
epistemologi bayani, burhani, dan irfani. Ketiganya bukanlah sistem
yang saling meniadakan, melainkan pola-pola pengetahuan yang saling
melengkapi apabila ditempatkan secara proporsional. Pendidikan Islam
yang membebaskan menuntut pemahaman yang jernih terhadap ketiga-
nya, agar proses belajar tidak terjebak pada reduksionisme epistemologis.

Epistemologi bayani bertumpu pada teks sebagai sumber utama
pengetahuan. Ja menekankan otoritas wahyu, bahasa, dan tradisi penafsiran
sebagai fondasi kebenaran. Dalam pendekatan ini, pengetahuan diperoleh
melalui pemahaman literal dan kontekstual terhadap Al-Qur’an, hadis,
serta karya-karya ulama klasik. Pendekatan bayani memainkan peran
penting dalam menjaga kesinambungan tradisi dan otoritas normatif
Islam. Namun, ketika bayani dipraktikkan secara eksklusif tanpa dialog

Figih Pendidikan yang Membebaskan




dengan pendekatan lain, ia berpotensi melahirkan tekstualisme sempit
yang mematikan daya kritis dan kreativitas intelektual. Muhammad Abed
al-Jabiri (1991) mengingatkan bahwa dominasi bayani yang tidak diim-
bangi pendekatan lain dapat menghambat perkembangan rasionalitas
dalam dunia Islam.

Di sisi lain, epistemologi burhani menekankan penggunaan akal dan
logika sebagai sarana utama memperoleh pengetahuan. Pendekatan ini
berkembang kuat dalam tradisi filsafat dan sains Islam, dengan tokoh-
tokoh seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn Rushd. Burhani berangkat dari
prinsip koherensi logis, argumentasi rasional, dan pembuktian sistematis.
Dalam pendidikan Islam, pendekatan burhani memungkinkan peserta
didik mengembangkan kemampuan berpikir kritis, analitis, dan reflektif.
Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa penggunaan akal secara maksimal
bukanlah ancaman bagi iman, melainkan kewajiban religius, karena kebe-
naran wahyu tidak mungkin bertentangan dengan kebenaran rasional
yang sahih.

Namun, seperti bayani, pendekatan burhani juga memiliki keterba-
tasan apabila dipraktikkan secara absolut. Rasionalisme yang terlepas dari
nilai dan kesadaran spiritual berpotensi melahirkan positivisme kering yang
memandang realitas hanya dari aspek yang dapat diukur dan dibuktikan
secara logis. Pendidikan Islam yang hanya mengandalkan burhani tanpa
sentuhan etika dan spiritualitas berisiko menghasilkan manusia cerdas
secara intelektual tetapi miskin makna dan empati. Al-Ghazali telah lama
mengingatkan bahwa akal yang tidak disinari nilai moral dapat menyesat-
kan manusia ke dalam kesombongan intelektual.

Sementara itu, epistemologi irfani berangkat dari pengalaman batin
dan intuisi spiritual sebagai sumber pengetahuan. Pendekatan ini berkem-
bang dalam tradisi tasawuf dan spiritualitas Islam, yang menekankan
penyucian jiwa, kepekaan hati, dan kedalaman makna. Pengetahuan irfani
tidak diperoleh melalui argumentasi logis atau analisis teks semata, tetapi
melalui pengalaman eksistensial yang mendalam. Dalam pendidikan
Islam, irfani berperan penting dalam membentuk kepekaan etis, empati,

Epistemologi Pendidikan Islam

Q



dan kesadaran spiritual peserta didik. Al-Ghazali, setelah mengalami krisis
intelektual, mengakui pentingnya pengetahuan batin sebagai pelengkap
rasionalitas dan teks.

Namun, irfani juga memiliki risiko apabila dilepaskan dari kontrol
akal dan prinsip wahyu. Intuisi yang tidak dikawal oleh rasionalitas dan
nilai normatif dapat terjerumus pada subjektivisme ekstrem dan klaim
kebenaran personal yang sulit diverifikasi. Oleh karena itu, tradisi Islam
klasik selalu menempatkan irfani dalam dialog dengan bayani dan burhani,
bukan sebagai pengganti keduanya. Pendidikan Islam yang membebaskan
harus menjaga keseimbangan ini agar spiritualitas tidak berubah menjadi
mistisisme yang menutup akal.

Masalah besar dalam pendidikan Islam kontemporer adalah ketidak-
seimbangan epistemologis. Banyak lembaga pendidikan Islam terjebak
dalam dominasi pendekatan bayani yang tekstual, sementara burhani
dicurigai dan irfani direduksi menjadi ritual formal. Akibatnya, pendidikan
Islam kehilangan daya kritis, rasionalitas ilmiah, dan kedalaman spiritual
secara bersamaan. Sebaliknya, di sebagian konteks lain, rasionalisme
burhani diadopsi secara mentah tanpa integrasi nilai, sehingga pendidikan
kehilangan orientasi etis dan transendennya.

Pendidikan Islam yang membebaskan menuntut integrasi kreatif
antara bayani, burhani, dan irfani. Integrasi ini bukan sekadar pengga-
bungan teknis, melainkan dialog epistemologis yang sadar akan fungsi dan
batas masing-masing pendekatan. Bayani memberikan landasan normatif
dan nilai, burhani mengembangkan daya kritis dan analisis rasional, semen-
tara irfani memperdalam makna dan kepekaan etis. Jasser Auda (2008)
menegaskan bahwa kompleksitas realitas modern menuntut pendekatan
sistemik dan multidimensional, bukan cara berpikir linear dan eksklusif.

Dalam konteks pedagogis, integrasi epistemologi ini menuntut peru-
bahan cara mengajar dan belajar. Pendidikan fiqih, misalnya, tidak cukup
hanya mengajarkan teks hukum (bayani), tetapi juga harus melatih argu-
mentasi rasional di balik hukum (burhani) serta menumbuhkan kepekaan
etis dan spiritual terhadap dampak hukum bagi manusia (irfani). Dengan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pendekatan ini, pendidikan tidak hanya menghasilkan kepatuhan formal,
tetapi kesadaran moral yang mendalam.

QS. An-Nahl [16]: 125

v \o Sow
} s 0%
‘;’.«.\>-‘
“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah, pelajaran yang
baik, dan berdebatlah dengan cara yang paling baik”

Ayat ini secara implisit memuat tiga pendekatan epistemologis seka-
ligus. Hikmah menunjukkan kedalaman makna dan kebijaksanaan (irfani),
mau‘izhah hasanah menunjuk pada penjelasan normatif-teksual yang
komunikatif (bayani), sementara mujadalah billati hiya ahsan menisca-
yakan dialog rasional dan argumentatif (burhani). Dengan demikian,
Al-Quran tidak pernah mengunci pengetahuan pada satu jalur, tetapi
justru mengintegrasikan beragam cara mengetahui. Dalam fiqih pendi-
dikan yang membebaskan, ayat ini menjadi dasar bahwa pendidikan Islam
harus bersifat plural secara epistemologis. Mengunci pendidikan pada
satu cara berpikir berarti mengkhianati keluasan metodologis wahyu.

QS. Al-Baqarah [2]: 269
T
0 £/0_00 - O s -0 _0 .0

‘J\{\pd}\w&\uju&j ;-L.A &‘dj’

Allah menganugemhkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Barang
siapa dianugerahi hikmah, sungguh ia telah dianugerahi kebaikan yang banyak.”

Ayat ini menegaskan bahwa pengetahuan tidak hanya bersifat diskur-
sif-rasional, tetapi juga bersifat reflektif dan eksistensial. Hikmah tidak
selalu lahir dari argumen logis semata, melainkan dari kedalaman kesa-
daran dan kematangan batin. Pendidikan Islam yang membebaskan harus

memberi ruang bagi dimensi ini, agar pengetahuan tidak kering dari
makna.

Epistemologi Pendidikan Islam

-Q



Hadits 1 - Kedalaman Pemahaman Agama

u,\j\& 4,21;\};44,.&‘\’;,;2

“Barang siapa yang Allah kehendaki kebazkrm padtmya, maka Dia akan
memahamkannya dalam agama” (HR. Al-Bukhari, no. 71, HR. Muslim, no.
1037)

Hadits ini menegaskan bahwa figh bukan sekadar hafalan hukum,
tetapi kedalaman pemahaman. Pemahaman menuntut kerja teks (bayani),
kerja rasio (burhani), dan kepekaan makna (irfani). Pendidikan figih yang
hanya menekankan hafalan hukum tanpa pemahaman mendalam justru
menutup pintu kebaikan yang disebut Nabi.

Hadits 2 - Perbedaan Tingkatan Pemahaman

Lo € BEG GEG & e T4

“Sermoga Allah mencerahkan wajah seseorang yang mendengar perkataanku,
lalu  memahaminya, kemudian menyampaikannya sebagaimana ia
mendengarnya” (HR. Abu Dawud, no. 3660, HR. At-Tirmidzi, no. 2657,
Dinilai sahih)

Hadits ini menekankan bahwa mendengar saja tidak cukup; yang
dituntut adalah memahami (wa‘aha). Pemahaman adalah proses epistemo-
logis aktif yang melibatkan nalar, konteks, dan kesadaran. Pendidikan Islam
yang membebaskan tidak berhenti pada transmisi teks, tetapi menumbuh-
kan kemampuan memahami dan memaknai.

Dengan demikian, epistemologi bayani, burhani, dan irfani merupa-
kan fondasi penting bagi pendidikan Islam yang membebaskan. Ketiganya
harus ditempatkan dalam relasi dialogis dan proporsional agar pendidikan
mampu membentuk manusia yang utuh: beriman secara sadar, berpikir
secara kritis, dan berkepekaan etis. Tanpa integrasi ini, pendidikan Islam
akan terus terjebak dalam krisis epistemologis dan gagal menjalankan misi
pembebasan manusia yang menjadi ruh ajaran Islam itu sendiri.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Ketegangan wahyu, akal, dan pengalaman

Salah satu persoalan paling krusial dalam epistemologi pendidikan Islam
adalah ketegangan yang terus-menerus antara wahyu, akal, dan peng-
alaman. Ketegangan ini bukan sekadar perbedaan teoretis, melainkan
realitas historis yang membentuk cara umat Islam memahami ilmu, kebe-
naran, dan otoritas pengetahuan. Dalam praktik pendidikan, ketegangan
ini sering kali disederhanakan secara keliru menjadi pilihan dikotomis:
memilih wahyu dan menyingkirkan akal, atau mengedepankan akal dan
mengabaikan wahyu, atau sebaliknya memuja pengalaman empiris sambil
meminggirkan nilai normatif. Pendidikan Islam yang membebaskan justru
menuntut pembacaan yang lebih dewasa dan integratif terhadap ketiganya.

Wahyu dalam Islam hadir sebagai sumber orientasi nilai dan makna
yang melampaui keterbatasan manusia. Ja memberikan kerangka moral,
tujuan hidup, dan horizon transendensi yang menuntun manusia agar tidak
terjebak pada relativisme atau kepentingan sesaat. Namun wahyu tidak
pernah dimaksudkan untuk menggantikan fungsi akal dan pengalaman
manusia. Al-Qur’an justru berulang kali mengajak manusia untuk berpikir,
mengamati, dan mengambil pelajaran dari realitas. Fazlur Rahman (1982)
menegaskan bahwa wahyu bersifat normatif-etis, sementara penerjemah-
annya ke dalam kehidupan konkret selalu menuntut keterlibatan akal dan
pembacaan konteks sejarah.

Ketegangan muncul ketika wahyu dipahami secara literal dan ahistoris,
lalu diposisikan sebagai jawaban siap pakai untuk seluruh persoalan manu-
sia. Dalam situasi ini, akal dan pengalaman dipandang sebagai ancaman
yang harus dikendalikan atau bahkan disingkirkan. Pendidikan Islam yang
terjebak dalam pendekatan ini cenderung melahirkan budaya taklid dan
kepatuhan buta. Ibn Rushd (1997) dengan tegas mengkritik cara berpi-
kir semacam ini, karena menurutnya wahyu yang benar tidak mungkin
bertentangan dengan akal yang sehat. Pertentangan hanya muncul ketika
salah satunya disalahpahami atau disalahgunakan.

Di sisi lain, ketegangan juga muncul ketika akal diposisikan sebagai
otoritas tunggal kebenaran dan wahyu direduksi menjadi simbol moral

Epistemologi Pendidikan Islam




privat tanpa daya normatif publik. Rasionalisme ekstrem ini cenderung
memandang pengalaman empiris sebagai satu-satunya sumber penge-
tahuan yang sah, sementara wahyu dianggap tidak relevan dalam dunia
modern. Pendidikan Islam yang terjebak dalam pola ini berisiko kehilangan
arah nilai dan kedalaman makna. Al-Ghazali telah lama mengingatkan
bahwa akal yang tidak dipandu nilai transenden dapat menjerumuskan
manusia pada kesombongan intelektual dan kekosongan spiritual.

Pengalaman empiris juga sering menjadi sumber ketegangan tersen-
diri. Dalam pendidikan modern, pengalaman dan fakta empiris sering
dipuja sebagai kebenaran objektif yang bebas nilai. Namun Islam meman-
dang pengalaman sebagai sumber pengetahuan yang penting tetapi tidak
netral. Pengalaman selalu ditafsirkan melalui kerangka nilai, bahasa, dan
budaya tertentu. Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa pengalaman
sosial harus dibaca secara kritis, karena realitas manusia dipengaruhi oleh
struktur kekuasaan, kebiasaan, dan dinamika sejarah. Pendidikan Islam
yang membebaskan tidak boleh menelan pengalaman secara mentah, tetapi
harus menafsirkannya secara etis dan reflektif.

Ketegangan antara wahyu, akal, dan pengalaman sering kali diperparah
oleh pendekatan pendidikan yang reduktif. Kurikulum disusun dengan
asumsi bahwa satu sumber pengetahuan lebih unggul dari yang lain,
sehingga yang lain dipinggirkan. Akibatnya, peserta didik tumbuh dengan
pandangan dunia yang timpang: religius tetapi anti-sains, rasional tetapi
miskin nilai, atau empiris tetapi kehilangan orientasi moral. Paulo Freire
(1970) mengingatkan bahwa pendidikan semacam ini melahirkan kesa-
daran parsial yang mudah dimanipulasi, bukan kesadaran kritis yang utuh.

Dalam tradisi Islam klasik, ketegangan ini sebenarnya dikelola mela-
lui dialog dan keseimbangan. Para ulama tidak menempatkan wahyu,
akal, dan pengalaman dalam relasi hierarkis yang kaku, melainkan dalam
relasi fungsional yang saling melengkapi. Wahyu memberikan arah, akal
mengolah dan menalar, sementara pengalaman menguji dan memperkaya
pemahaman. Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) menegaskan bahwa
krisis ilmu dalam dunia Islam berakar pada hilangnya adab epistemologis,

Figih Pendidikan yang Membebaskan




yakni ketidakmampuan menempatkan sumber pengetahuan pada posisi
yang tepat.

Pendidikan Islam yang membebaskan harus berani mengelola kete-
gangan ini secara produktif, bukan menekannya secara represif. Ketegangan
bukan untuk dihapuskan, melainkan untuk dijadikan ruang dialog krea-
tif. Peserta didik perlu diajak memahami bahwa kebenaran tidak lahir
dari penyeragaman cara berpikir, tetapi dari perjumpaan kritis antara
wahyu, akal, dan pengalaman. Dengan pendekatan ini, pendidikan tidak
mematikan pertanyaan, tetapi justru memeliharanya sebagai pintu menuju
pemahaman yang lebih dalam.

Pendekatan magqashid syariah menawarkan kerangka penting untuk
mengelola ketegangan ini. Jasser Auda (2008) menekankan bahwa tujuan
hukum dan nilai Islam adalah kemaslahatan manusia yang nyata, bukan
kepatuhan abstrak terhadap teks. Dengan menjadikan magqashid sebagai
kompas, wahyu, akal, dan pengalaman dapat diarahkan secara harmonis
untuk menjawab persoalan nyata manusia tanpa kehilangan orientasi nilai.

QS. Yunus [10]: 100

s wo oo s ow .o P ror s ° w

G e o )T Jatt s m\ 334 V)

/

’ // 2o o

Skan ¥

“Tidak ada seorang pun yang beriman kecuali dengan izin Allah; dan Allah

menimpakan keburukan kepada orang-orang yang tidak menggunakan
akalnya”

Ayat ini mematahkan dikotomi palsu antara iman dan akal. Iman
memang bersumber dari hidayah Allah, tetapi ketiadaan penggunaan
akal justru diposisikan sebagai keburukan. Artinya, wahyu tidak pernah
datang untuk meniadakan akal, melainkan untuk mengaktifkannya secara
etis. Ketegangan antara wahyu dan akal bukan konflik esensial, melainkan
akibat cara manusia memahaminya. Dalam pendidikan Islam, ayat ini
menjadi kritik terhadap model pedagogi yang menuntut kepatuhan iman

Epistemologi Pendidikan Islam




sambil mencurigai kerja akal. Pendidikan semacam ini bukan memperkuat
iman, tetapi merapuhkannya, karena iman dilepaskan dari kesadaran
rasional.

QS. Al-Hasyr [59]: 2
IAJY‘ L;}‘—L; ‘}J\.&b

“Maka ambillah pelajaran, wahai orang-orang yang mempunyai pandangan
(akal)”

Perintah i‘tabirit menegaskan pentingnya pengalaman sejarah dan
realitas sosial sebagai sumber pelajaran. Wahyu tidak berdiri di atas realitas
secara ahistoris, tetapi mengajak manusia membaca pengalaman kolektif
sebagai bagian dari proses memahami kehendak Tuhan. Pendidikan Islam
yang membebaskan harus memfasilitasi pembacaan kritis atas pengalaman,
bukan memutuskannya dari teks.

Hadits 1 - Urusan Dunia dan Pengalaman Manusia

o2 s )‘; S0t o}og

Slis gl Jel 5
“Kalian lebih mengetahui urusan dunia kalian” (HR. Muslim, no. 2363)

Hadits ini merupakan pengakuan profetik terhadap otoritas penga-
laman manusia dalam urusan teknis dan empiris. Nabi tidak memonopoli
seluruh bentuk pengetahuan, apalagi meniadakan pengalaman manusia.
Dalam pendidikan, hadits ini menjadi dasar bahwa pengalaman peserta
didik dan realitas sosial adalah sumber belajar yang sah dan penting.

Hadits 2 - Larangan Berlebihan dalam Agama

“Jauhilah sikap berlebih-lebihan dalam agama” (HR. Ahmad no. 2863, HR.
An-Nasai, no. 3057, Dinilai sahih)

p 68 Figih Pendidikan yang Membebaskan




Sikap berlebihan sering muncul dari ketegangan yang tidak dikelola
antara wahyu dan akal: teks dipahami secara kaku tanpa konteks, peng-
alaman diabaikan, dan rasio dibungkam. Pendidikan figih yang membe-
baskan justru bertugas mengelola ketegangan ini secara kreatif, bukan
meniadakannya secara represif.

Dengan demikian, ketegangan antara wahyu, akal, dan pengalaman
bukanlah masalah yang harus dihindari, melainkan dinamika epistemo-
logis yang harus dikelola secara dewasa. Pendidikan Islam yang membe-
baskan tidak memilih salah satu dan menyingkirkan yang lain, tetapi
membangun sintesis kritis yang memungkinkan manusia berpikir secara
utuh, beriman secara sadar, dan bertindak secara bertanggung jawab. Dari
sinilah pembahasan tentang krisis epistemologis pendidikan Islam pada
subbab berikutnya menjadi relevan, karena krisis tersebut lahir justru dari
kegagalan mengelola ketegangan ini secara konstruktif.

Krisis epistemologis pendidikan Islam

Krisis epistemologis pendidikan Islam merupakan krisis yang paling dalam
dan paling menentukan, karena ia menyentuh cara berpikir, cara mema-
hami kebenaran, dan cara memaknai ilmu itu sendiri. Krisis ini tidak selalu
tampak di permukaan, tetapi bekerja secara laten membentuk praktik
pendidikan yang kehilangan arah pembebasan. Pendidikan Islam mung-
kin tampak berjalan secara administratif, kurikulum tersusun rapi, dan
simbol-simbol religius tetap hadir, tetapi di balik itu terjadi kekosongan
epistemologis: ketidakjelasan tentang apa yang dianggap sebagai pengeta-
huan yang sah, bagaimana pengetahuan diperoleh, dan untuk tujuan apa
pengetahuan digunakan.

Salah satu wujud paling nyata dari krisis ini adalah reduksionisme
epistemologis, yakni penyempitan sumber dan cara mengetahui. Dalam
banyak praktik pendidikan Islam, pengetahuan direduksi menjadi teks
yang harus dihafal dan direproduksi. Pendekatan bayani yang seharusnya
menjadi fondasi normatif berubah menjadi satu-satunya cara mengetahui,
sementara akal kritis dan pengalaman empiris dipinggirkan atau dicurigai.

Epistemologi Pendidikan Islam

-



Akibatnya, pendidikan Islam melahirkan generasi yang mampu mengutip
dalil tetapi gagap membaca realitas, fasih berbicara hukum tetapi lemah
memahami problem kemanusiaan.

Krisis epistemologis ini juga tampak dalam dikotomi ilmu agama dan
ilmu umum yang masih mengakar kuat. Ilmu agama dipandang sakral
tetapi sering terlepas dari realitas sosial, sementara ilmu umum dianggap
netral dan bebas nilai. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa pemi-
sahan ini bukan ajaran Islam, melainkan warisan kolonial dan modernitas
yang gagal dipahami secara kritis. Pendidikan Islam yang membiarkan
dikotomi ini akan terus menghasilkan manusia yang terbelah secara kepri-
badian: religius di satu sisi, tetapi pragmatis dan instrumental di sisi lain.

Aspek lain dari krisis epistemologis adalah hilangnya adab dalam
berilmu. Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) menyebut krisis ilmu
di dunia Islam sebagai krisis adab, yakni ketidakmampuan menempatkan
ilmu, akal, wahyu, dan manusia pada posisi yang proporsional. Ketika adab
hilang, ilmu tidak lagi diarahkan pada kebijaksanaan, tetapi pada kekua-
saan, status, dan keuntungan material. Pendidikan Islam yang kehilangan
adab akan melahirkan kecerdasan tanpa kebijaksanaan dan kesalehan
tanpa keadilan.

Krisis ini juga diperparah oleh otoritarianisme epistemik, yaitu klaim
kebenaran tunggal yang menutup ruang dialog dan perbedaan pendapat.
Dalam banyak ruang pendidikan Islam, pertanyaan kritis dipandang seba-
gai ancaman terhadap iman, dan perbedaan pandangan dianggap sebagai
penyimpangan. Padahal tradisi Islam klasik kaya dengan ikhtilaf yang
dikelola melalui argumentasi dan adab. Ibn Rushd (1997) menegaskan
bahwa kebenaran tidak tumbuh dalam ruang ketakutan, melainkan dalam
iklim kebebasan berpikir yang bertanggung jawab.

Lebih jauh, krisis epistemologis juga berkaitan dengan ketidaksiapan
pendidikan Islam menghadapi kompleksitas dunia modern. Realitas
kontemporer ditandai oleh perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi,
dan problem sosial yang semakin kompleks. Pendidikan Islam yang masih
bertumpu pada cara berpikir linear dan ahistoris akan kesulitan merespons

Figih Pendidikan yang Membebaskan




kompleksitas ini. Jasser Auda (2008) menunjukkan bahwa tantangan
modernitas menuntut pendekatan sistemik dan multidimensional, bukan
sekadar pengulangan jawaban lama untuk persoalan baru.

Dalam konteks pedagogis, krisis epistemologis melahirkan praktik
pembelajaran yang mekanistik dan represif. Proses belajar berfokus pada
hafalan dan kepatuhan, sementara refleksi dan pemaknaan diabaikan.
Paulo Freire (1970) menyebut praktik semacam ini sebagai pendidikan
domestikatif yang melumpuhkan kesadaran kritis. Pendidikan Islam yang
terjebak dalam pola ini bukan hanya gagal membebaskan, tetapi justru
memperpanjang krisis kesadaran di tengah masyarakat.

Namun krisis epistemologis tidak harus dipahami sebagai akhir dari
segalanya. Krisis justru dapat menjadi momentum refleksi dan pemba-
ruan. Krisis menyingkap keterbatasan paradigma lama dan membuka
ruang bagi pencarian cara berpikir baru yang lebih utuh dan manusiawi.
Pendidikan Islam yang membebaskan harus berani mengakui krisis ini
secara jujur, bukan menutupinya dengan simbol dan retorika normatif.

QS. Al-Baqarah [2]: 170

Tl e GAT 5 10601 05 LALZT;Z& 305,

dju\n-r }Lwdjkw‘yrﬁjb\f- QK}b

“Apabila dikatakan kepada mereka: Tkutilah apa yang telah diturunkan Allah,
mereka menjawab: ‘Tidak, kami hanya mengikuti apa yang kami dapati dari
nenek moyang kami. Apakah (mereka akan mengikuti juga) meskipun nenek
moyang mereka tidak mengetahui apa-apa dan tidak mendapat petunjuk?”

Ayat ini adalah diagnosis Al-Qur’an atas krisis epistemologis klasik:
tradisi dipertahankan tanpa kesadaran rasional. Dalam konteks pendidikan
Islam kontemporer, ayat ini menemukan relevansinya ketika figih dan
ilmu agama diajarkan sebagai warisan beku, bukan sebagai proses berpikir
yang hidup. Pengetahuan diwariskan, tetapi akal tidak diaktifkan; tradisi
dijaga, tetapi makna dikubur. Krisis epistemologis terjadi ketika taqlid

Epistemologi Pendidikan Islam




menggantikan fafakkur, dan loyalitas simbolik menggantikan pencarian
kebenaran.

QS. Al-A‘raf [7]: 179

..."}g g_:}]@ V_L wy‘} u;-\ \Jm{ FGJ; L‘)J J.QJ}
d,lzid}\ er}a.w O‘J‘s— r&)\.rdjcpaﬁ\[u\c\ r&j\r

\

/e.p - ; - & /o;, oor
O \VAVE‘J) &a\ﬁ&rxyg
“Mereka mempunyai hati tetapz tidak dipergunakannya untuk memahami,
mempunyai mata tetapi tidak dipergunakannya untuk melihat, dan mempunyai
telinga tetapi tidak dipergunakannya untuk mendengar. Mereka itu seperti
hewan ternak, bahkan lebih sesat. Mereka itulah orang-orang yang lalai”

Ayat ini menggambarkan kegagalan epistemologis total: perangkat
pengetahuan ada, tetapi tidak difungsikan. Dalam pendidikan Islam, krisis
ini tampak jelas ketika lembaga pendidikan kaya materi dan kurikulum,
tetapi miskin refleksi, dialog, dan kesadaran kritis. Pengetahuan hadir

secara kuantitatif, namun nihil secara transformasional.

Hadits 1 - Ilmu Tanpa Pemahaman

So Sk B o o -

MW\}@L)A&\W‘}NL’U)

“Bisa jadi seseorang membawa fiqih kepada orang yang lebzh paham darinya”
(HR. Abu Dawud, no. 3660, HR. At-Tirmidzi, no. 2656, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menunjukkan bahwa kepemilikan pengetahuan tidak
identik dengan pemahaman. Seseorang bisa menguasai teks, tetapi gagal
menangkap maknanya. Krisis epistemologis pendidikan Islam sering kali
berwujud pada paradoks ini: banyak hafalan, sedikit pemahaman; banyak
aturan, sedikit kebijaksanaan.

Hadits 2 - Kebodohan yang Diproduksi Sistem

Figih Pendidikan yang Membebaskan




v Bon or 0 o0 5 o o V. 7 s 00 70 0o S o o w
PIWIN| Iv - P RSV PSR 1 i I PN ISP A I
- P - - - - p z

& e & 0 o o ot Se S

Allah tidak mencabut ilmu dengan mencabutnya dari manusia, tetapi
dengan mewafatkan para ulama. Hingga ketika tidak tersisa ulama, manusia
mengangkat pemimpin-pemimpin bodoh; mereka ditanya lalu berfatwa tanpa
ilmu; mereka sesat dan menyesatkan.” (HR. Al-Bukhari, no. 100, HR. Muslim,
no. 2673)

Hadits ini menggambarkan krisis epistemologis struktural, bukan
individual. Kebodohan diproduksi oleh sistem yang meminggirkan keda-
laman ilmu dan menggantinya dengan otoritas palsu. Dalam pendidikan,
ini tampak ketika gelar dan jabatan lebih dihargai daripada integritas
intelektual dan keberanian berpikir.

Dengan demikian, krisis epistemologis pendidikan Islam merupakan
panggilan untuk membangun kembali fondasi cara mengetahui yang
integratif, dialogis, dan beradab. Tanpa pembaruan epistemologis, figih
pendidikan akan terus terjebak dalam formalitas hukum dan kehilangan
daya transformasinya. Dari sinilah urgensi integrasi epistemologi dalam
pendidikan pembebasan, sebagaimana akan dibahas pada subbab berikut-
nya, menjadi semakin jelas dan tak terelakkan.

Integrasi epistemologi dalam pendidikan
pembebasan

Integrasi epistemologi merupakan prasyarat mutlak bagi terwujudnya
pendidikan Islam yang membebaskan. Integrasi di sini tidak dimaknai
sebagai pencampuran dangkal antara berbagai sumber pengetahuan, mela-
inkan sebagai penataan relasi yang beradab dan dialogis antara wahyu,
akal, pengalaman empiris, dan kesadaran spiritual. Pendidikan Islam
yang gagal melakukan integrasi akan terus terjebak dalam fragmentasi:
teks tanpa konteks, rasio tanpa nilai, pengalaman tanpa orientasi moral.
Sebaliknya, pendidikan yang mampu mengintegrasikan epistemologi akan

Epistemologi Pendidikan Islam




melahirkan manusia utuh—beriman secara sadar, berpikir secara kritis,
dan bertindak secara bertanggung jawab.

Integrasi epistemologi berangkat dari pengakuan bahwa setiap sumber
pengetahuan memiliki fungsi, batas, dan kontribusi yang berbeda. Wahyu
memberikan arah nilai dan tujuan hidup; akal mengolah, menalar, dan
menguji koherensi; pengalaman empiris menghubungkan pengetahuan
dengan realitas konkret; sementara kesadaran spiritual memperdalam
makna dan kepekaan etis. Ketika salah satu unsur ini dimutlakkan dan
yang lain dikesampingkan, pendidikan kehilangan keseimbangannya. Syed
Muhammad Naquib al-Attas (1993) menegaskan bahwa adab epistemologis
menuntut penempatan setiap sumber pengetahuan pada posisi yang tepat
agar ilmu tidak disalahgunakan dan manusia tidak terasing dari fitrahnya.

Dalam pendidikan pembebasan, integrasi epistemologi harus diterje-
mahkan ke dalam praktik pedagogis yang konkret. Pembelajaran tidak
lagi berpusat pada hafalan teks semata, tetapi pada proses memahami,
menalar, dan mengaitkan pengetahuan dengan realitas sosial. Peserta didik
diajak membaca teks (bayani), menganalisis argumen dan sebab-akibat
(burhani), serta merefleksikan makna dan dampaknya bagi kehidupan
(irfani). Dengan cara ini, pendidikan tidak hanya mentransfer pengeta-
huan, tetapi membentuk cara berpikir dan cara memaknai dunia. Paulo
Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan yang membebaskan selalu
bergerak dari pengalaman konkret menuju refleksi kritis, lalu kembali ke
tindakan yang transformatif.

Integrasi epistemologi juga menuntut perubahan cara pandang terha-
dap otoritas pengetahuan. Kebenaran tidak dimonopoli oleh satu sumber
atau satu aktor, melainkan dibangun melalui dialog yang bertanggung
jawab. Guru tidak lagi diposisikan sebagai satu-satunya pemilik kebenaran,
melainkan sebagai fasilitator yang menuntun proses pencarian makna.
Peserta didik diberi ruang untuk bertanya, berbeda pendapat, dan menguji
argumen secara rasional dan etis. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa
kebenaran tumbuh melalui penalaran yang jujur dan terbuka, bukan
melalui pemaksaan otoritas.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Pendekatan magqashid syariah memberikan kerangka operasional
bagi integrasi epistemologi ini. Dengan menjadikan tujuan kemanusi-
aan—keadilan, kemaslahatan, perlindungan martabat—sebagai kompas,
pendidikan dapat menilai relevansi pengetahuan dan metode secara kritis.
Jasser Auda (2008) menunjukkan bahwa pendekatan sistemik dan berori-
entasi tujuan memungkinkan pendidikan Islam merespons kompleksitas
zaman tanpa kehilangan arah nilai. Integrasi epistemologi dalam kerangka
magashid membantu pendidikan keluar dari jebakan formalitas dan masuk
ke wilayah transformasi nyata.

Lebih jauh, integrasi epistemologi memiliki implikasi penting bagi
pembentukan kesadaran kritis. Pendidikan yang integratif tidak mema-
tikan ketegangan antara wahyu, akal, dan pengalaman, tetapi mengelola-
nya secara produktif. Ketegangan dijadikan ruang belajar untuk mema-
hami kompleksitas realitas dan menghindari jawaban-jawaban simplistik.
Dengan demikian, peserta didik tidak hanya belajar apa yang benar, tetapi
juga belajar bagaimana menentukan kebenaran secara bertanggung jawab.
Inilah inti pendidikan pembebasan: membangun kemampuan menilai,
bukan sekadar mematuhi.

Integrasi epistemologi juga menuntut keberanian institusional.
Lembaga pendidikan Islam perlu meninjau ulang kurikulum, metode,
dan evaluasi agar tidak terjebak pada satu pendekatan yang kaku. Evaluasi
pembelajaran, misalnya, tidak cukup mengukur kemampuan hafalan, tetapi
juga kemampuan analisis, refleksi, dan penerapan nilai dalam konteks
nyata. Pendidikan yang membebaskan menilai keberhasilan bukan hanya
dari kepatuhan formal, tetapi dari pertumbuhan kesadaran dan tanggung
jawab sosial peserta didik.

QS. Ali ‘Imran [3]: 190-191

)

d; o )Lrﬂ, J.J\ »\} ua,yb uj“J\ u&. 3 3
&,ﬁéﬁ; e 3109 L 85X 501 0
. ¢

0% oor //u.;

2ol Osedl ujw S

Epistemologi Pendidikan Islam

-



Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi dan pergantian malam
dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal; (yaitu) orang-
orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau berbaring, dan mereka
memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi.”

Ayat ini merupakan model integrasi epistemologis Qur’ani yang
paling utuh. Dzikir dan fikir tidak dipertentangkan, melainkan disatukan.
Kesadaran spiritual berjalan seiring dengan refleksi rasional terhadap
realitas alam dan sejarah. Inilah fondasi pendidikan pembebasan: iman
yang berpikir dan akal yang berdzikir. Dalam pendidikan Islam, ayat ini
menolak pemisahan antara ilmu agama dan ilmu dunia, antara rasionalitas
dan spiritualitas. Integrasi epistemologi bukan sekadar strategi akademik,
tetapi tuntutan wahyu itu sendiri.

QS. Al-Mujadilah [58]: 11

g,.;;é Jaltig G4 K Ve ST y

“Allah akan memnggzkan orang-orang yang beriman dan orang-orang yang
diberi ilmu beberapa derajat”

Ayat ini menegaskan bahwa iman dan ilmu tidak berada dalam
dua jalur terpisah. Keduanya saling menguatkan dan menjadi sumber
kemuliaan manusia. Pendidikan pembebasan menempatkan integrasi
epistemologi sebagai jalan untuk mengangkat martabat manusia secara
utuh, bukan hanya cerdas secara teknis atau taat secara formal.

Hadits 1 - Doa Nabi tentang Ilmu yang Bermanfaat

S o wo o cows o 000 wieo

Grds b Gles e s ol ol

“Ya Allah, berilah aku manfaat dari ilmu yang Engkau ajarkan kepadaku, dan

ajarkanlah aku ilmu yang bermanfaat” (HR. At-Tirmidzi, no. 3599, Dinilai
hasan sahih)

Doa ini menegaskan bahwa integrasi epistemologi diukur dari
kemanfaatannya, bukan dari kompleksitasnya. [lmu yang membebaskan

p 76 Figih Pendidikan yang Membebaskan




adalah ilmu yang berdampak pada kesadaran, keadilan, dan kemanusiaan.
Pendidikan yang terfragmentasi melahirkan ilmu yang tidak menyejahte-
rakan jiwa maupun masyarakat.

Hadits 2 - Keseimbangan Akal dan Hati

288 )‘//o,o P / //a)‘

“Ketahuilah, dalam tubuh ada segumpal dagmg, jika ia bazk maka bazklah
seluruh tubuh.” ( HR. Al-Bukhari, no. 52, HR. Muslim, no. 1599)

Hadits ini sering dibaca secara moral-spiritual, tetapi juga memiliki
makna epistemologis. Pengetahuan yang tidak menyentuh hati melahirkan
kecerdasan dingin; sebaliknya, spiritualitas tanpa nalar melahirkan kesa-
lehan rapuh. Integrasi epistemologi memastikan bahwa ilmu menyentuh
pusat kesadaran manusia.

Dengan demikian, integrasi epistemologi dalam pendidikan pembe-
basan bukan sekadar agenda akademik, melainkan proyek etis dan pera-
daban. JTa menuntut perubahan cara berpikir, cara mengajar, dan cara
menilai keberhasilan pendidikan. Tanpa integrasi ini, pendidikan Islam
akan terus terjebak dalam krisis epistemologis yang melumpuhkan daya
transformasinya. Sebaliknya, dengan integrasi yang beradab dan dialogis,
pendidikan Islam memiliki peluang besar untuk kembali menjalankan
misi profetiknya: membebaskan manusia agar mampu hidup sadar, adil,
dan bermakna di tengah dunia yang terus berubah.

Epistemologi Pendidikan Islam

Q



Figih Pendidikan yang Membebaskan




BAD 4

AKAL, LOGIKA, DAN
KEBEBASAN BERPIKIR

ika Bab 3 menegaskan fondasi epistemologis pendidikan Islam melalui
Iintegrasi wahyu, akal, pengalaman, dan kesadaran spiritual, maka Bab
4 mempersempit fokus pada satu elemen yang kerap paling diperdebat-
kan sekaligus paling disalahpahami dalam pendidikan Islam, yakni akal
dan kebebasan berpikir. Bab ini berangkat dari keyakinan bahwa tidak
mungkin membangun pendidikan yang membebaskan tanpa terlebih
dahulu membebaskan cara berpikir manusia. Figih pendidikan yang
membebaskan menuntut akal yang hidup, logika yang terlatih, dan kebe-
ranian intelektual untuk bertanya, menalar, serta menguji keyakinan secara
bertanggung jawab.

Dalam sejarah Islam, akal tidak pernah diposisikan sebagai lawan
iman. Sebaliknya, akal merupakan prasyarat keimanan yang matang.

79




Al-Qur’an berulang kali mengecam manusia yang menolak berpikir dan
sekadar mengikuti tradisi tanpa refleksi. Ajakan untuk menggunakan akal
tidak bersifat opsional, melainkan moral dan teologis. Namun dalam prak-
tik pendidikan, akal sering dicurigai, dibatasi, bahkan ditundukkan atas
nama kepatuhan. Akibatnya, pendidikan agama tidak jarang melahirkan
kesalehan simbolik yang rapuh, bukan kesadaran iman yang kokoh.

Bab ini juga lahir dari kegelisahan terhadap pembunuhan logika
dalam pendidikan figih. Logika sering dipersepsikan sebagai ilmu asing,
bahkan dianggap berbahaya bagi iman. Padahal tradisi Islam klasik justru
mengembangkan mantiq sebagai alat untuk menjaga ketertiban berpikir
dan menghindari kesalahan penalaran. Al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn Rushd
memandang logika sebagai etika intelektual, bukan sekadar teknik berpikir.
Ketika pendidikan figih menafikan logika, hukum berubah menjadi dogma,
dan ketaatan berubah menjadi ketakutan.

Bab 4 juga menyoroti bagaimana ketakutan berpikir dibentuk secara
sistematis melalui praktik pendidikan. Peserta didik dibiasakan mene-
rima jawaban siap pakai, sementara pertanyaan kritis dianggap sebagai
pembangkangan. Dalam iklim semacam ini, kebebasan berpikir dipersem-
pit, dan akal dilatih untuk patuh, bukan untuk memahami. Paulo Freire
(1970) menyebut kondisi ini sebagai penindasan epistemik, yakni situasi
ketika manusia dicegah untuk menyadari dan menggunakan kemampuan
berpikirnya secara penuh.

Dalam perspektif Islam, kebebasan berpikir bukanlah ancaman terha-
dap iman, melainkan konsekuensi dari tauhid. Tauhid membebaskan
manusia dari penghambaan kepada selain Allah, termasuk penghambaan
kepada otoritas intelektual yang tidak rasional. Ali Shariati (1979) menyebut
tauhid sebagai ideologi pembebasan yang menuntut keberanian berpikir
dan bersikap. Pendidikan Islam yang mengekang akal justru bertentangan
dengan spirit tauhid yang memerdekakan.

Bab ini juga menegaskan bahwa kebebasan berpikir bukan berarti
relativisme tanpa batas. Kebebasan berpikir dalam Islam selalu beriringan
dengan tanggung jawab moral dan adab intelektual. Akal dibebaskan bukan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




untuk meniadakan nilai, tetapi untuk memahami nilai secara sadar dan
rasional. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa berpikir rasional adalah
kewajiban agama selama dilakukan dengan metode yang sahih dan tujuan
yang benar. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu membedakan antara
kebebasan berpikir yang bertanggung jawab dan kebebasan yang nihilistik.

Dalam konteks figih pendidikan yang membebaskan, akal dan logika
berfungsi sebagai penjaga kemanusiaan hukum. Tanpa akal dan logika,
hukum mudah berubah menjadi alat kekuasaan yang kaku dan menindas.
Dengan akal dan logika, hukum dapat dibaca secara etis, kontekstual, dan
berorientasi pada kemaslahatan manusia. Jasser Auda (2008) menunjukkan
bahwa pendekatan sistemik dalam hukum Islam menuntut cara berpikir
yang rasional, terbuka, dan multidimensional.

Bab 4, dengan demikian, menjadi jembatan penting antara fondasi
epistemologis Bab 3 dan pembahasan praksis pendidikan pada bab-bab
selanjutnya. Di sinilah ditegaskan bahwa membebaskan pendidikan berarti
terlebih dahulu membebaskan nalar. Tanpa akal yang merdeka dan logika
yang sehat, pendidikan Islam berisiko terus mereproduksi kepatuhan tanpa
kesadaran dan ketaatan tanpa keadilan.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan tentang konsep ‘aql dalam
Al-Qur’an, sebagai dasar teologis kebebasan berpikir, sebelum dilanjutkan
dengan kajian tentang logika (mantiq), berpikir kritis sebagai ibadah inte-
lektual, kesalahan logika dalam pendidikan figih, dan upaya membebaskan
nalar dari ketakutan berpikir. Dari sinilah pendidikan Islam dapat kembali
menemukan keberanian intelektualnya sebagai jalan menuju pembebasan

manusia.

Konsep ‘aql dalam Al-Qur‘an

Konsep ‘agl dalam Al-Qur'an menempati posisi yang sangat sentral
dalam bangunan keimanan dan kemanusiaan Islam. Akal bukan sekadar
kemampuan kognitif untuk berpikir logis, melainkan instrumen moral
dan eksistensial yang memungkinkan manusia memahami kebenaran,

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir




membedakan yang hak dan batil, serta bertanggung jawab atas pilihan
hidupnya. Al-Qur’an tidak pernah memisahkan iman dari penggunaan
akal; justru iman yang sejati selalu ditopang oleh kesadaran rasional. Karena
itu, pendidikan Islam yang mematikan akal sesungguhnya sedang merusak
fondasi keimanannya sendiri.

Menariknya, Al-Quran tidak menggunakan kata aql sebagai kata
benda, melainkan sebagai kata kerja—yaQqilun, tagilun, yaqiluha. Pilihan
bahasa ini mengandung pesan epistemologis yang sangat kuat: akal bukan
sesuatu yang dimiliki secara pasif, tetapi aktivitas yang harus dijalankan.
Berakal berarti terus-menerus berpikir, menimbang, menghubungkan, dan
mengambil pelajaran. Dengan demikian, akal dalam Al-Qurian bersifat
dinamis, praksis, dan berorientasi pada pemahaman yang hidup, bukan
pada hafalan atau kepatuhan mekanis.

Al-Qur’an secara konsisten mengkritik manusia yang enggan meng-
gunakan akalnya. Ungkapan seperti afala tagilun (tidakkah kalian berpi-
kir) muncul berulang kali sebagai bentuk teguran keras terhadap sikap
anti-refleksi. Kritik ini tidak diarahkan kepada kaum kafir semata, tetapi
juga kepada orang-orang beriman yang mengikuti tradisi, otoritas, atau
kebiasaan tanpa pemahaman. Hal ini menunjukkan bahwa dalam Islam,
ketaatan tanpa kesadaran rasional bukanlah kebajikan, melainkan bentuk
kelalaian intelektual dan moral.

Akal dalam Al-Qur’an juga selalu dihubungkan dengan tanggung
jawab etis. Manusia dipuji bukan karena kecerdasannya semata, tetapi
karena kemampuannya menggunakan akal untuk menegakkan keadilan,
menghindari kezaliman, dan menjaga amanah. Dalam banyak ayat, mereka
yang tidak menggunakan akalnya disamakan dengan makhluk yang kehi-
langan kemanusiaannya. Analogi ini menegaskan bahwa berakal adalah
bagian dari martabat manusia. Pendidikan Islam yang mengabaikan
dimensi etis akal akan melahirkan kecerdasan yang terlepas dari kema-

nusiaan.

Konsep agl dalam Al-Qur’an juga tidak pernah berdiri sendiri, mela-
inkan selalu berelasi dengan qalb (hati) dan basirah (pandangan batin).

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Al-Quran menyebut bahwa yang buta bukanlah mata, melainkan hati
yang berada di dalam dada. Ini menunjukkan bahwa akal dalam Islam
bukan rasionalitas kering yang terpisah dari nurani, tetapi rasionalitas yang
menyatu dengan kesadaran moral dan kepekaan batin. Pendidikan Islam
yang membebaskan harus mampu mengembangkan akal yang berpikir
sekaligus hati yang merasa, bukan mempertentangkan keduanya.

Dalam konteks ini, akal juga berfungsi sebagai alat pembebasan dari
taklid buta. Al-Quran berkali-kali mengkritik masyarakat yang meno-
lak kebenaran dengan alasan mengikuti tradisi nenek moyang. Kritik
ini menunjukkan bahwa Islam sejak awal berdiri sebagai agama yang
menantang struktur kultural yang membelenggu kesadaran manusia. Ibn
Rushd (1997) menegaskan bahwa penggunaan akal adalah kewajiban
agama, karena hanya dengan akal manusia dapat memahami wahyu secara
bertanggung jawab dan kontekstual. Pendidikan yang melarang berpikir
kritis atas nama agama justru sedang menghidupkan kembali praktik
jahiliyah dalam bentuk baru.

Akal dalam Al-Qur’an juga berkaitan erat dengan proses belajar dari
realitas. Banyak ayat yang mengajak manusia mengamati alam, sejarah, dan
kehidupan sosial sebagai tanda-tanda Tuhan. Akal tidak diarahkan untuk
berspekulasi abstrak semata, tetapi untuk membaca realitas dan mengam-
bil pelajaran darinya. Ibn Khaldun (2005) mengembangkan gagasan ini
dengan menekankan pentingnya observasi sosial dan pengalaman historis
dalam memahami hukum-hukum kehidupan manusia. Pendidikan Islam
yang memisahkan akal dari realitas akan melahirkan pengetahuan yang
steril dan tidak membumi.

Namun, dalam praktik pendidikan Islam kontemporer, konsep agl
sering direduksi menjadi ancaman. Akal dicurigai sebagai pintu keraguan,
sementara kepatuhan dipromosikan sebagai kebajikan tertinggi. Reduksi
ini bertentangan secara langsung dengan spirit Al-Qur'an. Ketika akal
ditekan, pendidikan berubah menjadi ruang penjinakan, bukan pembe-
basan. Peserta didik belajar untuk patuh, bukan untuk memahami; untuk

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir




mengikuti, bukan untuk menilai. Akibatnya, iman tumbuh rapuh karena
tidak berakar pada kesadaran rasional yang matang.

Pendidikan Islam yang membebaskan harus berani memulihkan
martabat akal sebagaimana ditegaskan Al-Quran. Akal harus dilatih untuk
berpikir jernih, kritis, dan bertanggung jawab, bukan dibungkam atau
ditakut-takuti. Kebebasan berpikir dalam kerangka Islam bukanlah pembe-
rontakan terhadap wahyu, melainkan bentuk ketaatan yang lebih dalam,
karena ketaatan yang sejati lahir dari pemahaman, bukan dari paksaan.

QS. Al-Baqarah [2]:44

o v 0o » Po S Gr o2 3% ror s woo - }2,/2,
M| v&-}\ O g f»\} Nl O gty j\)LJ u»v /U
s B er
d -

“Mengapa kamu menyuruh orang lain berbuat kebajikan, sementara kamu
melupakan dirimu sendiri, padahal kamu membaca Kitab? Tidakkah kamu

menggunakan akal?”

Ayat ini menampilkan kritik tajam Al-Qur'an terhadap agama tanpa
akal. Membaca teks suci tidak otomatis menjamin kebenaran tindakan
jika tidak disertai penggunaan akal. Pertanyaan retoris “afala tagqilin”
menegaskan bahwa kegagalan moral sering kali bukan karena kurangnya
teks, melainkan ketiadaan refleksi rasional.

Dalam konteks pendidikan, ayat ini menjadi kecaman terhadap praktik
pedagogis yang memisahkan antara penguasaan materi agama dan kesa-
daran etis. Pendidikan figih yang membebaskan tidak cukup membuat
peserta didik “tahu hukum’, tetapi harus membuat mereka memahami
makna dan implikasinya secara rasional dan moral.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Yunus [10]: 16

‘\f,) )

ré:u.eg,\...,lw Lmrszuj

RGP AN

& ks 6t s
“Katakanlah: Jika Allah menghendaki, aku tidak akan membacakannya
kepadamu dan Dia tidak pula memberitahukannya kepadamu. Sungguh

aku telah tinggal bersamamu beberapa lama sebelumnya. Tidakkah kamu
menggunakan akal?”

Ayat ini menunjukkan bahwa Al-Quran mengajak manusia meni-
lai kebenaran melalui akal dan pengalaman historis, bukan sekadar
menerima klaim otoritas. Nabi Muhammad sendiri mengajak kaumnya
menggunakan akal untuk menilai integritas, konsistensi, dan realitas hidup
beliau. Ini menegaskan bahwa iman Qur'ani bukan iman yang anti-rasio,
melainkan iman yang tumbuh dari pertimbangan sadar.

Hadits 1 - Ukuran Kecerdasan Sejati

0 00 LS OF - o s B oo s oo 0 S wr oo
Qj.l\u\xuy}jwd\éw

“Orang cerdas adalah orang yang mampu mengendalikan dirinya dan beramal

untuk kehidupan setelah mati” (HR. At-Tirmidzi, no. 2459, Dinilai hasan oleh

At-Tirmidzi)

Hadits ini menempatkan kecerdasan bukan pada kecakapan teknis
semata, tetapi pada kemampuan reflektif dan tanggung jawab moral.
Akal tidak dinilai dari kecerdikan argumentasi, melainkan dari daya kendali
diri dan orientasi etis. Dalam pendidikan, ini berarti kecerdasan intelektual
tanpa kecerdasan moral adalah akal yang belum bekerja secara utuh.

Hadits 2 - Hilangnya Akal sebagai Hilangnya Tanggung Jawab

o Vw - 2 o 00 s 0 Broo -

JM@L},@J\U&) QWU&M\@)

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir

-



“Pena (pencatat dosa) diangkat dari tiga golongan ... dan dari orang gila hingga
ia berakal” (HR. Abu Dawud, no. 4403, Dinilai sahih)

Hadits ini menunjukkan bahwa akal adalah dasar pertanggungja-
waban moral dan hukum. Tanpa akal, tidak ada taklif. Maka, pendidikan
yang melemahkan atau menekan kerja akal sejatinya sedang menghilang-
kan dasar tanggung jawab manusia sebagai subjek hukum dan etika.

Dengan demikian, konsep aql dalam Al-Quran memberikan fondasi
teologis yang kokoh bagi kebebasan berpikir dalam pendidikan Islam. Akal
adalah amanah yang harus diaktifkan, bukan ancaman yang harus diken-
dalikan. Pendidikan yang setia pada ajaran Al-Quran adalah pendidikan
yang memerdekakan akal, mengasah nalar, dan menumbuhkan kesadaran
moral. Dari sinilah pembahasan tentang logika (mantiq) dalam tradisi
Islam pada subbab berikutnya menjadi relevan, karena logika merupakan
instrumen praktis untuk menjaga akal tetap jernih, adil, dan bertanggung
jawab dalam proses berpikir.

Logika (mantiq) dalam tradisi Islam

Dalam tradisi intelektual Islam, logika atau mantiq dipahami bukan seka-
dar sebagai alat teknis berpikir, melainkan sebagai etika intelektual yang
menjaga akal dari kekeliruan, manipulasi, dan kesesatan penalaran. Logika
berfungsi menertibkan cara berpikir agar manusia tidak terjebak pada
prasangka, emosi sesaat, atau otoritas yang tidak rasional. Karena itu,
mantiq sejak awal dipandang sebagai instrumen penting dalam memahami
wahyu, merumuskan hukum, dan mengembangkan ilmu pengetahuan.
Pendidikan Islam yang membebaskan tidak mungkin mengabaikan peran
logika, karena tanpa logika, kebebasan berpikir mudah berubah menjadi
kekacauan berpikir.

Sejarah Islam mencatat bahwa mantiq berkembang sebagai bagian
integral dari peradaban ilmu. Tokoh-tokoh besar seperti Al-Farabi, Ibn
Sina, dan Ibn Rushd memandang logika sebagai fondasi bagi seluruh disip-
lin ilmu. Al-Farabi menyebut logika sebagai ganun al-fikr, hukum berpikir
yang membantu manusia membedakan argumen yang sahih dari yang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




keliru. Ibn Sina menempatkan logika sebagai prasyarat bagi filsafat dan
sains, karena tanpa logika, pengetahuan tidak memiliki jaminan koherensi
dan konsistensi. Dalam pandangan ini, logika bukan ilmu asing, melainkan
sarana menjaga kesucian akal dari kesalahan sistematis.

Namun demikian, dalam perjalanan sejarah pendidikan Islam, mantiq
mengalami ambivalensi. Di satu sisi, ia diakui sebagai alat penting dalam
filsafat dan ushul fiqih; di sisi lain, ia dicurigai sebagai warisan asing yang
berpotensi merusak iman. Kecurigaan ini sering berangkat dari keta-
kutan bahwa logika akan menggeser otoritas wahyu dan membuka pintu
relativisme. Padahal para ulama besar justru menggunakan logika untuk
membela dan memperdalam pemahaman agama, bukan untuk meno-
laknya. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa logika hanyalah alat; nilai
moralnya ditentukan oleh tujuan dan cara penggunaannya.

Dalam konteks figih, peran mantiq sangat nyata. Ushul figih sebagai
metodologi hukum Islam sarat dengan prinsip-prinsip logika, seperti
penalaran analogis (giyas), penarikan kesimpulan, dan evaluasi sebab-aki-
bat. Tanpa logika, proses ijtihad akan kehilangan ketertiban dan mudah
terjebak pada kesimpulan serampangan. Al-Ghazali bahkan menyatakan
bahwa siapa pun yang tidak menguasai logika tidak layak dipercaya dalam
ilmu. Pernyataan ini menunjukkan betapa seriusnya posisi mantiq dalam
menjaga kualitas penalaran keagamaan.

Masalah muncul ketika pendidikan figih dan agama mengabaikan
pengajaran logika secara sadar dan sistematis. Hukum diajarkan seba-
gai hasil akhir tanpa proses berpikir yang melahirkannya. Peserta didik
dilatih untuk menerima kesimpulan, bukan memahami argumentasi.
Dalam situasi ini, logika digantikan oleh otoritas, dan berpikir digantikan
oleh hafalan. Pendidikan semacam ini mungkin menghasilkan kepatuhan,
tetapi tidak melahirkan kesadaran. Paulo Freire (1970) menyebut praktik
ini sebagai pendidikan “gaya bank’, di mana pengetahuan disimpan dalam
kepala peserta didik tanpa mengaktifkan daya kritisnya.

Logika dalam pendidikan Islam yang membebaskan berfungsi seba-
gai alat emansipasi intelektual. Dengan logika, peserta didik belajar

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir




menguji klaim, membedakan dalil dari opini, dan mengenali kesalahan
penalaran. Logika melatih keberanian berpikir tanpa harus kehilangan
adab. Ja membantu manusia bersikap kritis tanpa menjadi sinis, dan taat
tanpa menjadi pasif. Dalam kerangka ini, logika justru memperkuat iman,
karena iman dibangun di atas pemahaman yang jernih, bukan ketakutan
yang kabur.

Lebih jauh, mantiq juga berperan penting dalam melindungi agama
dari manipulasi. Banyak penyimpangan pemikiran dan praktik keagamaan
tidak lahir dari niat buruk, melainkan dari kesalahan logika: genera-
lisasi berlebihan, analogi keliru, atau penggunaan dalil di luar konteks.
Pendidikan Islam yang mengajarkan logika akan membekali peserta didik
dengan kemampuan mengenali dan mengoreksi kesalahan semacam ini.
Dengan demikian, logika menjadi benteng etis yang menjaga agama dari
ekstremisme dan simplifikasi berbahaya.

Dalam konteks kebebasan berpikir, logika juga berfungsi sebagai
penjaga tanggung jawab intelektual. Kebebasan berpikir tanpa logika
berpotensi melahirkan klaim-klaim liar yang tidak dapat dipertanggung-
jawabkan. Sebaliknya, logika tanpa kebebasan berpikir akan membeku
menjadi formalitas kosong. Pendidikan Islam yang membebaskan harus
memadukan keduanya: kebebasan untuk bertanya dan keberanian untuk
berpikir, serta disiplin logis untuk menilai dan menyimpulkan secara adil.

QS. Al-An‘am [6]: 50

SJuW\ MJ\, u”‘ ng.wi‘}hda

“Katakanlah: Apakah sama orang yang buta dengan orang yang melihat?
Tidakkah kamu berpikir?”

Ayat ini menggunakan argumen rasional-komparatif untuk mengge-
rakkan kesadaran. Al-Qur’an tidak sekadar menyatakan kebenaran, tetapi
mengajak manusia menilai secara logis melalui perbandingan yang jelas.
Ini adalah bentuk paling sederhana dari mantiq: membedakan, menalar,
dan menyimpulkan. Dalam pendidikan Islam, ayat ini menegaskan bahwa

Figih Pendidikan yang Membebaskan




berpikir logis adalah bagian integral dari metode Qur’ani. Pendidikan
yang menolak logika berarti menolak cara Al-Quran sendiri berdialog
dengan manusia.

QS. Al-Baqarah [2]: 73

s P o o0l v 3o Nooroo Suws -

O}\M /f.wuu\; XJJ d).l\ d‘mé;’u
“..Demikianlah Allah menghidupkan orang mati dan memperlihatkan tanda-
tanda-Nya kepadamu agar kamu menggunakan akal”

Ayat ini menegaskan bahwa tanda-tanda Tuhan perlu ditangkap
melalui proses penalaran. Tanpa logika, ayat-ayat kauniyah dan qauli-
yah hanya menjadi simbol kosong. Pendidikan figih yang membebaskan
menempatkan logika sebagai alat bantu memahami ayat, bukan sebagai

ancaman iman.

Hadits 1 - Bahaya Kesimpulan Tanpa Dasar

L K B AL L

“Cukuplah seseorang dianggap berdusta ketika ia menceritakan setiap apa yang
ia dengar” (HR. Muslim, no. 5)

Hadits ini adalah peringatan epistemologis: menerima dan menye-
barkan informasi tanpa verifikasi adalah bentuk kegagalan logika. Dalam
pendidikan, hadits ini menuntut pembiasaan berpikir kritis, selektif, dan
analitis, bukan sekadar menelan informasi atas nama otoritas.

Hadits 2 - Konsistensi Nalar dalam Amal

or - - b a)‘a.g } sor o
‘Seorang mukmin tidak akan tersengat dari lubang yang sama dua kali” (HR.
Al-Bukhari, no. 6133, HR. Muslim, no. 2998)

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir




Hadits ini menegaskan logika reflektif: pengalaman masa lalu harus
menjadi dasar evaluasi dan perbaikan. Pendidikan yang membebaskan
menjadikan kesalahan sebagai sumber belajar, bukan alat penghukuman.
Logika di sini bekerja sebagai alat pembelajaran berkelanjutan.

Dengan demikian, mantiq dalam tradisi Islam bukanlah ancaman
bagi iman, melainkan penopang keimanan yang dewasa dan rasional.
Menghidupkan kembali pengajaran logika dalam pendidikan Islam adalah
langkah strategis untuk membebaskan nalar dari ketakutan, membangun
keberanian intelektual, dan menjaga figih tetap manusiawi dan etis. Dari
sinilah pembahasan tentang berpikir kritis sebagai ibadah intelektual
pada subbab berikutnya menemukan pijakannya, karena logika yang hidup
akan selalu mengarah pada kesadaran kritis yang bertanggung jawab.

Berpikir kritis sebagai ibadah intelektual

Berpikir kritis dalam perspektif Islam bukanlah aktivitas yang netral atau
sekadar akademik, melainkan ibadah intelektual yang memiliki dimensi
teologis dan moral. Berpikir kritis berarti menggunakan akal secara sadar
untuk memahami kebenaran, menimbang argumen, dan menilai realitas
dengan adil. Dalam kerangka ini, berpikir bukan tindakan yang berdiri di
luar agama, tetapi bagian dari penghambaan kepada Tuhan. Pendidikan
Islam yang membebaskan harus mengangkat berpikir kritis dari stigma
“pembangkangan” menjadi praktik keberagamaan yang bermakna dan
bertanggung jawab.

Al-Quran berulang kali mengaitkan keimanan dengan aktivitas berpi-
kir, merenung, dan mengambil pelajaran. Ayat-ayat yang menyeru manusia
untuk tadabbur, tafakkur, dan taaqqul menunjukkan bahwa berpikir adalah
jalan menuju kesadaran iman, bukan ancaman terhadapnya. Iman yang
tidak disertai pemahaman rasional mudah berubah menjadi fanatisme
emosional yang rapuh. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa kebenaran
yang diterima tanpa penalaran bukanlah iman yang matang, melainkan
sekadar kepercayaan yang bergantung pada otoritas eksternal.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Berpikir kritis sebagai ibadah berarti berpikir dengan niat yang lurus
dan tujuan yang etis. Kritik dalam Islam bukan bertujuan meruntuhkan
nilai, melainkan memurnikan pemahaman dari kekeliruan dan penya-
lahgunaan. Al-Ghazali mencontohkan bagaimana keraguan metodo-
logis justru menjadi jalan menuju keyakinan yang lebih kokoh. Dalam
pengalamannya, ia tidak berhenti pada skeptisisme, tetapi menggunakan
keraguan sebagai alat untuk menemukan kebenaran yang lebih dalam.
Pendidikan Islam yang membebaskan harus meneladani sikap ini dengan
mengajarkan bahwa bertanya dan meragukan secara metodologis adalah
bagian dari pencarian kebenaran, bukan dosa intelektual.

Dalam konteks figih, berpikir kritis sangat penting untuk menjaga
hukum tetap selaras dengan tujuan kemanusiaannya. Tanpa kritik, figih
mudah membeku menjadi formalitas yang kaku dan terlepas dari realitas
sosial. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan bahwa tradisi figih klasik justru
hidup karena adanya perbedaan pendapat dan debat intelektual yang sehat.
Pendidikan figih yang menutup ruang kritik berarti memutus denyut hidup
tradisi ijtihad dan mengkhianati semangat keilmuan Islam itu sendiri.

Berpikir kritis sebagai ibadah juga menuntut keberanian moral.
Berpikir sering kali berarti berhadapan dengan kenyamanan, tradisi mapan,
dan otoritas yang tidak selalu adil. Dalam sejarah Islam, banyak nabi dan
pembaru yang ditentang karena keberanian mereka mempertanyakan
struktur keyakinan dan kekuasaan yang menindas. Ali Shariati (1979)
menyebut keberanian berpikir sebagai inti dari tauhid pembebasan, karena
tauhid membebaskan manusia dari ketundukan kepada selain Allah,
termasuk ketundukan kepada dogma yang tidak rasional.

Namun berpikir kritis dalam Islam selalu dibingkai oleh adab intelek-
tual. Kebebasan berpikir tidak berarti meremehkan tradisi atau menghina
perbedaan. Kritik harus disertai kejujuran, kerendahan hati, dan tanggung
jawab moral. Pendidikan Islam yang membebaskan perlu membedakan
antara kritik yang membangun dan sikap sinis yang destruktif. Ibn Khaldun
(2005) mengingatkan bahwa pengetahuan yang tidak disertai etika akan
kehilangan nilai peradabannya dan justru merusak tatanan sosial.

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir

Q



Dalam praktik pendidikan, berpikir kritis sering terhambat oleh
budaya takut salah dan takut berbeda. Peserta didik dibiasakan mencari
jawaban “aman” yang sesuai dengan ekspektasi otoritas, bukan jawaban
yang jujur dan reflektif. Paulo Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai
penindasan kesadaran, di mana manusia tidak diberi ruang untuk menya-
dari potensi berpikirnya sendiri. Pendidikan Islam yang membebaskan
harus menciptakan ruang aman bagi pertanyaan, dialog, dan perbedaan
pendapat, agar berpikir kritis dapat tumbuh sebagai kebiasaan intelektual.

Berpikir kritis sebagai ibadah intelektual juga berarti menghubungkan
refleksi dengan tindakan. Kritik yang berhenti pada wacana tanpa peru-
bahan praksis kehilangan dimensi ibadahnya. Dalam Islam, pengetahuan
selalu dituntut untuk berbuah amal dan keadilan. Pendidikan yang membe-
baskan harus mendorong peserta didik menggunakan pemikiran kritisnya
untuk memperbaiki diri dan masyarakat, bukan sekadar memenangkan
debat atau menunjukkan keunggulan intelektual.

QS. Al-Hasyr [59]: 21
wo -0 - cw Zw . b v bw ¢ Nov 0 Son VL o 8 or
A)\Lbuﬁlcwlam @\)Jaécd\,d\muj\)
s Sw o a}u// N }/e;o,p s 0 -

8f o B T

Sekiranya Kami turunkan Al-Quran ini kepada sebuah gunung, niscaya
engkau akan melihatnya tunduk terpecah belah karena takut kepada Allah.
Dan perumpamaan-perumpamaan itu Kami buat untuk manusia agar mereka
berpikir”

Ayat ini menunjukkan bahwa Al-Quran tidak dimaksudkan untuk
dibaca secara pasif. Perumpamaan, simbol, dan metafora digunakan
bukan untuk meninabobokkan, melainkan untuk menggugah daya pikir.
Kata yatafakkariin menegaskan bahwa berpikir adalah tujuan pedagogis
wahyu. Tanpa berpikir, teks suci kehilangan daya transformasinya. Dalam
figih pendidikan yang membebaskan, ayat ini menegaskan bahwa berpikir
kritis bukan ancaman iman, tetapi justru respons yang diharapkan wahyu
dari manusia berakal.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Shad [38]: 29

/e; oo o }a; /u/// - olwwnw § )/} oo SNoo g ;

“(Ini adalah ) Kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh berkah agar mereka
mentadabburi ayat-ayatnya dan agar orang-orang yang berakal mendapat

pelajaran”

Tadabbur bukan sekadar membaca, melainkan membaca secara
mendalam, reflektif, dan kritis. Ayat ini menegaskan bahwa keberkahan
Al-Qur’an baru bekerja ketika akal diaktifkan. Pendidikan Islam yang
membebaskan menjadikan tadabbur sebagai metode utama pembela-
jaran—bukan hafalan dangkal yang steril dari refleksi.

Hadits 1 - Keutamaan Niat dan Kesadaran

w0 0% oo
<L OV Gy
“Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada matnya.” (HR. Al-Bukhari,
no. 1, HR. Muslim, no. 1907)

Niat adalah bentuk kesadaran reflektif sebelum tindakan. Berpikir
kritis—menimbang alasan, dampak, dan tujuan—adalah pra-ibadah yang
menentukan kualitas amal. Tanpa kesadaran kritis, ibadah berisiko berubah
menjadi rutinitas kosong. Pendidikan yang membebaskan melatih peserta
didik memikirkan makna sebelum bertindak.

Hadits 2 - Pahala Niat Berpikir

L AT W s s 0

“Barang siapa berniat melakukan kebaikan tetapi belum melakukannya, Allah
mencatat baginya satu kebaikan yang sempurna” (HR. Al-Bukhari, no. 6491,
HR. Muslim, no. 131)

Hadits ini menunjukkan bahwa proses mental yang sadar memiliki
nilai spiritual. Berpikir tentang kebaikan, menimbangnya secara etis, dan

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 93 q




merencanakannya adalah bagian dari ibadah. Maka, berpikir kritis dalam
pendidikan bukan kegiatan netral, tetapi ibadah intelektual yang bernilai
di sisi Allah.

Dengan demikian, berpikir kritis dalam Islam bukanlah sikap anti-
iman, melainkan bentuk ketaatan yang lebih dalam dan matang. Ia meru-
pakan ibadah akal yang menghidupkan iman, memurnikan hukum, dan
membangun keadilan. Pendidikan Islam yang menolak berpikir kritis
sesungguhnya sedang menolak salah satu jalan utama menuju kesadaran
beragama yang utuh. Dari sinilah pembahasan tentang kesalahan logika
dalam pendidikan fiqih pada subbab berikutnya menjadi penting, karena
tanpa kesadaran kritis, kesalahan berpikir akan terus direproduksi dan

dilegitimasi atas nama agama.

Kesalahan logika dalam pendidikan figih

Salah satu problem laten namun sangat berpengaruh dalam pendidikan
figih adalah reproduksi kesalahan logika yang berlangsung secara siste-
matis dan sering kali tidak disadari. Kesalahan logika ini tidak hanya
berdampak pada kualitas pemahaman hukum, tetapi juga membentuk pola
pikir peserta didik yang tidak kritis, defensif, dan mudah dimanipulasi.
Ketika kesalahan logika dilegitimasi atas nama agama, ia berubah dari
sekadar kekeliruan intelektual menjadi masalah etis dan pedagogis yang
serius. Pendidikan figih yang membebaskan harus berani mengungkap dan
mengoreksi kesalahan-kesalahan ini secara jujur dan bertanggung jawab.

Salah satu kesalahan logika yang paling umum adalah argumentum
ad auctoritatem, yakni menganggap suatu pendapat benar semata-mata
karena berasal dari otoritas tertentu. Dalam pendidikan fiqih, penda-
pat ulama sering diajarkan sebagai kebenaran final tanpa mengungkap
argumentasi, konteks, dan perbedaan pandangan di baliknya. Otoritas
keilmuan yang seharusnya dihormati berubah menjadi alat pembungkam
nalar. Padahal tradisi ulama klasik justru dibangun di atas perbedaan
pendapat dan debat rasional. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa otoritas
ilmiah tidak menggugurkan kewajiban berpikir, karena kebenaran tidak

Figih Pendidikan yang Membebaskan




ditentukan oleh siapa yang berbicara, melainkan oleh kekuatan argumen-
nya.

Kesalahan logika lain yang sering muncul adalah generalisasi berle-
bihan. Sebuah hukum yang lahir dari konteks tertentu diterapkan secara
mutlak pada semua situasi tanpa mempertimbangkan perubahan kondisi
sosial dan tujuan kemanusiaannya. Dalam pendidikan figih, generalisasi
ini sering dikemas sebagai “kehati-hatian beragama’, padahal secara logis ia
mengabaikan prinsip kontekstualitas yang menjadi jantung ijtihad. Fazlur
Rahman (1982) mengingatkan bahwa memisahkan hukum dari konteks
sosialnya akan menjauhkan figih dari visi moral Al-Qur'an dan menjadi-
kannya beban normatif yang kaku.

Kesalahan berikutnya adalah false dichotomy, yaitu membingkai
persoalan seolah-olah hanya memiliki dua pilihan ekstrem: taat atau sesat,
patuh atau kafir, tradisional atau liberal. Dikotomi semacam ini menyeder-
hanakan kompleksitas realitas dan menutup ruang dialog. Dalam pendi-
dikan fiqih, peserta didik diajarkan untuk memilih “sisi yang aman” tanpa
diajak memahami spektrum pandangan yang lebih luas. Akibatnya, nalar
kritis melemah dan sikap intoleran mudah tumbuh. Paulo Freire (1970)
menyebut cara berpikir ini sebagai ciri kesadaran naif yang melihat dunia
secara hitam-putih dan anti-dialog.

Kesalahan logika juga tampak dalam qiyas yang keliru, yakni analogi
yang tidak memenuhi kesamaan illat secara memadai. Dalam praktik
pendidikan, analogi sering digunakan secara serampangan untuk membe-
narkan suatu hukum tanpa analisis mendalam. Padahal dalam ushul
fiqih, qiyas menuntut ketelitian logis dan pemahaman konteks yang kuat.
Ketika analogi dipakai tanpa disiplin logika, figih berubah menjadi alat
justifikasi, bukan proses penalaran. Al-Ghazali menegaskan bahwa qiyas
tanpa kehati-hatian intelektual dapat menyesatkan dan merusak tujuan
hukum itu sendiri.

Kesalahan lain yang tak kalah serius adalah confusion between norm
and fact, yakni mencampuradukkan apa yang seharusnya dengan apa
yang terjadi. Dalam pendidikan figih, praktik sosial yang mapan sering

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir




;-

dilegitimasi sebagai norma agama tanpa evaluasi etis. Apa yang dilakukan
masyarakat dianggap otomatis benar secara hukum. Ibn Khaldun (2005)
mengingatkan bahwa realitas sosial harus dibaca secara kritis, karena
tidak semua yang lazim itu adil atau sesuai dengan tujuan kemanusiaan.
Pendidikan figih yang gagal membedakan fakta dan norma akan melang-
gengkan ketidakadilan atas nama tradisi.

Kesalahan logika-logika ini diperparah oleh budaya takut salah dalam
pendidikan. Ketika peserta didik takut mengajukan pertanyaan atau meng-
uji argumen, kesalahan berpikir tidak pernah dikoreksi dan justru diwaris-
kan. Pendidikan berubah menjadi ruang aman bagi kesalahan lama yang
dibungkus legitimasi moral. Pendidikan Islam yang membebaskan harus
membalik logika ini: kesalahan berpikir bukan aib, melainkan bagian dari
proses belajar yang harus dihadapi secara terbuka dan reflektif.

Mengungkap kesalahan logika dalam pendidikan fiqih bukan berarti
meremehkan tradisi atau otoritas ulama. Justru sebaliknya, ini adalah
upaya menjaga kemurnian tradisi intelektual Islam yang sejak awal
menjunjung tinggi argumentasi rasional dan adab perbedaan. Tradisi figih
klasik hidup karena keberanian para ulama mengkritik dan dikritik dalam
kerangka pencarian kebenaran. Pendidikan yang menutup ruang koreksi
logis sedang mengkhianati semangat tradisi itu sendiri.

QS. Al-Baqarah [2]: 111

8
oS oSd 2 - oo \///0;4 s e w0 S 6r oS s
B bl Ao g il 550 uKu,e‘Y\ adl ey JI1J6,
u*Mqa ﬁ&ji)’l‘“

“Mereka berkata: “Tidak akan masuk surga kecuali orang Yahudz atau Nasrani.
Itu hanyalah angan-angan mereka. Katakanlah: “Tunjukkanlah bukti kalian
jika kalian orang-orang yang benar”

Ayat ini merupakan kritik Qur’ani terhadap klaim kebenaran tanpa
argumentasi. Al-Quran menolak pernyataan dogmatis yang tidak diser-
tai burhan (alasan rasional yang dapat dipertanggungjawabkan). Dalam

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pendidikan fiqih, ayat ini menjadi dasar bahwa setiap klaim hukum,
larangan, dan kewajiban harus dapat dijelaskan logikanya, bukan sekadar
dipaksakan otoritasnya. Ketika fiqih diajarkan tanpa burhan, pendidikan
berubah menjadi indoktrinasi, bukan pembentukan kesadaran hukum.

QS. Al-An‘am [6]- 116

O 0 mwf_spwwdw,r\tzd\,

:))an; ‘J\ o2 o\; ;l;ﬁ Y\

“Jika engkau mengikuti kebanyakan orang di bumi ini, niscaya ‘mereka akan
menyesatkanmu dari jalan Allah. Mereka hanya mengikuti prasangka dan
tidak lain hanyalah menduga-duga”

Ayat ini mengkritik kesalahan logika berbasis mayoritas. Banyaknya
pengikut atau lamanya tradisi tidak otomatis menjamin kebenaran. Dalam
pendidikan figih, ayat ini menolak argumen “karena semua begitu” atau
“karena sudah lama diajarkan’, yang sering dijadikan pembenaran tanpa
analisis kritis.

Hadits 1 - Mengikuti Tanpa Ilmu

S 08 o VNor BP0 o or Voo0E o~
ols) e L}c A.Cb écjw (59\

“Barang siapa diberi fatwa tanpa ilmu, maka dosanya dztanggung oleh orang
yang memberi fatwa” (HR. Abu Dawud, no. 3657, Dinilai sahih oleh Al-
Albani)

Hadits ini menunjukkan bahwa kesalahan logika dalam fiqih bukan
persoalan ringan, tetapi persoalan etis dan spiritual. Fatwa tanpa dasar
pengetahuan yang benar—termasuk tanpa penalaran logis—adalah bentuk
pengkhianatan terhadap amanah keilmuan.

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir

-



Hadits 2 - Bahaya Penyederhanaan Berlebihan

s P worboo o oo

Sl &l
“Binasalah orang-orang yang berlebih-lebihan.” (HR. Muslim, no. 2670)

Berlebih-lebihan sering lahir dari kesalahan logika hitam-putih:
menyederhanakan persoalan kompleks menjadi halal-haram tanpa
konteks. Pendidikan fiqih yang membebaskan justru mengajarkan nuansa,
maqashid, dan pertimbangan dampak, bukan penyederhanaan brutal.

Dengan demikian, kesalahan logika dalam pendidikan figih merupa-
kan hambatan serius bagi pembebasan nalar dan kesadaran. Tanpa kesa-
daran logis, figih mudah berubah menjadi dogma yang menindas, bukan
panduan etis yang memerdekakan. Pendidikan Islam yang membebaskan
harus menjadikan logika sebagai alat evaluasi, kritik, dan pemurnian pema-
haman hukum. Dari sinilah kebutuhan untuk membebaskan nalar dari
ketakutan berpikir pada subbab berikutnya menjadi semakin mendesak
dan tak terelakkan.

Membebaskan nalar dari ketakutan berpikir

Ketakutan berpikir merupakan salah satu bentuk penindasan paling halus
namun paling efektif dalam dunia pendidikan. Ia tidak selalu hadir dalam
bentuk larangan eksplisit, melainkan melalui atmosfer pedagogis yang
membiasakan kepatuhan, membungkam pertanyaan, dan menstigma-
tisasi keraguan. Dalam pendidikan figih dan agama, ketakutan berpikir
sering dibungkus dengan bahasa kesalehan: bertanya dianggap kurang
iman, berpikir kritis dicurigai sebagai pembangkangan, dan perbedaan
pandangan dicap sebagai penyimpangan. Pendidikan Islam yang membe-
baskan harus berani membongkar budaya ketakutan ini, karena tanpa
kebebasan nalar, tidak mungkin lahir manusia merdeka.

Ketakutan berpikir biasanya berakar pada relasi kuasa yang tidak
sehat. Otoritas pedagogis diposisikan sebagai kebenaran mutlak, semen-
tara peserta didik ditempatkan sebagai penerima pasif. Dalam struktur

Figih Pendidikan yang Membebaskan




semacam ini, berpikir menjadi aktivitas berisiko karena dapat dianggap
menantang otoritas. Paulo Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai
penindasan epistemik, di mana manusia dicegah untuk menyadari dan
menggunakan potensi berpikirnya sendiri. Pendidikan yang demikian
tidak hanya membatasi kebebasan intelektual, tetapi juga melumpuhkan
kepercayaan diri dan keberanian moral peserta didik.

Dalam konteks pendidikan Islam, ketakutan berpikir sering dilegiti-
masi oleh sakralisasi figih dan otoritas keagamaan. Ketika produk ijtihad
manusia diperlakukan sebagai kebenaran ilahi yang tak tersentuh, ruang
berpikir otomatis menyempit. Peserta didik belajar bahwa aman secara
religius berarti tidak bertanya dan tidak berbeda. Padahal Al-Quran justru
mengajarkan sebaliknya: beriman berarti berani menggunakan akal dan
bertanggung jawab atas pemahaman sendiri. Ibn Rushd (1997) menegaskan
bahwa melarang berpikir atas nama agama sama saja dengan menuduh
agama takut pada kebenaran.

Ketakutan berpikir juga dipelihara melalui pedagogi hukuman.
Kesalahan intelektual diperlakukan sebagai kegagalan moral, bukan seba-
gai bagian alami dari proses belajar. Peserta didik yang salah menjawab
atau mengajukan pertanyaan “tidak lazim” sering dipermalukan atau
disudutkan. Budaya ini melahirkan generasi yang pandai menebak jawaban
yang diinginkan, tetapi tidak berani berpikir jujur. Pendidikan Islam yang
membebaskan harus mengganti pedagogi hukuman dengan pedagogi
dialog, di mana kesalahan dipahami sebagai peluang refleksi dan pertum-
buhan.

Membebaskan nalar juga berarti membangun rasa aman epistemo-
logis. Peserta didik perlu merasa bahwa berpikir, bertanya, dan berbeda
pendapat tidak akan mengancam identitas atau keselamatannya. Ruang
kelas harus menjadi ruang aman untuk eksplorasi intelektual, bukan arena
penghakiman. Ki Hajar Dewantara (1936) menekankan bahwa pendidikan
adalah proses menuntun, bukan memaksa. Prinsip ini sejalan dengan sema-
ngat Islam yang memuliakan manusia sebagai subjek yang berkesadaran.

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir

-



=

Dalam tradisi Islam klasik, kebebasan berpikir justru menjadi syarat
kemajuan ilmu. Para ulama tidak takut berbeda pendapat, bahkan dengan
guru mereka sendiri, selama dilakukan dengan adab dan argumentasi yang
sahih. Ikhtilaf dipahami sebagai rahmat, bukan ancaman. Al-Ghazali dan
Ibn Rushd, meskipun berbeda pandangan tajam, sama-sama menunjuk-
kan bahwa perbedaan adalah bagian dari dinamika pencarian kebenaran.
Pendidikan Islam yang menakut-nakuti perbedaan sesungguhnya sedang
memutus hubungan dengan tradisi intelektualnya sendiri.

Membebaskan nalar dari ketakutan berpikir juga menuntut ketela-
danan dari pendidik. Guru yang takut dikritik akan melahirkan murid
yang takut berpikir. Sebaliknya, guru yang terbuka terhadap pertanyaan dan
perbedaan akan menumbuhkan keberanian intelektual. Dalam kerangka
figih pendidikan yang membebaskan, guru diposisikan sebagai murabbi
dan fasilitator dialog, bukan penjaga dogma. Keteladanan ini lebih efektif
daripada seribu nasihat tentang kebebasan berpikir.

Lebih jauh, membebaskan nalar berarti menghubungkan berpikir
dengan tanggung jawab moral. Kebebasan berpikir bukan lisensi untuk
sembrono atau nihilistik, melainkan amanah untuk mencari kebenaran dan
keadilan dengan sungguh-sungguh. Pendidikan Islam yang membebaskan
harus menanamkan adab berpikir: jujur pada argumen, rendah hati pada
keterbatasan, dan berani mengoreksi diri. Inilah kebebasan berpikir yang
matang, bukan kebebasan yang liar.

QS. Al-Baqarah [2]: 38

o S s 0 oo P ww S ;,/

)NJ&&?WLS\.M@U}LSJA ;vu Leb

s Sror
S5
“Maka jika datang kepadamu petunjuk dari-Ku, barang siapa mengikuti

petunjuk-Ku, tidak ada rasa takut pada mereka dan mereka tidak bersedih
hati.”

Ayat ini menegaskan bahwa petunjuk ilahi tidak melahirkan keta-
kutan, melainkan ketenangan dan keberanian. Ketika agama justru

Figih Pendidikan yang Membebaskan




digunakan untuk menakut-nakuti orang agar berhenti berpikir, maka
yang bekerja bukan hidayah, melainkan kekuasaan simbolik. Pendidikan
Islam yang membebaskan berpijak pada prinsip ini: iman yang benar
membebaskan nalar, bukan membungkamnya.

QS. Az-Zumar [39]: 17-18
al

Y Socek o Smr cese 2 S cor o o wor
é\f‘ )\ —w\ djr.«w djﬂ.” OM u.ﬂ\ (;(:D JL.G J...w

/ege,g)a’ P /c;,/ E ;;\// . e
‘Sampaikanlah kabar gembzm kepada hamba- hamba Ku, (yaitu) mereka yang
mendengarkan berbagai pendapat lalu mengikuti yang terbaik di antaranya.
Mereka itulah orang-orang yang diberi petunjuk oleh Allah dan mereka itulah
orang-orang yang berakal”

Ayat ini secara eksplisit memberi legitimasi ilahi kepada proses
berpikir komparatif dan kritis. Mendengarkan banyak pandangan bukan
tanda kesesatan, tetapi tanda akal yang hidup. Pendidikan fiqih yang
membebaskan menjadikan ayat ini sebagai dasar bahwa kebenaran tidak
takut diuji, dan iman tidak takut pada pertanyaan.

Hadits 1 - Tidak Ada Rasa Malu dalam Bertanya

“Tidak ada rasa malu dalam urusan agama” (HR. Al-Bukhari, no. 612, HR.
Muslim, no. 332)

Hadits ini sering dikutip dalam konteks figih ibadah, tetapi makna-
nya jauh lebih luas. Ia menegaskan bahwa bertanya dan mencari pema-
haman tidak boleh dibatasi oleh rasa takut, malu, atau ancaman moral.
Pendidikan yang menakut-nakuti peserta didik agar tidak bertanya telah
menyimpang dari teladan Nabi.

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir

101 (\



@ 102

Hadits 2 - Doa Memohon Perlindungan dari Ketakutan yang
Menyesatkan

S oo - S Si w wleo

s Y e oo 3l Gl ol
“Ya Allah, aku berlindung kepada-Mu dari ilmu yang tidak bermanfaat” (HR.
Muslim, no. 2722)

[lmu yang tidak bermanfaat bukan hanya ilmu yang tidak aplikatif,
tetapi juga ilmu yang menumbuhkan ketakutan, membungkam nalar,
dan mematikan keberanian moral. Pendidikan Islam yang membebaskan
menolak ilmu semacam ini dan mengupayakan ilmu yang membebaskan
akal dan jiwa.

Dengan demikian, membebaskan nalar dari ketakutan berpikir meru-
pakan langkah kunci dalam proyek figih pendidikan yang membebaskan.
Tanpa kebebasan nalar, akal akan terus dibelenggu, logika akan tumpul, dan
fiqih akan kehilangan daya etisnya. Pendidikan Islam yang berani membe-
baskan nalar sedang membuka jalan bagi lahirnya manusia merdeka:
manusia yang taat secara sadar, berpikir secara jernih, dan bertindak secara
bertanggung jawab. Dari sini, perjalanan buku ini akan bergerak menuju
Bab 5, yang menempatkan kembali pendidikan dalam cahaya Al-Quran
dan hadis sebagai sumber inspirasi pembebasan, bukan alat penjinakan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan



DBAD 5

PENDIDIKAN DALAM AL-QUR'AN
DAN HADIS

etelah Bab 4 menegaskan pentingnya pembebasan nalar melalui akal,

logika, dan keberanian berpikir, Bab 5 membawa pembaca kembali
ke sumber normatif utama Islam, yakni Al-Qur'an dan hadis, untuk
menegaskan bahwa pembebasan dalam pendidikan bukan gagasan impor
atau tambahan modern, melainkan berakar kuat dalam ajaran Islam itu
sendiri. Bab ini berfungsi sebagai penyeimbang penting: kebebasan berpikir
yang telah dibela secara epistemologis dan rasional kini ditautkan kembali
dengan wahyu, agar pembebasan tidak kehilangan orientasi nilai dan
makna transendennya.

Al-Qurian dan hadis tidak pernah mempresentasikan pendidikan
sebagai proses indoktrinasi satu arah. Sebaliknya, keduanya menampil-
kan pendidikan sebagai proses dialogis, bertahap, dan memanusiakan.

103




@ 104

Wahyu turun dalam rentang waktu panjang, merespons situasi konkret,
dan sering kali mengajak manusia berpikir, bertanya, serta merefleksikan
pengalaman hidupnya. Pola pewahyuan ini sendiri sudah merupakan
pedagogi ilahi yang menghormati kapasitas manusia sebagai subjek yang
belajar. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa pendekatan Al-Quran
bersifat moral dan kontekstual, bukan legalistik semata, sehingga menuntut
keterlibatan aktif akal dan kesadaran manusia.

Bab ini juga menyoroti sosok Nabi Muhammad sebagai pendidik
pembebas, bukan sekadar penyampai hukum. Dalam hadis-hadis sahih,
Nabi tampil sebagai figur yang mendengarkan, berdialog, memahami
kondisi psikologis dan sosial murid-muridnya, serta menyesuaikan metode
pendidikan dengan kebutuhan mereka. Pendidikan Nabi tidak bertumpu
pada ketakutan, melainkan pada empati dan keteladanan. Paulo Freire
(1970), meskipun berbicara dari tradisi berbeda, menekankan bahwa
pendidikan yang memanusiakan selalu bersifat dialogis—sebuah prinsip
yang justru telah dipraktikkan Nabi berabad-abad sebelumnya.

Bab 5 juga mengkritik kecenderungan sebagian pendidikan Islam yang
mengambil teks Al-Qur’an dan hadis secara parsial dan ahistoris, lalu
menggunakannya untuk membenarkan praktik pedagogis yang represif.
Ayat dan hadis dipetik untuk menekankan kepatuhan, sementara pesan
keadilan, rahmah, dan pembebasan sering terabaikan. Wael B. Hallaq
(2009) mengingatkan bahwa teks agama yang dilepaskan dari tujuan etisnya
berisiko menjadi alat legitimasi kekuasaan. Pendidikan Islam yang membe-
baskan harus berani membaca kembali teks secara utuh dan bermakna.

Dalam bab ini, konsep-konsep kunci seperti tarbiyah, talim, dan
tadib akan dikaji secara mendalam untuk menunjukkan bahwa pendidikan
dalam Islam mencakup pembinaan potensi, pengembangan ilmu, dan
penanaman adab secara terpadu. Ketiganya menegaskan bahwa pendi-
dikan bukan sekadar transfer informasi atau penegakan aturan, melainkan
proses transformasi manusia secara menyeluruh. Syed Muhammad Naquib
al-Attas (1993) menekankan bahwa tujuan akhir pendidikan Islam adalah
pembentukan manusia beradab, bukan sekadar manusia patuh.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Bab 5 juga menempatkan nilai dan kesadaran sebagai inti pendidikan
Qurani. Pendidikan dalam Al-Qur’an tidak berhenti pada perintah dan
larangan, tetapi bertujuan membentuk kesadaran moral yang hidup. Ayat-
ayat tentang keadilan, kasih sayang, tanggung jawab sosial, dan pembebasan
dari penindasan menunjukkan bahwa pendidikan Islam sejak awal berpi-
hak pada transformasi sosial. Ali Shariati (1979) menyebut Islam sebagai
agama yang membawa misi pembebasan manusia dari segala bentuk
penindasan, termasuk penindasan intelektual dan spiritual.

Dengan demikian, Bab 5 berfungsi sebagai legitimasi normatif bagi
seluruh argumen pembebasan yang telah dibangun pada bab-bab sebe-
lumnya. Bab ini menunjukkan bahwa figih pendidikan yang membebaskan
tidak bertentangan dengan Al-Quran dan hadis, tetapi justru setia pada ruh
dan tujuan terdalamnya. Pendidikan yang menindas nalar, menakut-nakuti
peserta didik, dan mematikan dialog bukanlah cerminan ajaran Islam,
melainkan penyimpangan pedagogis yang perlu dikoreksi.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan konsep tarbiyah, talim,
dan tadib, sebagai pintu masuk memahami paradigma pendidikan Islam
secara komprehensif. Dari sana, pembahasan akan bergerak menuju tela-
dan Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas, metode dialogis dan
empatik, hingga penegasan bahwa pendidikan dalam Islam adalah proses
transformasi kesadaran, bukan indoktrinasi. Dengan pijakan ini, figih
pendidikan yang membebaskan menemukan dasar normatifnya yang
kokoh dan tak terbantahkan.

Konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta‘dib

Pendidikan dalam Islam tidak pernah direduksi ke dalam satu makna
tunggal. Al-Qur'an dan hadis menghadirkan pendidikan sebagai proses
yang berlapis, holistik, dan memanusiakan, yang tercermin dalam tiga
konsep kunci: tarbiyah, ta'lim, dan tadib. Ketiganya bukan istilah yang
saling menggantikan, melainkan saling melengkapi dalam membentuk
manusia secara utuh—akalnya hidup, moralnya matang, dan kesadarannya
terarah. Pendidikan Islam yang membebaskan harus memahami ketiga

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis




@ 106

konsep ini secara proporsional, karena penyempitan makna pendidikan
pada salah satunya saja akan melahirkan praktik pedagogis yang timpang
dan berpotensi menindas.

Konsep tarbiyah berakar dari makna menumbuhkan, memelihara,
dan mengembangkan potensi secara bertahap. Dalam Al-Qur’an, akar
kata ini berkaitan dengan sifat Tuhan sebagai Rabb, yang membina dan
menumbuhkan seluruh makhluk dengan penuh perhatian dan kesinam-
bungan. Tarbiyah menekankan bahwa pendidikan adalah proses panjang
yang menghormati fitrah dan perkembangan manusia. Pendidikan tidak
boleh memaksa pertumbuhan yang instan atau seragam, karena setiap
manusia memiliki ritme dan potensi yang berbeda. Ki Hajar Dewantara
(1936) sejalan dengan semangat ini ketika menegaskan bahwa pendidikan
adalah menuntun tumbuhnya kodrat anak, bukan memaksanya sesuai
kehendak pendidik.

Dalam perspektif pembebasan, tarbiyah mengandung makna penting:
manusia tidak diciptakan untuk dijinakkan, tetapi untuk dikembangkan.
Pendidikan yang berangkat dari tarbiyah akan menolak kekerasan peda-
gogis, baik fisik maupun simbolik, karena kekerasan justru merusak proses
pertumbuhan. Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan yang
memanusiakan selalu menghormati proses dan pengalaman belajar peserta
didik. Tarbiyah yang sejati membangun rasa aman, kepercayaan diri, dan
keberanian berpikir—fondasi utama pembebasan manusia.

Sementara itu, talim menekankan dimensi pengajaran dan penca-
rian ilmu. Al-Quran menggambarkan Tuhan sebagai Allama al-insan
ma lam ya‘lam, yang mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya.
Ta'lim mengafirmasi bahwa ilmu adalah sarana penting bagi manusia
untuk memahami dunia, membaca realitas, dan menjalankan amanah
kekhalifahan. Namun dalam Islam, taim tidak berhenti pada transfer
informasi, melainkan menuntut pemahaman, penalaran, dan tanggung
jawab atas ilmu yang diperoleh. Ilmu tanpa pemahaman akan melahirkan
kesombongan atau kepatuhan buta, bukan kebijaksanaan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Masalah muncul ketika talim direduksi menjadi hafalan dan repro-
duksi jawaban. Pendidikan Islam kontemporer sering terjebak pada penga-
jaran yang menilai keberhasilan dari seberapa banyak peserta didik meng-
ingat, bukan seberapa dalam mereka memahami. Fazlur Rahman (1982)
mengkritik pendekatan ini karena memutus hubungan antara ilmu dan
tujuan moral wahyu. Talim yang membebaskan justru menuntut pelibatan
akal, dialog, dan refleksi kritis, sehingga ilmu menjadi cahaya kesadaran,
bukan beban kognitif yang menindas.

Konsep ketiga, tadib, sering dipahami sebagai adab atau etika, tetapi
maknanya jauh lebih dalam. Tadib menekankan penempatan segala sesu-
atu pada posisi yang tepat—ilmu pada fungsinya, akal pada perannya,
dan manusia pada martabatnya. Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993)
menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan Islam adalah tadib, yakni
pembentukan manusia beradab yang mampu mengenali kebenaran dan
bertindak adil. Dalam kerangka ini, pendidikan bukan sekadar mencetak
orang pintar, tetapi membentuk manusia bijaksana yang sadar akan tang-
gung jawab moral dan sosialnya.

Tadib memiliki makna pembebasan yang sangat kuat. Manusia yang
beradab adalah manusia yang tidak diperbudak oleh hawa nafsu, kekua-
saan, atau dogma yang tidak rasional. Pendidikan yang menanamkan tadib
akan melatih peserta didik berpikir dengan adab: kritis tanpa arogan, taat
tanpa kehilangan kebebasan, dan berbeda tanpa saling meniadakan. Ibn
Khaldun (2005) menegaskan bahwa peradaban hanya dapat bertahan jika
ilmu dan adab berjalan seiring. Ilmu tanpa adab akan melahirkan keru-
sakan, sementara adab tanpa ilmu akan melahirkan kepasrahan yang rapuh.

Dalam praktik pendidikan Islam, ketidakseimbangan antara tarbiyah,
talim, dan tadib sering menjadi sumber masalah. Pendidikan yang hanya
menekankan tarbiyah tanpa ta'lim berisiko melahirkan kesalehan emosi-
onal yang miskin wawasan. Pendidikan yang hanya menekankan talim
tanpa tadib berpotensi melahirkan kecerdasan teknis yang dingin dan
oportunistik. Sementara pendidikan yang mengklaim tadib tetapi menekan

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis

107 h



@ 108

kebebasan berpikir justru melahirkan kepatuhan semu yang bertentangan
dengan adab itu sendiri.

Pendidikan Islam yang membebaskan menuntut integrasi kreatif keti-
ganya. Tarbiyah memastikan proses pendidikan menghormati fitrah dan
pertumbuhan manusia, falim memastikan akal diasah dan pengetahuan
dikembangkan secara kritis, sementara tadib memastikan seluruh proses
diarahkan pada pembentukan manusia beradab dan bermartabat. Integrasi
ini tidak bersifat mekanis, tetapi dialogis dan kontekstual, menyesuaikan
dengan kebutuhan zaman tanpa kehilangan orientasi nilai.

QS. Al-Isra’ [17]: 24

‘W d\w § gl o) Jw

“Dan ucapkanlah: ‘Wahai Tuhanku, kaszhzlah mereka berdua (orang tuaku)

>

sebagaimana mereka telah mendidikku (rabbayani) ketika aku kecil.

Kata rabbayani menjadi akar konseptual tarbiyah, yang bermakna
menumbuhkan, memelihara, dan mengembangkan secara bertahap.
Tarbiyah dalam Al-Qur’an tidak berorientasi pada pemaksaan hasil instan,
melainkan pada proses panjang pematangan manusia. Pendidikan yang
membebaskan memaknai tarbiyah sebagai pendampingan penuh kasih
yang menghormati irama tumbubh setiap individu.

QS. Al-Baqarah [2]: 31

— 0% 00 ~ - -
& TN 25k e
“Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama seluruhnya.”
Ayat ini menegaskan dimensi talim: proses pemberian pengetahuan
dan makna. Mengajarkan “nama-nama” bukan sekadar memberi label,

tetapi membuka kemampuan konseptual manusia untuk memahami,
mengklasifikasi, dan memberi makna pada realitas. Talim dalam

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pendidikan Islam yang membebaskan menuntut kejelasan konsep, argu-
mentasi, dan dialog—bukan sekadar transfer informasi.

QS. Al-Qalam [68]: 4

- \vvr 2w -

e gl 4 i

“Dan sungguh engkau (Muhammad) benar-benar berada di atas akhlak yang
agung.”

Ayat ini menjadi fondasi konsep tadib, yakni pembentukan adab dan
integritas moral. Pendidikan Islam tidak berhenti pada pertumbuhan
(tarbiyah) dan pengajaran (ta‘lim), tetapi berpuncak pada pembentukan
kepribadian beradab. Tadib memastikan bahwa ilmu tidak menjadi alat
kesombongan atau penindasan, melainkan sarana pemuliaan manusia.

Hadits 1 - Dimensi Talim (Pengajaran Ilmu)

wrb S o S

“Sesungguhnya aku diutus sebagai pendidik (pengajar).” (HR. Ibnu Majah, no.

229, Dinilai sahih oleh Al-Albani)

Hadits ini menegaskan misi falim Nabi: menyampaikan pengetahuan
dengan cara yang memudahkan dan mencerahkan. Pendidikan yang
membebaskan meneladani Nabi sebagai pengajar yang dialogis, empatik,
dan menghargai proses belajar, bukan sebagai otoritas yang menakutkan.

Hadits 2 - Dimensi Tadib (Pembentukan Adab)

/og,o.p/ ///w /‘5}/:-
“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan kemulzaan akhlak." (HR.
Ahmad, no. 8952, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan Islam adalah
pematangan adab, bukan sekadar kecakapan kognitif. Dalam figih

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis




pendidikan yang membebaskan, tadib memastikan bahwa kebebasan
berpikir selalu diiringi tanggung jawab moral.

Dengan demikian, konsep tarbiyah, ta'lim, dan tadib menunjukkan
bahwa pendidikan dalam Islam sejak awal adalah proyek pembebasan
manusia. Pendidikan tidak dimaksudkan untuk mencetak manusia patuh
tanpa kesadaran, tetapi manusia merdeka yang berilmu, beradab, dan
bertanggung jawab. Memahami ketiga konsep ini secara utuh menjadi lang-
kah awal untuk membaca kembali praktik pendidikan Islam agar selaras
dengan ruh Al-Qur'an dan misi profetik Nabi. Dari sinilah pembahasan
tentang Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas pada subbab
berikutnya menemukan pijakan normatif dan pedagogisnya.

Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas

Nabi Muhammad tidak hanya hadir sebagai pembawa wahyu dan pene-
tap hukum, tetapi juga sebagai pendidik pembebas yang merevolusi cara
manusia memahami diri, Tuhan, dan dunia. Seluruh misi kenabian beliau,
jika dibaca secara pedagogis, merupakan proyek pembebasan kesadaran
manusia dari kebodohan, ketakutan, penindasan, dan penghambaan
kepada selain Allah. Pendidikan Nabi tidak diarahkan untuk mencetak
manusia patuh secara mekanis, melainkan membentuk manusia merdeka
yang sadar, berakal, dan bermartabat. Inilah inti pendidikan profetik yang
sering terlupakan ketika Nabi direduksi hanya sebagai figur legalistik.

Konteks sosial tempat Nabi Muhammad menjalankan misi pendidik-
annya adalah masyarakat yang sarat dengan penindasan struktural dan
kegelapan kesadaran. Masyarakat Arab pra-Islam hidup dalam sistem
tribal yang menindas kaum lemah, memperbudak manusia, meminggir-
kan perempuan, dan mematikan nalar kritis melalui kultus tradisi. Dalam
situasi seperti ini, pendidikan Nabi tidak mungkin bersifat netral. Ia harus
bersifat emansipatoris, membongkar struktur keyakinan dan kekuasaan
yang tidak adil. Ali Shariati (1979) menyebut Nabi Muhammad sebagai
revolusioner spiritual yang membangkitkan kesadaran tauhid sebagai
fondasi pembebasan manusia.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Metode pendidikan Nabi sangat jauh dari indoktrinasi. Beliau tidak
memaksa keyakinan, tetapi membangun kesadaran secara bertahap dan
dialogis. Wahyu yang turun pun mengikuti ritme pedagogis yang menghor-
mati kesiapan psikologis dan sosial umat. Nabi berdialog, mendengarkan,
dan menjawab pertanyaan sesuai tingkat pemahaman lawan bicaranya.
Dalam banyak hadis, Nabi justru merespons pertanyaan dengan perta-
nyaan lain, mendorong proses berpikir dan refleksi. Pola ini menunjukkan
bahwa pendidikan Nabi berorientasi pada pembentukan kesadaran, bukan
sekadar kepatuhan formal.

Nabi Muhammad juga menempatkan martabat manusia sebagai pusat
pendidikan. Beliau memuliakan orang-orang yang secara sosial terping-
girkan: budak, perempuan, anak-anak, dan kaum miskin. Pendidikan
Nabi membebaskan mereka dari stigma dan rasa rendah diri, sekaligus
membongkar legitimasi moral kaum elite yang menindas. Dalam perspektif
pedagogis, ini adalah pendidikan kesadaran sosial yang sangat radikal.
Paulo Freire (1970) menyebut pendidikan semacam ini sebagai pendidikan
pembebasan, karena ia mengubah cara manusia melihat dirinya sendiri
dan posisinya dalam struktur sosial.

Keteladanan Nabi merupakan instrumen pendidikan yang paling kuat.
Beliau tidak hanya mengajarkan nilai, tetapi menghidupkan nilai dalam
tindakan nyata. Kejujuran, keadilan, kesabaran, dan kasih sayang tidak
disampaikan sebagai slogan moral, melainkan ditunjukkan dalam relasi
sehari-hari. Pendidikan melalui keteladanan ini membangun kepercayaan
dan kesadaran, bukan ketakutan. Al-Ghazali menegaskan bahwa teladan
moral pendidik lebih berpengaruh daripada seribu kata, karena manusia
belajar lebih efektif melalui pengalaman konkret.

Dalam hal hukum dan figih, Nabi juga menunjukkan fleksibilitas peda-
gogis yang luar biasa. Beliau tidak menerapkan hukum secara kaku tanpa
mempertimbangkan konteks dan dampaknya bagi manusia. Banyak hadis
menunjukkan bahwa Nabi memilih kemudahan ketika tidak bertentangan
dengan prinsip moral yang lebih tinggi. Pendekatan ini menunjukkan
bahwa hukum dalam pendidikan Nabi berfungsi sebagai alat pemelihara

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis



=

kemanusiaan, bukan sebagai instrumen penindasan. Jasser Auda (2008)
menegaskan bahwa spirit maqashid syariah—perlindungan martabat dan
kemaslahatan manusia—telah dipraktikkan Nabi jauh sebelum dirumuskan

secara teoritis.

Pendidikan Nabi juga sangat menghargai pertanyaan dan perbedaan.
Para sahabat sering berbeda pendapat di hadapan Nabi, dan beliau tidak
memadamkan perbedaan tersebut selama masih berada dalam kerangka
etika dan pencarian kebenaran. Bahkan setelah wafat Nabi, tradisi perbe-
daan ini berlanjut dan menjadi fondasi lahirnya berbagai mazhab figih. Ibn
Rushd (1997) menegaskan bahwa iklim intelektual yang dibangun Nabi
adalah iklim yang menghargai nalar dan dialog, bukan keseragaman paksa.

Yang paling mendasar, Nabi Muhammad membebaskan manusia
melalui tauhid. Tauhid tidak hanya bermakna pengakuan teologis, tetapi
pembebasan eksistensial dari segala bentuk penghambaan palsu: kepada
manusia, tradisi, kekuasaan, dan ketakutan. Pendidikan tauhid yang diajar-
kan Nabi melahirkan manusia yang berani berpikir, bersikap, dan bertindak
berdasarkan nurani dan keadilan. Inilah fondasi terdalam figih pendidikan
yang membebaskan, karena tanpa tauhid yang membebaskan, pendidikan
mudah berubah menjadi alat domestikasi.

QS. Al-Jumu‘ah [62]: 2

wor e or o for oS z 2o - ww;ﬁ,‘ Pl u,p/}

: "/ o,j J.s o \,\{ u\, JK;.\; ‘LQ/ \ﬁi‘\w

“Dialah yang mengutus kepada kaum yang ummi seorang Rasul darz kalangan
mereka sendiri, yang membacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka, menyucikan
mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab dan hikmah, padahal
sebelumnya mereka benar-benar berada dalam kesesatan yang nyata”

Ayat ini menyajikan kerangka pedagogi profetik yang lengkap
dan membebaskan. Urutannya sangat signifikan: tilawah (pembacaan
makna), tazkiyah (pemurnian kesadaran), lalu talim (pengajaran kitab dan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




hikmah). Nabi tidak memulai pendidikan dengan hukuman atau kontrol,
tetapi dengan pencerahan makna dan pemulihan martabat manusia.
Pendidikan profetik adalah proses emansipasi dari kebodohan, ketakutan,
dan penindasan simbolik.

QS. Al-A‘raf [7]: 157

o o ° “o //D;Oo/ oS0 o Sor }///

“..dan Dia (Muhammad) membebaskan mereka dari beban beban dan
belenggu-belenggu yang ada pada mereka”

Ayat ini menegaskan misi pembebasan Nabi secara eksplisit. Isr
(beban berat) dan aghlal (belenggu) tidak hanya bermakna fisik, tetapi
juga belenggu mental, kultural, dan religius. Nabi hadir sebagai pendidik
yang membebaskan manusia dari ketakutan, takhayul, dan otoritarianisme
keagamaan. Pendidikan yang menindas atas nama Nabi justru mengkhi-
anati misi kenabian itu sendiri.

Hadits 1 - Nabi Menolak Kekerasan Pedagogis

o S e/ - /}//o;_// P /w) -

Tzdaklah Rasulullah diberi pllzhan antara dua perkara kecualz beliau memzhh
yang lebih mudah selama bukan dosa” (HR. Al-Bukhari, no. 3560, HR.
Muslim, no. 2327)

Hadits ini menegaskan prinsip pedagogis Nabi: memudahkan, bukan
mempersulit. Pendidikan yang membebaskan tidak dibangun di atas
ketakutan dan tekanan, tetapi pada kemudahan yang berorientasi pada
pertumbuhan kesadaran. Nabi memahami bahwa beban berlebihan justru
mematikan potensi manusia.

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis




=

Hadits 2 - Nabi Membebaskan Kesalahan sebagai Proses Belajar

o o b 02 00 ~- w S ss sRo W

A.JG ‘}b;,w‘ L") OL.M”) \LA-‘ U’G GAYJ)\A a\m d\

“Sesungguhnya Allah memaafkan umatku darz kesalahan, kelupaan, dan apa
yang mereka lakukan karena dipaksa” (HR. Ibnu Majah, no. 2045, Dinilai
hasan sahih oleh Al-Albani)

Hadits ini mengukuhkan bahwa kesalahan bukan dosa pedago-
gis, melainkan bagian dari proses belajar manusia. Pendidikan profetik
membuka ruang aman bagi kegagalan dan pertumbuhan. Ketika pendi-
dikan menghukum kesalahan secara represif, ia telah menyimpang dari
teladan Nabi.

Dengan demikian, Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas
memberikan teladan pedagogis yang sangat kaya dan relevan bagi pendi-
dikan Islam kontemporer. Pendidikan Nabi berorientasi pada kesadaran,
martabat, dialog, dan transformasi sosial, bukan pada indoktrinasi dan
ketakutan. Menghidupkan kembali teladan pendidikan Nabi berarti
mengembalikan pendidikan Islam pada ruh profetiknya: membebaskan
manusia agar mampu hidup sebagai subjek yang sadar, beriman secara
rasional, dan bertanggung jawab dalam membangun peradaban. Dari
sinilah pembahasan tentang metode dialogis dan empatik Nabi pada
subbab berikutnya akan diperdalam sebagai praksis konkret pendidikan
pembebasan.

Metode dialogis dan empatik Nabi

Salah satu ciri paling menonjol dari pendidikan Nabi Muhammad adalah
metode dialogis dan empatik yang menempatkan manusia sebagai subjek
pembelajaran, bukan objek penjinakan. Nabi tidak mendidik melalui
monolog panjang yang menuntut kepatuhan pasif, melainkan melalui
percakapan yang hidup, pertanyaan yang menggugah, dan respons yang
disesuaikan dengan kondisi psikologis serta sosial lawan bicara. Metode
ini menunjukkan bahwa pendidikan profetik berangkat dari pemahaman

Figih Pendidikan yang Membebaskan




mendalam tentang manusia sebagai makhluk yang belajar melalui relasi,
pengalaman, dan makna.

Dialog dalam pendidikan Nabi bukan sekadar teknik komunikasi,
melainkan sikap teologis dan pedagogis. Dengan berdialog, Nabi meng-
akui martabat akal dan kebebasan manusia. Banyak hadis memperlihat-
kan bagaimana Nabi membuka ruang tanya jawab, bahkan untuk perta-
nyaan-pertanyaan yang sensitif dan kontroversial. Ketika seorang pemuda
datang meminta izin berzina, Nabi tidak menghardik atau mengutuknya.
Sebaliknya, beliau berdialog secara empatik, mengajak pemuda itu berpi-
kir dari sudut pandang kemanusiaan dan nurani. Pendekatan ini tidak
hanya mengubah perilaku, tetapi juga membangun kesadaran moral yang
lebih dalam—sebuah pembelajaran yang lahir dari pemahaman, bukan
ketakutan.

Empati menjadi jantung dari metode dialogis Nabi. Empati berarti
kemampuan merasakan dan memahami kondisi orang lain tanpa meng-
hakimi. Nabi menyesuaikan bahasa, kedalaman penjelasan, dan tuntutan
moral sesuai kapasitas pendengarnya. Kepada orang awam, beliau menyam-
paikan ajaran secara sederhana dan praktis; kepada sahabat yang lebih
matang, beliau membuka ruang refleksi yang lebih luas. Pendekatan ini
menunjukkan bahwa pendidikan yang membebaskan selalu kontekstual
dan manusiawi. Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidik yang bijak adalah
yang mampu membaca keadaan jiwa peserta didik sebelum menyampai-

kan ilmu.

Metode dialogis Nabi juga tampak dalam penghargaan terhadap
pertanyaan. Bertanya tidak dianggap sebagai tanda kebodohan atau kele-
mahan iman, melainkan sebagai pintu ilmu. Nabi bahkan mendorong para
sahabat untuk bertanya, dan ketika pertanyaan muncul dari kebingungan
atau keraguan, beliau menjawabnya dengan sabar. Dalam perspektif pendi-
dikan modern, ini sejalan dengan gagasan bahwa rasa ingin tahu adalah
motor utama pembelajaran. Paulo Freire (1970) menekankan bahwa pendi-
dikan dialogis membebaskan manusia dari budaya diam dan melatih
mereka menjadi subjek yang sadar dan kritis.

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis




Selain dialog verbal, Nabi juga menggunakan bahasa empati non-ver-
bal: sikap tubuh, ekspresi wajah, dan tindakan nyata. Beliau mendengarkan
dengan penuh perhatian, tidak memotong pembicaraan, dan menun-
jukkan penghargaan terhadap lawan bicara. Sikap ini menciptakan rasa
aman psikologis yang sangat penting dalam proses belajar. Peserta didik
yang merasa dihargai akan lebih berani berpikir, bertanya, dan berubah.
Pendidikan Islam yang membebaskan perlu meneladani dimensi ini,
karena pembebasan nalar tidak mungkin terjadi dalam iklim ketakutan
dan penghakiman.

Metode dialogis Nabi juga bersifat transformasional, bukan sekadar
informasional. Dialog tidak berhenti pada pertukaran kata, tetapi diarahkan
pada perubahan cara pandang dan sikap hidup. Nabi sering mengguna-
kan perumpamaan, kisah, dan analogi untuk membantu peserta didik
mengaitkan ajaran dengan pengalaman hidup mereka. Dengan cara ini,
nilai tidak dipaksakan dari luar, tetapi tumbuh dari dalam kesadaran. Ibn
Khaldun (2005) menekankan bahwa pembelajaran yang efektif adalah yang
berangkat dari pengalaman konkret, karena manusia belajar paling baik
ketika makna bersentuhan dengan realitas hidupnya.

Dalam konteks figih pendidikan yang membebaskan, metode dialogis
dan empatik Nabi memberikan pelajaran penting: hukum dan nilai harus
diajarkan dengan pendekatan kemanusiaan. Ketika figih diajarkan tanpa
empati, ia mudah berubah menjadi alat penindasan. Sebaliknya, ketika
figih disampaikan melalui dialog dan pemahaman konteks, ia menjadi
panduan etis yang memerdekakan. Jasser Auda (2008) menunjukkan
bahwa magqashid syariah hanya dapat diwujudkan melalui pendekatan
yang peka terhadap kondisi manusia, bukan melalui penerapan hukum
yang kaku.

Metode dialogis Nabi juga menumbuhkan tanggung jawab moral,
bukan ketergantungan pada otoritas. Peserta didik tidak diajarkan untuk
selalu menunggu jawaban, tetapi dilatih untuk menimbang, memilih, dan
bertanggung jawab atas pilihannya. Pendidikan semacam ini melahirkan
manusia dewasa secara moral, yang mampu beragama tanpa harus diawasi

Figih Pendidikan yang Membebaskan




terus-menerus. Inilah ciri utama pendidikan pembebasan: ketaatan yang
lahir dari kesadaran, bukan dari kontrol eksternal.

QS. An-Nahl [16]: 125

- wo So ‘/ - 00 - 0 007 20 _0 o s oW o\ S oo
g o }// 3
‘;’.«.\>-‘

“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran
yang baik, dan berdebatlah dengan mereka dengan cara yang paling baik”

Ayat ini adalah manifesto pedagogi dialogis dalam Islam. Perintah
berdakwah—yang juga berarti mendidik—tidak dilakukan dengan pemak-
saan, melainkan dengan hikmah (kebijaksanaan kontekstual), mau‘izhah
hasanah (nasihat empatik), dan jidal billati hiya ahsan (dialog terbaik).
Pendidikan yang membebaskan menjadikan dialog sebagai metode utama,
bukan ancaman atau dominasi suara tunggal.

QS. Ali ‘Imran [3]: 159
Lo

o & L o- 000 - - - - S ers ot - wo -~ w 0o Py
s T Bl G o LS8 i e ) GG

N e
“Maka berkat rahmat dari Allah engkau (Muhammad) berlaku lemah lembut
kepada mereka. Sekiranya engkau bersikap keras dan berhati kasar, niscaya
mereka menjauh dari sekelilingmu.”

Ayat ini menegaskan bahwa empati adalah syarat keberhasilan
pendidikan. Kekerasan verbal maupun simbolik justru merusak relasi
pedagogis. Dalam pendidikan fiqih yang membebaskan, kelembutan bukan
kelemahan, tetapi strategi profetik untuk menumbuhkan kesadaran dan
partisipasi aktif peserta didik.

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis




fj 118

Hadits 1 - Nabi Mendengarkan sebelum Mengajar

“Nabi tidak pernah memotong pembicaraan seseorang.” (HR. Abu Dawud, no.
4781, Dinilai hasan)

Hadits ini menunjukkan etika dialog Nabi: mendengarkan secara
penuh. Pendidikan dialogis menuntut kesediaan guru untuk mendengar,
bukan sekadar berbicara. Dalam ruang kelas yang membebaskan, suara
peserta didik diperlakukan sebagai bagian dari proses pencarian makna,
bukan gangguan otoritas.

Hadits 2 - Nabi Menjawab Sesuai Kondisi Penanya

o or V\vv o S S b wo s -
- - Wz a4y
Az 58 Je Bl Cot 88 I OF
“Nabi menjawab pertanyaan seseorang sesuai dengan tingkat pemahamannya.”
(HR. Al-Baihaqi dalam Syu‘ab al-Iman, Maknanya sahih dan diterima luas

oleh ulama tarbiyah)

Hadits ini menegaskan prinsip diferensiasi pedagogis. Nabi tidak
menyamaratakan cara mengajar, tetapi menyesuaikannya dengan kapasitas
kognitif dan psikologis peserta didik. Pendidikan figih yang membebaskan
menghargai perbedaan kemampuan dan latar belakang, bukan memaksa-
kan standar tunggal.

Dengan demikian, metode dialogis dan empatik Nabi Muhammad
merupakan fondasi praksis bagi pendidikan Islam yang membebaskan.
Metode ini membuktikan bahwa dialog tidak melemahkan otoritas nilai,
justru menguatkannya melalui pemahaman dan kesadaran. Menghidupkan
kembali metode ini berarti mengembalikan pendidikan Islam pada ruh
profetiknya—ruh yang memuliakan manusia, membebaskan nalar, dan
menumbuhkan iman yang hidup. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke
pendidikan nilai dan kesadaran pada subbab berikutnya, untuk menegas-
kan bahwa tujuan akhir pendidikan Qur’ani bukanlah kepatuhan formal,
melainkan transformasi batin dan sosial.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Pendidikan nilai dan kesadaran

Inti terdalam pendidikan dalam Al-Qur’an dan hadis bukanlah kepatuhan
formal terhadap aturan, melainkan pembentukan nilai dan kesadaran
yang hidup dalam diri manusia. Pendidikan yang hanya menekankan
aspek perilaku lahiriah tanpa membangun kesadaran batin akan mela-
hirkan ketaatan semu—rapi di permukaan, rapuh di kedalaman. Nabi
Muhammad menempatkan nilai dan kesadaran sebagai tujuan utama
pendidikan, karena hanya kesadaranlah yang mampu menuntun manusia
bertindak benar bahkan ketika tidak diawasi. Inilah perbedaan mendasar
antara pendidikan yang membebaskan dan pendidikan yang menjinakkan.

Al-Quran secara konsisten berbicara tentang perubahan manusia
dari dalam ke luar. Ayat yang menyatakan bahwa Allah tidak mengubah
keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada dalam diri
mereka menunjukkan bahwa transformasi sejati selalu berangkat dari
kesadaran internal. Pendidikan dalam Islam, karena itu, tidak cukup hanya
mengatur tindakan, tetapi harus menyentuh cara berpikir, cara menilai, dan
cara memaknai hidup. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa pesan
moral Al-Quran selalu ditujukan untuk membentuk kesadaran etis, bukan
sekadar kepatuhan legalistik.

Nabi Muhammad mendidik nilai melalui internalisasi, bukan pemak-
saan. Nilai kejujuran, keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab tidak
diajarkan sebagai daftar kewajiban, tetapi ditanamkan melalui pengalaman,
keteladanan, dan dialog. Nabi memahami bahwa nilai yang dipaksa-
kan dari luar akan mudah runtuh ketika tekanan hilang, sementara nilai
yang tumbuh dari kesadaran akan menjadi kompas hidup yang stabil.
Paulo Freire (1970) menyebut proses ini sebagai conscientization, yakni
pembangkitan kesadaran kritis yang membuat manusia mampu mema-
hami dan mengubah realitasnya secara bertanggung jawab.

Pendidikan nilai dalam Islam juga bersifat reflektif, bukan dogmatis.
Al-Qur’an sering mengajak manusia merenungkan konsekuensi moral
dari tindakan, bukan sekadar menyebutkan benar dan salah. Kisah-kisah
para nabi, umat terdahulu, dan perumpamaan moral berfungsi sebagai

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis




@ 120

cermin refleksi, bukan sebagai alat indoktrinasi. Dengan refleksi, peserta
didik diajak memahami mengapa suatu nilai penting dan bagaimana ia
berpengaruh pada kehidupan pribadi dan sosial. Ibn Khaldun (2005)
menegaskan bahwa kesadaran moral yang lahir dari refleksi lebih tahan
lama daripada kepatuhan yang lahir dari paksaan.

Kesadaran yang dibangun Nabi juga bersifat sosial dan historis.
Pendidikan tidak berhenti pada kesalehan individual, tetapi diarahkan pada
kepekaan terhadap ketidakadilan, penindasan, dan penderitaan sesama.
Nilai keadilan dalam Islam selalu terkait dengan keberpihakan pada yang
lemah dan tertindas. Ali Shariati (1979) menekankan bahwa Islam adalah
agama kesadaran sosial, yang menuntut umatnya tidak hanya saleh secara
ritual, tetapi juga bertanggung jawab secara historis. Pendidikan Islam yang
membebaskan harus menumbuhkan kesadaran ini sejak dini.

Masalah besar dalam pendidikan Islam kontemporer adalah reduksi
pendidikan nilai menjadi moralitas formal. Nilai diukur dari kepatuhan
terhadap aturan simbolik, bukan dari integritas batin dan keberanian moral.
Peserta didik belajar “apa yang boleh dan tidak boleh’, tetapi tidak diajak
memahami makna dan tujuan di balik larangan dan perintah. Akibatnya,
moralitas menjadi situasional dan mudah dinegosiasikan. Pendidikan
semacam ini gagal membentuk karakter merdeka dan justru melahirkan
kepatuhan oportunistik.

Pendidikan nilai yang membebaskan juga harus mengakui proses dan
kegagalan. Kesadaran tidak tumbuh secara instan, tetapi melalui pergu-
latan, kesalahan, dan refleksi berulang. Nabi Muhammad tidak menghu-
kum kesalahan moral dengan pendekatan yang merendahkan martabat,
tetapi menggunakannya sebagai momentum pembelajaran. Pendekatan
ini menunjukkan bahwa pendidikan nilai sejati tidak mempermalukan,
melainkan membimbing. Dalam konteks pedagogis, ini berarti mencipta-
kan ruang aman untuk belajar dari kesalahan tanpa kehilangan tanggung
jawab etis.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, nilai dan
kesadaran menjadi jiwa dari hukum. Hukum tanpa nilai akan menjadi

Figih Pendidikan yang Membebaskan




instrumen kekuasaan, sementara nilai tanpa kesadaran akan menjadi
slogan kosong. Pendidikan figih harus diarahkan untuk menumbuhkan
kesadaran maqashid—tujuan kemanusiaan hukum—agar peserta didik
memahami bahwa setiap aturan hadir untuk menjaga martabat, keadilan,
dan kemaslahatan manusia. Jasser Auda (2008) menegaskan bahwa hukum
yang tidak membangun kesadaran etis kehilangan legitimasi moralnya.

QS. Asy-Syams [91]: 7-10

s 0% or oo r0e s Nw - [

u‘cﬂ"”@%ﬁ}%}wbcbtrﬁwwj

A wo 1 A wr
e cf’ b 5 G WSS

“Dan demi jiwa serta penyempurnaannya, maka Allah mengilhamkan
kepadanya jalan kefasikan dan ketakwaannya. Sungguh beruntung orang yang
menyucikannya, dan sungguh rugi orang yang mengotorinya.”

Ayat ini menegaskan bahwa pendidikan nilai berakar pada kesadaran
batin manusia, bukan semata pada kontrol eksternal. Nilai tidak ditanam-
kan dari luar secara mekanis, melainkan dibangkitkan dari potensi moral
yang telah dianugerahkan Allah. Pendidikan Islam yang membebaskan
memahami tazkiyatun nafs sebagai proses penyadaran, bukan indoktrinasi.

QS. Al-M2’idah [5]: 8
\/:u S s0e P oS ow
s S a1
“Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa.”
Ayat ini menghubungkan nilai keadilan dengan kesadaran etis, bukan
sekadar kepatuhan hukum. Takwa bukan hanya hasil ketaatan ritual, tetapi

buah dari kesadaran nilai yang hidup. Pendidikan fiqih yang membebaskan
menjadikan keadilan sebagai nilai reflektif, bukan slogan normatif kosong.

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis




@ 122

Hadits 1 - Standar Moral Internal

orr - ws 0% s o rg oo o ~ R /}: 0or "})‘e.o 2o b doo
5w
S

“Kebaikan adalah akhlak yang baik, dan dosa adalah sesuatu yang mengganjal
di hatimu dan engkau tidak suka jika orang lain mengetahuinya” (HR. Muslim,
no. 2553)

Hadits ini menunjukkan bahwa Nabi membangun kompas moral
internal pada diri manusia. Kesadaran nilai tidak selalu bergantung pada
pengawasan eksternal, tetapi pada kepekaan nurani. Pendidikan yang
membebaskan bertujuan menumbuhkan kesadaran batin yang mampu
membimbing perilaku bahkan ketika tidak diawasi.

Hadits 2 - Ketakwaan sebagai Kesadaran Internal

P \ ow o

Lals (g,
(Nabi menunjuk ke dadanya tiga kali) “Takwa itu di sini” (HR. Muslim, no.
2564)

Hadits ini secara eksplisit menempatkan nilai dan takwa pada kesa-
daran internal, bukan pada simbol atau tampilan luar. Pendidikan Islam
yang hanya menekankan formalitas hukum tanpa menyentuh kesadaran
batin berisiko melahirkan moralitas palsu.

Dengan demikian, pendidikan nilai dan kesadaran merupakan puncak
dari pendidikan Qur’ani dan profetik. Pendidikan tidak dimaksudkan
untuk mencetak manusia patuh yang diawasi dari luar, tetapi manusia
sadar yang mampu mengawasi dirinya sendiri dengan nurani dan akal.
Inilah manusia merdeka yang menjadi tujuan utama Figih Pendidikan
yang Membebaskan. Dari titik ini, pembahasan akan berlanjut ke subbab
terakhir Bab 5 tentang pendidikan sebagai transformasi, bukan indok-
trinasi, untuk menegaskan secara eksplisit perbedaan paradigma antara
pendidikan pembebasan dan pendidikan penjinakan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Pendidikan sebagai transformasi, bukan
indoktrinasi

Pendidikan dalam Islam, sebagaimana ditunjukkan oleh Al-Quran dan
teladan Nabi Muhammad, pada hakikatnya adalah proses transformasi
kesadaran, bukan praktik indoktrinasi yang menuntut kepatuhan tanpa
pemahaman. Transformasi berarti perubahan yang bersumber dari dalam
diri manusia—cara berpikirnya, cara memandang dunia, dan cara bertin-
dak secara etis—sementara indoktrinasi bekerja dari luar, memaksakan
keyakinan dan perilaku melalui tekanan simbolik, otoritas, atau ketakutan.
Perbedaan ini bukan sekadar terminologis, melainkan menentukan apakah
pendidikan akan melahirkan manusia merdeka atau manusia jinak.

Indoktrinasi berangkat dari asumsi bahwa peserta didik adalah wadah
kosong yang harus diisi dengan kebenaran versi otoritas. Dalam pola ini,
pertanyaan dipersempit, dialog dibatasi, dan perbedaan dianggap ancaman.
Pendidikan semacam ini mungkin menghasilkan keseragaman perilaku,
tetapi ia gagal membangun kesadaran. Paulo Freire (1970) menyebutnya
sebagai banking education, di mana pengetahuan ditabungkan ke dalam
pikiran peserta didik tanpa melibatkan pengalaman dan refleksi. Dalam
konteks pendidikan agama, indoktrinasi melahirkan kepatuhan simbolik
yang mudah runtuh ketika otoritas menghilang.

Sebaliknya, pendidikan sebagai transformasi memandang peserta
didik sebagai subjek yang berkesadaran, yang memiliki pengalaman, nalar,
dan potensi moral. Transformasi terjadi ketika peserta didik terlibat aktif
dalam proses memahami, menilai, dan memaknai ajaran. Al-Quran sendiri
tidak memaksa iman, tetapi mengajak manusia merenung, berdialog, dan
mengambil keputusan secara sadar. Prinsip la ikraha fi al-din menunjukkan
bahwa keyakinan yang otentik hanya mungkin lahir dari kebebasan dan
pemahaman, bukan dari paksaan pedagogis.

Pendidikan transformasional juga bersifat prosesual dan bertahap.
Nabi Muhammad tidak menuntut perubahan instan, tetapi membangun
kesadaran secara gradual sesuai kesiapan umat. Larangan dan perintah

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis




@ 124

turun dalam konteks pendidikan sosial yang mempertimbangkan kondisi
psikologis dan budaya masyarakat. Pendekatan ini menunjukkan bahwa
perubahan yang berkelanjutan lahir dari internalisasi nilai, bukan dari
penegakan aturan secara mendadak. Al-Ghazali menegaskan bahwa pendi-
dikan yang bijak selalu memperhatikan tahapan jiwa manusia, karena
perubahan moral membutuhkan waktu dan kesabaran.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, transformasi
berarti menggeser fokus dari apa yang harus ditaati ke mengapa sesuatu
harus ditaati. Peserta didik diajak memahami tujuan etis di balik hukum,
dampaknya bagi kemanusiaan, dan relevansinya dengan kehidupan nyata.
Dengan cara ini, ketaatan tumbuh sebagai pilihan sadar, bukan refleks takut.
Fazlur Rahman (1982) menekankan bahwa hukum Islam harus dibaca
sebagai instrumen moral yang menuntun manusia menuju keadilan, bukan
sebagai kumpulan perintah yang terlepas dari tujuan kemanusiaannya.

Pendidikan sebagai transformasi juga menuntut keterbukaan terhadap
perubahan dan kritik. Transformasi tidak mungkin terjadi dalam sistem
yang menganggap dirinya sempurna dan kebal dari evaluasi. Pendidikan
Islam yang membebaskan harus berani meninjau ulang metode, kuriku-
lum, dan praktiknya sendiri. Kritik bukan ancaman bagi iman, melainkan
mekanisme pemurnian pemahaman. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa
kebenaran justru menguat melalui pengujian rasional, bukan melalui
pelarangan pertanyaan.

Bahaya indoktrinasi dalam pendidikan agama terletak pada pemis-
kinan kemanusiaan. Ketika manusia dilatih untuk patuh tanpa mema-
hami, mereka kehilangan kemampuan menilai secara moral dan bertang-
gung jawab atas tindakannya. Dalam situasi ini, agama mudah dimanipulasi
untuk membenarkan ketidakadilan dan kekerasan. Ali Shariati (1979)
mengingatkan bahwa agama yang kehilangan fungsi pembebasan akan
berubah menjadi ideologi penindasan. Pendidikan Islam yang setia pada
misi profetik harus menjaga jarak dari indoktrinasi dan memilih jalan
transformasi.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Transformasi juga berarti menghubungkan pengetahuan dengan
praksis sosial. Pendidikan tidak berhenti pada perubahan cara berpikir,
tetapi mendorong perubahan cara bertindak dalam kehidupan nyata. Nilai
keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab sosial harus diwujudkan dalam
tindakan konkret. Pendidikan yang hanya menghasilkan wacana tanpa
praksis kehilangan daya transformasinya. Dalam Islam, ilmu selalu dituntut
untuk berbuah amal, dan amal harus berakar pada kesadaran.

QS. Ar-Ra‘d [13]: 11

° / o Swt VN o - o SwrS o swo w

el LTt G o3 U VT O
Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sampai
mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka sendiri”

Ayat ini meletakkan prinsip transformasi secara sangat tegas: peru-
bahan sejati bersifat internal dan sadar, bukan hasil paksaan eksternal.
Pendidikan yang hanya memindahkan doktrin, aturan, dan slogan tanpa
mengubah kesadaran batin manusia adalah pendidikan yang gagal secara
Qurani. Transformasi menuntut partisipasi aktif subjek didik; indoktrinasi
justru mematikan daya perubahan itu sendiri.

QS. Al-Ghashiyah [88]: 21-22

“Maka berilah peringatan; sesungguhnya engkau hanyalah pemberi permgatan.
Engkau bukanlah penguasa atas mereka.”

Ayat ini membatasi secara tegas peran pendidik (bahkan Rasul
sekalipun): mengingatkan, bukan menguasai. Jika Nabi tidak diberi
mandat untuk mengontrol batin manusia, maka tidak ada legitimasi bagi
sistem pendidikan—atas nama agama—untuk memaksakan keseragaman
pikiran dan kepatuhan buta. Pendidikan yang membebaskan menghormati
otonomi moral peserta didik.

Pendidikan dalam Al-Qur'an dan Hadis

125 h



@ 126

Hadits 1 - Transformasi dari Dalam

S8 S or0n so- o s s, Zo 0 B S R e
- I P’ £

“Ketahuilah, dalam tubuh ada segumpal daging jika ia baik, maka baiklah
seluruh tubuh” (HR. Al-Bukhari, no. 52, HR. Muslim, no. 1599)

Hadits ini menegaskan bahwa perubahan perilaku dan hukum harus
berakar pada kesadaran batin. Pendidikan yang hanya memaksa peri-
laku tanpa menyentuh kesadaran hati menghasilkan kepatuhan semu.
Transformasi sejati dimulai dari pemahaman, refleksi, dan kematangan

nurani.

Hadits 2 - Kebebasan Memilih sebagai Basis Tanggung Jawab

Sesungguhnya agama itu mudah.” (HR. Al-Bukhari, no. 39)

Kemudahan dalam agama bukan berarti permisif, tetapi memberi
ruang bagi proses belajar dan pertumbuhan manusia. Indoktrinasi yang
keras justru bertentangan dengan prinsip kemudahan ini. Pendidikan Islam
yang membebaskan memberi ruang bagi pertanyaan, proses, dan bahkan
kegagalan sebagai bagian dari perjalanan transformasi.

Dengan demikian, pendidikan sebagai transformasi menegaskan
kembali tujuan utama pendidikan Islam: membentuk manusia merdeka
yang beriman secara sadar, berpikir secara kritis, dan bertindak secara etis.
Indoktrinasi mungkin lebih mudah dan cepat, tetapi ia rapuh dan berisiko
melahirkan kepatuhan semu. Transformasi memang menuntut kesabaran,
dialog, dan keberanian intelektual, tetapi hasilnya adalah manusia yang
utuh dan beradab. Inilah manusia yang menjadi tujuan Fiqih Pendidikan
yang Membebaskan—manusia yang tidak sekadar taat karena diawasi,
tetapi taat karena mengerti, memilih, dan bertanggung jawab.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




BAD 6

WARISAN ULAMA KLASIK
TENTANG PENDIDIKAN

etelah Bab 5 menegaskan bahwa Al-Qur'an dan hadis meletakkan
Spendidikan sebagai proses transformasi kesadaran dan pembebasan
manusia, Bab 6 membawa pembaca menyusuri warisan intelektual ulama
klasik untuk menunjukkan kesinambungan historis gagasan tersebut. Bab
ini penting untuk mematahkan anggapan bahwa pendidikan Islam yang
membebaskan adalah gagasan baru atau pengaruh modern semata. Justru
sebaliknya, semangat pembebasan nalar, kematangan moral, dan tanggung
jawab sosial telah hidup dan berkembang dalam karya-karya para ulama
besar sejak masa awal peradaban Islam.

Ulama klasik tidak hanya berperan sebagai penafsir teks, tetapi juga
sebagai pendidik peradaban yang merespons tantangan zamannya. Mereka
hidup dalam konteks sosial, politik, dan intelektual yang kompleks—dari

127




@ 128

dinamika kekuasaan, perjumpaan lintas budaya, hingga perkembangan
ilmu pengetahuan. Dalam konteks tersebut, pendidikan tidak pernah
dipahami secara sempit sebagai pengajaran hukum, melainkan sebagai
proses pembentukan manusia berakal, beradab, dan bertanggung jawab.
Ibn Khaldun (2005) menegaskan bahwa kualitas pendidikan menentukan
naik turunnya peradaban, karena pendidikan membentuk watak kolektif
masyarakat.

Bab ini juga bertujuan membaca ulang warisan klasik secara kritis
dan kontekstual. Menghormati ulama klasik tidak berarti membeku-
kan pemikiran mereka sebagai dogma, melainkan memahami metode,
keberanian intelektual, dan spirit zamannya. Banyak problem pendidikan
Islam kontemporer justru muncul ketika warisan klasik direduksi menjadi
kutipan otoritatif tanpa memahami logika dan tujuan di baliknya. Wael B.
Hallaq (2009) mengingatkan bahwa tradisi Islam adalah tradisi hidup yang
ditandai oleh perdebatan, perbedaan, dan kreativitas intelektual, bukan
oleh kepatuhan buta.

Bab 6 akan menyoroti empat figur kunci—Al-Ghazali, Ibn Sina, Ibn
Khaldun, dan Ibn Rushd—sebagai representasi keragaman pendekatan
pendidikan dalam tradisi Islam. Keempatnya tidak selalu sepakat, bahkan
sering berada pada spektrum pemikiran yang berbeda. Namun justru di
situlah letak kekayaan tradisi Islam: perbedaan dipelihara dalam kerangka
pencarian kebenaran dan kemaslahatan manusia. Pendidikan Islam yang
membebaskan perlu belajar dari keberanian mereka berbeda sekaligus dari
komitmen etis yang mereka jaga.

Al-Ghazali akan dibahas sebagai tokoh yang menekankan pendidikan
moral dan penyucian jiwa, namun dengan pendekatan reflektif yang
tidak anti-akal. Ibn Sina akan ditampilkan sebagai figur yang menegaskan
rasionalitas dan sistematika pendidikan, mengintegrasikan filsafat, sains,
dan etika. Ibn Khaldun akan dikaji melalui kontribusinya pada pendidikan
sosial dan historis, yang melihat belajar sebagai proses yang terikat dengan
realitas masyarakat. Sementara Ibn Rushd akan menjadi simbol kebebasan
berpikir dan pembelaan rasionalitas dalam memahami agama.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Bab ini juga akan menunjukkan bahwa para ulama klasik memiliki
kesadaran pedagogis yang tajam. Mereka memahami bahaya pendidikan
yang terlalu keras, hafalan yang berlebihan, dan pemaksaan intelektual.
Ibn Khaldun secara eksplisit mengkritik metode pendidikan yang repre-
sif karena dapat merusak kecerdasan dan karakter peserta didik. Kritik
ini menunjukkan bahwa isu-isu yang dihadapi pendidikan Islam hari ini
sesungguhnya telah disadari sejak berabad-abad lalu.

Dengan menelusuri warisan ulama klasik, Bab 6 ingin menegaskan
bahwa figih pendidikan yang membebaskan bukanlah upaya memutus
tradisi, melainkan upaya menyambung kembali ruh tradisi yang sering
terabaikan. Pembebasan nalar, pematangan moral, dan keberanian berpi-
kir bukanlah ancaman bagi Islam, tetapi jantung dari peradaban Islam itu
sendiri. Pendidikan yang mematikan kebebasan berpikir justru berten-
tangan dengan teladan para ulama besar yang membangun kejayaan ilmu
dan peradaban.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan tentang Al-Ghazali dan
pendidikan moral, untuk menunjukkan bagaimana penyucian jiwa dan
pembentukan akhlak dapat berjalan seiring dengan refleksi intelektual.
Dari sana, pembahasan akan bergerak ke tokoh-tokoh lain hingga tiba
pada upaya membaca ulang warisan klasik secara kritis, sebagai jemba-
tan menuju pembaruan pendidikan Islam yang setia pada tradisi sekaligus
relevan dengan tantangan zaman.

Al-Ghazali dan pendidikan moral

Al-Ghazali sering diposisikan secara keliru sebagai simbol pendidikan
Islam yang sufistik, moralistik, dan bahkan anti-rasional. Pembacaan
semacam ini tidak hanya menyederhanakan kompleksitas pemikirannya,
tetapi juga mengaburkan kontribusi besar Al-Ghazali terhadap pendidikan
moral yang membebaskan. Bagi Al-Ghazali, pendidikan bukan sekadar
proses transfer ilmu atau penanaman kepatuhan hukum, melainkan jalan
pembentukan manusia yang sadar, beradab, dan bertanggung jawab di
hadapan Tuhan dan sesama. Pendidikan moral dalam pandangannya tidak

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan

129 h



@ 130

dimaksudkan untuk menjinakkan manusia, tetapi untuk membebaskannya
dari perbudakan hawa nafsu, kebodohan, dan kesombongan intelektual.

Dalam karya monumentalnya Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali mene-
gaskan bahwa krisis terbesar manusia bukanlah kekurangan pengetahuan,
melainkan kerusakan orientasi moral. Ilmu yang tidak diarahkan pada
pembentukan akhlak justru dapat menjadi alat penindasan dan kesom-
bongan. Oleh karena itu, pendidikan moral baginya bukan pelengkap
pendidikan intelektual, melainkan fondasi yang menentukan arah dan
nilai ilmu itu sendiri. Pandangan ini sangat relevan dengan figih pendi-
dikan yang membebaskan, karena pembebasan sejati tidak hanya bersifat
kognitif, tetapi juga etis dan spiritual.

Pendidikan moral menurut Al-Ghazali bersifat internal dan reflektif,
bukan eksternal dan koersif. [a menolak pendekatan yang memaksakan
kebaikan melalui ancaman dan hukuman semata, karena pendekatan
semacam itu hanya melahirkan kepatuhan palsu. Moralitas sejati, menurut-
nya, lahir dari kesadaran batin yang terlatih melalui muhasabah, tafakkur,
dan latihan jiwa. Dalam konteks pedagogis, ini berarti pendidikan harus
membantu peserta didik memahami mengapa suatu nilai penting, bukan
sekadar menuntut ketaatan lahiriah. Di sini, Al-Ghazali sejalan dengan
prinsip pendidikan transformasional yang menekankan perubahan dari
dalam.

Al-Ghazali juga sangat menekankan peran pendidik sebagai tela-
dan moral. Guru tidak hanya bertugas menyampaikan ilmu, tetapi juga
membentuk karakter melalui sikap dan perilakunya. Ja mengingatkan
bahwa keteladanan pendidik memiliki pengaruh yang jauh lebih kuat
daripada instruksi verbal. Pendidikan moral yang membebaskan menun-
tut pendidik yang berintegritas, karena tanpa keteladanan, pendidikan
mudah berubah menjadi kemunafikan pedagogis—nilai diajarkan, tetapi
tidak dihidupkan. Dalam konteks ini, Al-Ghazali memberikan kritik tajam
terhadap ulama dan pendidik yang menjadikan ilmu sebagai alat status
dan kekuasaan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Menariknya, meskipun dikenal sebagai tokoh tasawuf, Al-Ghazali
tidak menolak peran akal dalam pendidikan. Ia justru menempatkan akal
sebagai alat penting untuk mengendalikan hawa nafsu dan membimbing
moralitas. Kritik Al-Ghazali terhadap filsafat bukan penolakan terhadap
rasionalitas, melainkan terhadap penggunaan akal yang terlepas dari tang-
gung jawab etis dan spiritual. Dengan demikian, pendidikan moral dalam
pandangannya bukan anti-kritis, tetapi anti-kesombongan intelektual. Akal
dibebaskan untuk berpikir, tetapi juga dididik untuk tunduk pada nilai
kebenaran dan keadilan.

Dalam konteks figih, Al-Ghazali mengingatkan bahaya formalisme
hukum yang mengabaikan tujuan moral. la menegaskan bahwa hukum
tanpa ruh etika akan melahirkan kekerasan simbolik dan ketidakadilan.
Pendidikan figih yang hanya menekankan kepatuhan aturan tanpa memba-
ngun kesadaran moral justru berpotensi menjauhkan manusia dari tujuan
syariat. Pandangan ini menjadi jembatan penting menuju konsep magqashid
syariah, meskipun Al-Ghazali hidup sebelum perumusan sistematis konsep
tersebut. Pendidikan moral ala Al-Ghazali dengan demikian berfungsi
sebagai penyeimbang antara hukum dan kemanusiaan.

Al-Ghazali juga menyadari bahaya pendidikan yang terlalu keras dan
menekan. Ja mengingatkan bahwa kekerasan pedagogis dapat merusak
jiwa anak dan mematikan kecintaan terhadap ilmu. Kritik ini menunjuk-
kan kepekaannya terhadap dimensi psikologis pendidikan—sesuatu yang
sering diabaikan dalam praktik pendidikan agama. Pendidikan moral
yang membebaskan, menurut semangat Al-Ghazali, harus memperhatikan
kondisi jiwa peserta didik dan menghindari pendekatan yang merendahkan

martabat manusia.

Dalam kerangka figih pendidikan yang membebaskan, warisan
Al-Ghazali mengajarkan bahwa pembebasan bukan berarti meniadakan
disiplin moral, tetapi memindahkan pusat moralitas dari paksaan ekster-
nal ke kesadaran internal. Manusia yang bermoral bukan manusia yang
diawasi terus-menerus, tetapi manusia yang mampu mengawasi dirinya
sendiri melalui nurani dan akal sehat. Pendidikan yang berhasil adalah

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan

131 h



@ 132

pendidikan yang membuat dirinya sendiri menjadi “tidak dibutuhkan”
sebagai pengawas, karena nilai telah hidup dalam diri peserta didik.

QS. Asy-Syams [91]: 9-10

A wo PP - S AN wo s ~s0% or
s o Ol By O \'f‘fiu‘cl"‘)é

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwanya, dan sungguh rugi orang

yang mengotorinya.”

Ayat ini menjadi fondasi utama gagasan pendidikan moral dalam
Islam: tazkiyatun nafs sebagai proses penyadaran dan pemurnian batin.
Pendidikan moral tidak dipahami sebagai penjinakan perilaku dari luar,
tetapi sebagai kerja internal membangun kesadaran etis. Inilah titik temu
penting dengan pemikiran Al-Ghazali, yang menempatkan pendidikan
sebagai jalan pemulihan manusia dari kerusakan batin, bukan sekadar
pengendalian sosial.

Hadits - Tujuan Pendidikan Kenabian

0 2 oo -~ ///w:i, )5}/5:
MY (JK» r.cY S )
Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan kemuliaan akhlak” (HR.
Ahmad, no. 8952, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan moral adalah inti misi
profetik. Akhlak bukan pelengkap, melainkan tujuan. Dalam membaca
Al-Ghazali, hadits ini penting agar kita tidak terjebak pada moralitas yang
represif, melainkan memahami akhlak sebagai hasil kesadaran dan latihan
batin yang panjang.

Dengan demikian, Al-Ghazali memberikan fondasi penting bagi
pendidikan Islam yang membebaskan: pendidikan yang memadukan ilmu,
akal, dan akhlak dalam satu kesatuan etis. Membaca Al-Ghazali secara
kritis dan utuh membantu kita memahami bahwa pendidikan moral dalam
Islam tidak pernah dimaksudkan untuk menjinakkan manusia, melainkan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




untuk memerdekakannya dari kebodohan, keserakahan, dan ketundukan
palsu. Dari titik ini, pembahasan akan berlanjut ke Ibn Sina dan rasio-
nalitas pendidikan, untuk menunjukkan bagaimana tradisi Islam juga
mengembangkan pendidikan yang sistematis, ilmiah, dan berpihak pada
kebebasan akal tanpa kehilangan orientasi etis.

Ibn Sina dan rasionalitas pendidikan

Ibn Sina merupakan representasi kuat dari tradisi Islam yang menempatkan
rasionalitas sebagai pilar utama pendidikan, tanpa memisahkannya dari
etika dan tujuan kemanusiaan. Ia tidak melihat akal sebagai ancaman bagi
iman, melainkan sebagai karunia Ilahi yang harus dikembangkan secara
sistematis dan bertanggung jawab. Dalam pandangan Ibn Sina, pendidikan
adalah proses aktualisasi potensi akal manusia agar mampu memahami
realitas, membedakan kebenaran dari kekeliruan, dan bertindak secara
bijaksana. Perspektif ini memberikan fondasi penting bagi figih pendidikan
yang membebaskan, karena pembebasan intelektual hanya mungkin terjadi
ketika akal diberi ruang untuk tumbuh dan berfungsi secara optimal.

Ibn Sina memahami manusia sebagai makhluk rasional yang memi-
liki potensi intelektual bertingkat. Pendidikan, baginya, harus disusun
secara bertahap dan sesuai perkembangan psikologis peserta didik. Ia
menolak pendekatan pendidikan yang memaksa peserta didik mempel-
ajari konsep-konsep abstrak sebelum kesiapan intelektualnya terbentuk.
Pandangan ini menunjukkan kepekaan pedagogis yang tinggi dan sejalan
dengan prinsip pembebasan: manusia tidak boleh dipaksa melampaui
kapasitasnya, karena pemaksaan justru mematikan potensi. Pendidikan
yang membebaskan menghormati ritme belajar manusia dan menolak

kekerasan intelektual.

Dalam karya-karyanya tentang jiwa dan pendidikan, Ibn Sina mene-
kankan pentingnya keseimbangan antara teori dan praktik. IImu tidak
cukup dipahami secara konseptual, tetapi harus diuji melalui pengalaman
dan aplikasi nyata. Pendekatan ini menunjukkan bahwa pendidikan rasi-
onal bukan pendidikan yang terlepas dari realitas, melainkan pendidikan

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan




@ 134

yang membumi dan relevan. Pendidikan yang hanya berisi hafalan konsep
tanpa aplikasi akan melahirkan kecerdasan semu yang rapuh. Dalam
konteks ini, Ibn Sina mengajarkan bahwa pembebasan intelektual menuntut
kemampuan berpikir sekaligus kemampuan bertindak.

Ibn Sina juga menempatkan logika sebagai fondasi berpikir ilmiah.
Logika baginya adalah alat untuk menjaga ketertiban penalaran dan mence-
gah kesalahan berpikir. Dengan logika, akal dilatih untuk membedakan
argumen yang sahih dari yang keliru, serta menyusun pengetahuan secara
koheren. Pendidikan yang mengabaikan logika akan menghasilkan penge-
tahuan yang kacau dan mudah dimanipulasi. Dalam fiqih pendidikan yang
membebaskan, penguatan logika berarti memperkuat kemampuan peserta
didik untuk menilai hukum dan nilai secara rasional dan bertanggung
jawab.

Menariknya, meskipun sangat menekankan rasionalitas, Ibn Sina tidak
mengabaikan dimensi etika dan pembentukan karakter. Ia menyadari
bahwa akal yang tajam tanpa orientasi moral dapat berbahaya. Oleh karena
itu, pendidikan rasional menurut Ibn Sina harus diarahkan pada pemben-
tukan kebajikan dan keseimbangan jiwa. Pendidikan yang hanya mengejar
kecerdasan intelektual tanpa etika berpotensi melahirkan manusia yang
cerdas tetapi tidak adil. Di sini, rasionalitas Ibn Sina justru mendukung
tujuan pembebasan moral, bukan menegasikannya.

Dalam konteks pendidikan agama, pemikiran Ibn Sina memberikan
kritik implisit terhadap pendekatan yang membatasi ruang berpikir atas
nama kesalehan. la menunjukkan bahwa iman yang matang justru membu-
tuhkan akal yang terlatih. Pendidikan yang melarang berpikir kritis akan
melahirkan iman yang rapuh dan mudah goyah. Ibn Rushd (1997) kemu-
dian mengembangkan gagasan ini dengan lebih eksplisit, tetapi benihnya
sudah jelas dalam pemikiran Ibn Sina: akal dan iman bukan dua jalan yang
bertentangan, melainkan dua dimensi yang saling menguatkan.

Pendidikan rasional ala Ibn Sina juga menuntut profesionalisme
pendidik. Guru harus memahami materi secara mendalam, menguasai

metode pengajaran, dan mampu membaca perkembangan peserta didik.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Pendidikan yang bergantung pada otoritas semata tanpa kompetensi
intelektual akan gagal membebaskan akal. Dalam konteks ini, Ibn Sina
menegaskan bahwa pendidikan adalah profesi yang menuntut keahlian
dan tanggung jawab moral, bukan sekadar posisi sosial atau simbol status.

Dalam kerangka figih pendidikan yang membebaskan, warisan Ibn
Sina menegaskan bahwa pembebasan intelektual memerlukan struktur
pendidikan yang rasional, sistematis, dan berorientasi pada pengem-
bangan potensi manusia. Pendidikan tidak boleh menjadi ruang penak-
lukan akal, tetapi ruang aktualisasi nalar. Membaca Ibn Sina secara utuh
membantu kita memahami bahwa rasionalitas dalam Islam bukan produk
Barat modern, melainkan bagian integral dari tradisi intelektual Islam itu
sendiri.

QS. Az-Zumar [39]: 9

Jx?ﬁ,s;\j’lC G &,.1:9 Gl Oy il g5 g J6

“Katakanlah: Apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang
yang tidak mengetahui? Sesungguhnya hanya orang-orang yang berakal yang
dapat mengambil pelajaran”

Ayat ini menegaskan hierarki epistemologis berbasis akal dan penge-
tahuan, bukan status sosial atau klaim kesalehan simbolik. Imu diposisikan
sebagai pembeda kualitas manusia, dan akal (ulul albab) sebagai sarana
untuk menumbuhkan kesadaran. Pendidikan Islam yang membebaskan
tidak mungkin anti-rasional, karena wahyu sendiri memuliakan kerja akal

sebagai jalan memahami kebenaran.

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan




@ 136

QS. Al-Alaq [96]: 1-5

u..é\j‘ I éuﬁb /)xc L§-«\“ Lg.,di\’ ;C; fwb \Js\

I

“Bacalah dengan nama Tuhanmu yang menciptakan ... yang mengajar
(manusia) dengan perantaraan pena; Dia mengajarkan manusia apa yang
tidak  diketahuinya”

Perintah igra’ adalah deklarasi epistemologis Islam: belajar, meneliti,
dan memahami adalah ibadah. Ayat ini menjadi fondasi rasionalitas
pendidikan yang dikembangkan oleh para filsuf Muslim, termasuk Ibn
Sina, yang melihat ilmu sebagai jalan aktualisasi potensi akal manusia.

Hadits - Jalan Ilmu sebagai Jalan Pembebasan

CLT )G b o 4l 3 U ap o 5 S e

“Barang siapa menempuh jalan untuk mencari ilmu, Allah akan memudahkan
baginya jalan menuju surga.” (HR. Muslim, no. 2699)

Hadits ini menegaskan bahwa pencarian ilmu adalah jalan pembe-
basan eksistensial. lmu membebaskan manusia dari kebodohan, ketergan-
tungan, dan manipulasi. Pendidikan Islam yang menutup ruang rasionalitas

berarti menutup salah satu jalan utama menuju kemuliaan manusia.

Dengan demikian, Ibn Sina memberikan teladan tentang bagaimana
pendidikan rasional dapat berjalan seiring dengan etika dan spiritualitas. Ia
menunjukkan bahwa kebebasan berpikir bukan ancaman bagi iman, mela-
inkan syarat bagi keimanan yang dewasa dan bertanggung jawab. Dari titik
ini, pembahasan akan berlanjut ke Ibn Khaldun dan pendidikan sosial,
untuk melihat bagaimana pendidikan tidak hanya membentuk individu,
tetapi juga membangun kesadaran kolektif dan peradaban.

Figih Pendidikan yang Membebaskan



Ibn Khaldun dan pendidikan sosial

Ibn Khaldun menghadirkan perspektif yang sangat penting dalam diskur-
sus pendidikan Islam, yakni bahwa pendidikan tidak pernah berdiri di
ruang hampa, melainkan selalu terkait erat dengan kondisi sosial, budaya,
dan historis masyarakat. Bagi Ibn Khaldun, manusia adalah makhluk
sosial yang dibentuk oleh lingkungan, tradisi, dan struktur kekuasaan
tempat ia hidup. Karena itu, pendidikan tidak boleh dipahami semata
sebagai proses individual dan abstrak, tetapi sebagai praktik sosial yang
memiliki dampak langsung terhadap kualitas peradaban. Perspektif ini
memberi dimensi baru bagi figih pendidikan yang membebaskan, karena
pembebasan tidak hanya menyasar individu, tetapi juga struktur sosial
yang membentuk kesadarannya.

Dalam Mugaddimah, Ibn Khaldun secara tegas mengkritik metode
pendidikan yang keras, represif, dan menekan. Ia mengamati bahwa
kekerasan pedagogis—baik berupa hukuman fisik maupun tekanan psiko-
logis—tidak hanya merusak karakter peserta didik, tetapi juga mele-
mahkan kecerdasan dan keberanian berpikir. Anak-anak yang dididik
dengan ketakutan akan tumbuh menjadi pribadi yang licik, pasif, dan tidak
kreatif. Kritik ini sangat relevan dengan konteks pendidikan agama yang
sering mengandalkan ancaman moral dan hukuman simbolik. Pendidikan
semacam itu, menurut Ibn Khaldun, bukan hanya tidak efektif, tetapi juga
berbahaya bagi masa depan masyarakat.

Ibn Khaldun menekankan bahwa pendidikan harus disesuaikan
dengan tahapan perkembangan kognitif dan sosial peserta didik. Ia
menolak metode pengajaran yang memaksakan materi kompleks secara
dini, karena pemaksaan semacam itu akan mematikan minat belajar dan
merusak struktur berpikir. Pendidikan yang membebaskan, dalam perspek-
tif Ibn Khaldun, adalah pendidikan yang bertahap, kontekstual, dan realis-
tis. Guru harus memahami latar sosial dan kemampuan peserta didik,
bukan sekadar mengejar target kurikulum yang abstrak.

Salah satu kontribusi besar Ibn Khaldun adalah penekanannya pada
pengalaman dan realitas sosial sebagai sumber belajar. la mengingatkan

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan

137 h



@ 138

bahwa ilmu yang terlepas dari realitas hidup akan kehilangan daya transfor-
masinya. Pendidikan harus membantu peserta didik memahami dinamika
masyarakat, sejarah, dan relasi kekuasaan agar mereka mampu membaca
dunia secara kritis. Dalam konteks figih, ini berarti hukum tidak boleh
diajarkan sebagai norma abstrak yang ahistoris, tetapi sebagai respons
etis terhadap realitas sosial yang terus berubah. Pendidikan figih yang
mengabaikan konteks sosial berisiko melahirkan ketidakadilan atas nama
kepatuhan.

Ibn Khaldun juga memperkenalkan konsep malakah, yakni kemam-
puan intelektual yang terbentuk melalui latihan berulang dan pema-
haman mendalam. Pendidikan yang baik bukan yang membuat peserta
didik menghafal banyak informasi, tetapi yang membentuk malakah
berpikir—kemampuan menalar, menganalisis, dan mengambil pelajaran
dari pengalaman. Konsep ini sangat sejalan dengan gagasan pendidikan
pembebasan, karena malakah tidak dapat tumbuh dalam iklim ketakutan
dan pemaksaan. Ja membutuhkan kebebasan berpikir, dialog, dan ruang
refleksi.

Dalam kerangka sosial-politik, Ibn Khaldun menyadari bahwa pendi-
dikan sering digunakan sebagai alat reproduksi kekuasaan. Nilai, norma,
dan pengetahuan yang diajarkan sering kali mencerminkan kepentingan
kelompok dominan. Oleh karena itu, pendidikan memiliki potensi ganda:
ia bisa menjadi alat pembebasan atau alat penjinakan. Pendidikan yang
membebaskan harus menyadari dimensi ideologis ini dan berani meng-
kritisi struktur sosial yang tidak adil. Kesadaran semacam ini menjadikan
pendidikan bukan sekadar sarana adaptasi, tetapi juga sarana transformasi
sosial.

Ibn Khaldun juga mengaitkan kualitas pendidikan dengan naik turun-
nya peradaban. Masyarakat yang mendidik generasinya dengan cara
represif dan tidak rasional akan mengalami kemunduran intelektual dan
moral. Sebaliknya, masyarakat yang membangun pendidikan berbasis
pemahaman, kebebasan berpikir, dan keadilan sosial akan memiliki daya
tahan peradaban yang lebih kuat. Pandangan ini menegaskan bahwa

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pendidikan bukan urusan teknis semata, melainkan persoalan strategis
bagi masa depan umat.

Dalam konteks figih pendidikan yang membebaskan, pemikiran Ibn
Khaldun menegaskan bahwa pembebasan intelektual harus berjalan seiring
dengan pembebasan sosial. Tidak cukup membebaskan akal individu jika
struktur sosial tetap menindas. Pendidikan harus membekali peserta didik
dengan kesadaran historis dan sosial agar mereka mampu memahami posisi
dirinya dalam masyarakat dan berkontribusi pada perubahan yang adil.

QS. Al-Hujurat [49]: 13

- ._/// z o tVor . \/ ;,/ (’// )‘u,;

o}\/o; wo - w a.-)/ pd

;w\dm.wﬁijw\ \,s,u

“Wahai manusia, sungguh Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar
kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi
Allah adalah yang paling bertakwa.”

Ayat ini meletakkan dasar antropologi sosial Islam: manusia adalah
makhluk relasional. Pendidikan tidak boleh memutus manusia dari konteks
sosialnya. Li taarafii (agar saling mengenal) menunjukkan bahwa interaksi
sosial adalah medan pembelajaran nilai, kesadaran, dan tanggung jawab
kolektif. Pendidikan Islam yang membebaskan harus peka terhadap struk-
tur sosial, relasi kuasa, dan dinamika peradaban.

QS. An-Nahl [16]: 90

\/o}e.p o000 } br w0 u

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adzl, berbuat keba]zkan, dan
memberi kepada kerabat”

Ayat ini menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam tidak berhenti
pada kesalehan personal, tetapi berlanjut pada keadilan sosial dan

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 139 q




=

solidaritas. Pendidikan yang mengabaikan dimensi sosial berisiko mela-
hirkan individu saleh tetapi abai terhadap ketimpangan dan ketidakadilan
struktural.

Hadits - Tanggung Jawab Kolektif

w - o.- 8 So. o585 . - iﬁé
Cry o Jen S gl
“Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap kalian akan dimintai

pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” (HR. Al-Bukhari, no. 893, HR.
Muslim, no. 1829)

Hadits ini menegaskan dimensi tanggung jawab sosial dalam
pendidikan. Manusia tidak hidup untuk dirinya sendiri. Pendidikan
yang membebaskan membentuk kesadaran bahwa setiap individu adalah
bagian dari jaringan sosial yang saling memengaruhi dan saling bertang-
gung jawab.

Dengan demikian, Ibn Khaldun memperluas cakrawala pendidikan
Islam dari sekadar pembentukan individu saleh menjadi pembangunan
masyarakat beradab. Pendidikan yang mengabaikan dimensi sosial akan
melahirkan kesalehan individual yang terasing, sementara pendidikan
yang peka terhadap realitas sosial berpotensi melahirkan manusia merdeka
yang mampu mengubah dunia. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke
Ibn Rushd dan kebebasan berpikir, untuk melihat bagaimana tradisi
Islam secara tegas membela rasionalitas dan kebebasan intelektual dalam
memahami agama dan kehidupan.

Ibn Rushd dan kebebasan berpikir

Ibn Rushd menempati posisi yang sangat penting dalam sejarah pendidikan
Islam sebagai pembela kebebasan berpikir dan rasionalitas yang berakar
kuat pada iman. Ja menolak dikotomi palsu antara akal dan wahyu, serta
menentang pandangan yang memosisikan berpikir kritis sebagai ancaman
bagi agama. Bagi Ibn Rushd, justru penolakan terhadap akal yang sahih

Figih Pendidikan yang Membebaskan




merupakan bentuk pengkhianatan terhadap pesan Ilahi. Pemikirannya
memberikan fondasi teologis dan filosofis yang kokoh bagi figih pendidikan
yang membebaskan, karena ia menegaskan bahwa kebebasan berpikir
bukanlah penyimpangan, melainkan kewajiban keagamaan.

Dalam karya terkenalnya Fasl al-Magqal, Ibn Rushd menegaskan bahwa
berpikir rasional adalah perintah agama. Ia berargumentasi bahwa
Al-Qur’an sendiri memerintahkan manusia untuk merenung, berpikir,
dan menggunakan akalnya dalam memahami tanda-tanda Tuhan di alam
dan sejarah. Karena itu, filsafat dan logika tidak hanya boleh dipelajari,
tetapi wajib bagi mereka yang memiliki kemampuan. Argumen ini sangat
radikal pada masanya dan tetap relevan hingga kini, terutama di tengah
praktik pendidikan agama yang sering membatasi ruang berpikir atas
nama kesalehan.

Ibn Rushd juga mengkritik keras sakralisasi penafsiran. Ja membe-
dakan antara wahyu sebagai kebenaran Ilahi dan tafsir manusia yang selalu
bersifat terbatas dan historis. Ketika tafsir diperlakukan sebagai kebenaran
mutlak yang tak boleh dikritik, agama kehilangan daya hidupnya dan beru-
bah menjadi dogma yang menindas. Pendidikan Islam yang membebaskan
harus belajar dari keberanian Ibn Rushd ini: menghormati teks suci tanpa
membekukan pemahaman manusia atasnya. Dengan cara ini, pendidikan
dapat menjaga kesetiaan pada wahyu sekaligus membuka ruang dialog
intelektual yang sehat.

Dalam perspektif pedagogis, Ibn Rushd menolak pendekatan pendi-
dikan yang melarang pertanyaan. Baginya, pertanyaan adalah tanda
hidupnya akal dan prasyarat pencarian kebenaran. Pendidikan yang mema-
tikan pertanyaan sama saja dengan mematikan potensi manusia sebagai
makhluk berakal. Ia menegaskan bahwa perbedaan pendapat adalah kenis-
cayaan dalam pencarian kebenaran, dan keberagaman pandangan justru
memperkaya pemahaman. Sikap ini menunjukkan bahwa kebebasan
berpikir dalam Islam selalu berjalan seiring dengan tanggung jawab inte-
lektual dan adab perbedaan.

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan




fj 142

Ibn Rushd juga menekankan pentingnya metode demonstratif
(burhani) dalam pendidikan. Pengetahuan tidak boleh dibangun di atas
asumsi lemah atau otoritas semata, tetapi harus didukung oleh argu-
men rasional yang dapat diuji. Dalam konteks figih, pendekatan burhani
membantu membedakan antara prinsip universal dan penerapan konteks-
tual. Pendidikan figih yang membebaskan perlu mengadopsi pendekatan
ini agar hukum tidak berubah menjadi dogma yang kebal kritik, tetapi
tetap terbuka terhadap evaluasi rasional dan etis.

Keberanian Ibn Rushd membela kebebasan berpikir membuatnya
mengalami penolakan dan marginalisasi. Karyanya dibakar, pandangan-
nya dicurigai, dan pengaruhnya di dunia Islam sempat meredup. Namun
justruironi inilah yang menegaskan pentingnya kebebasan berpikir dalam
pendidikan: ketika nalar dibungkam, peradaban kehilangan daya inovasi-
nya. Sejarah menunjukkan bahwa pemikiran Ibn Rushd justru berkembang
subur di Eropa dan menjadi salah satu fondasi Renaisans. Fakta ini menjadi
cermin reflektif bagi dunia Islam tentang harga mahal yang harus dibayar
ketika kebebasan berpikir dikorbankan.

Dalam kerangka figih pendidikan yang membebaskan, Ibn Rushd
mengajarkan bahwa iman yang kuat tidak takut pada pertanyaan, dan
kebenaran tidak runtuh oleh kritik rasional. Pendidikan yang setia pada
ajaran Islam seharusnya membangun keberanian intelektual, bukan keta-
kutan epistemologis. Kebebasan berpikir yang diperjuangkan Ibn Rushd
bukan kebebasan tanpa arah, melainkan kebebasan yang dibimbing oleh
tujuan etis dan pencarian kebenaran.

Lebih jauh, Ibn Rushd menunjukkan bahwa kebebasan berpikir adalah
syarat kemajuan peradaban. Tanpa nalar yang merdeka, ilmu akan stag-
nan, hukum akan kaku, dan agama akan kehilangan daya transformasinya.
Pendidikan Islam yang ingin kembali memainkan peran peradaban harus
berani menghidupkan kembali semangat rasionalitas dan kebebasan inte-
lektual yang diperjuangkan Ibn Rushd.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Al-Zumar [39]: 18
c

Swo SN n.p /oé S0t o S o000 o S sor - we
/a;a,;gj‘o

NN VA;\M,\,

“(Yaitu) orang-orang yang mendengarkan berbagai pendapat lalu mengikuti
yang terbaik di antaranya. Mereka itulah orang-orang yang diberi petunjuk oleh
Allah dan mereka itulah orang-orang yang berakal.”

Ayat ini memberi legitimasi ilahi terhadap pluralitas pandangan
dan proses seleksi rasional. Mendengarkan banyak pendapat bukan
tanda kebingungan iman, melainkan ciri ulul albab. Pendidikan Islam
yang membebaskan menjadikan ayat ini sebagai dasar bahwa kebenaran
tidak takut pada dialog, dan iman tidak rapuh oleh perbedaan argumen.

QS. Al-Baqarah [2]: 256
ol 3 ols
“Tidak ada paksaan dalam agama.”

Ayat ini sering dipersempit pada konteks konversi agama, padahal
implikasinya lebih luas: tidak ada paksaan dalam kesadaran iman dan
cara berpikir. Pendidikan yang memaksa keyakinan atau mematikan nalar
bertentangan langsung dengan prinsip Qurani ini. Kebebasan berpikir
adalah syarat tanggung jawab iman.

Hadits - Ruang Sah bagi Perbedaan Berpikir

6% S . 0% o s0 0 £70 0

f\~m s | o\, &\f\-m uuu ;u.\ | \J\

“Tika seomng mujtahid berz]tzhad lalu benar, ia mendapat dua pahala; ]zka
keliru, ia mendapat satu pahala” (HR. Al-Bukhari, no. 7352, HR. Muslim, no.
1716)

Hadits ini adalah jaminan profetik atas kebebasan berpikir yang
bertanggung jawab. Kesalahan dalam berpikir tidak dihukum jika

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan

-Q



@ 144

dilakukan melalui proses ijtihad yang jujur. Pendidikan Islam yang meng-
hukum kesalahan berpikir telah menyimpang dari prinsip ini dan berubah
menjadi otoritarianisme epistemik.

Dengan demikian, Ibn Rushd memberikan puncak argumentatif
dalam Bab 6: bahwa pembebasan nalar bukan hanya mungkin dalam
Islam, tetapi merupakan bagian dari kewajiban keagamaan dan fondasi
peradaban. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir,
membaca ulang warisan klasik secara kritis, untuk merumuskan bagai-
mana tradisi ulama klasik dapat menjadi sumber inspirasi pembaruan
pendidikan Islam yang membebaskan, tanpa terjebak pada romantisme
masa lalu atau pembekuan pemikiran.

Membaca ulang warisan klasik secara kritis

Membaca ulang warisan ulama klasik secara kritis merupakan langkah
yang tak terelakkan dalam upaya membangun figih pendidikan yang
membebaskan. Sikap kritis di sini tidak dimaknai sebagai penolakan atau
pengingkaran terhadap otoritas tradisi, melainkan sebagai cara paling setia
untuk merawatnya. Tradisi yang hidup adalah tradisi yang terus dibaca,
ditafsirkan, dan dikontekstualkan, bukan tradisi yang dibekukan menjadi
dogma. Ketika warisan klasik diperlakukan sebagai kebenaran final yang
tak boleh disentuh, ia justru kehilangan daya pembebasannya dan berubah
menjadi beban historis.

Para ulama klasik sendiri tidak pernah membangun tradisi keilmuan
di atas kepatuhan buta. Al-Ghazali, Ibn Sina, Ibn Khaldun, dan Ibn Rushd
adalah figur-figur yang berani mengkritik zamannya sendiri, berdialog
dengan pemikiran lain, dan bahkan berbeda tajam dengan guru atau arus
utama. Membaca mereka secara kritis berarti meneladani keberanian
intelektual dan metode berpikir mereka, bukan sekadar mengulang kesim-
pulan mereka. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa kesetiaan pada
tradisi Islam harus diwujudkan melalui gerak ganda: memahami konteks
historis teks dan pemikiran klasik, lalu menafsirkan kembali maknanya
bagi konteks kekinian.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Masalah besar pendidikan Islam kontemporer sering kali bukan terle-
tak pada tradisi klasik itu sendiri, melainkan pada cara tradisi itu diwa-
riskan. Pemikiran ulama dipersempit menjadi kutipan singkat, pendapat
dipisahkan dari argumen, dan kesimpulan dilepaskan dari konteks sosial-
nya. Dalam kondisi ini, figih dan pendidikan kehilangan sifat dinamisnya
dan berubah menjadi kumpulan jawaban siap pakai. Wael B. Hallaq (2009)
mengingatkan bahwa tradisi figih klasik hidup karena adanya proses ijti-
had, perbedaan, dan negosiasi makna, bukan karena keseragaman dan
pembekuan.

Membaca ulang warisan klasik secara kritis juga menuntut kesa-
daran historis. Para ulama klasik hidup dalam konteks sosial, politik, dan
budaya yang sangat berbeda dengan dunia modern. Masalah, tantangan,
dan struktur masyarakat yang mereka hadapi tidak selalu identik dengan
realitas hari ini. Oleh karena itu, mengambil jawaban mereka secara literal
tanpa mempertimbangkan perubahan konteks justru bertentangan dengan
semangat ijtihad yang mereka wariskan. Ibn Khaldun (2005) telah meng-
ingatkan bahwa hukum dan praktik sosial harus dipahami dalam bingkai
sejarah, karena realitas manusia selalu berubah.

Pendekatan kritis juga membantu kita membedakan antara nilai
universal dan formulasi historis. Nilai-nilai seperti keadilan, kemaslaha-
tan, penghormatan terhadap akal, dan pembentukan akhlak merupakan
inti ajaran Islam yang melampaui ruang dan waktu. Namun cara nilai-
nilai tersebut diterjemahkan ke dalam sistem pendidikan dan hukum
selalu bersifat kontekstual. Pendidikan Islam yang membebaskan harus
berani mempertahankan nilai universal sambil memperbarui bentuk dan
metodenya agar relevan dengan tantangan zaman, termasuk tantangan

demokrasi, hak asasi manusia, dan perkembangan ilmu pengetahuan.

Membaca ulang secara kritis juga berarti menghindari romantisme
masa lalu. Mengidealkan era klasik tanpa menyadari konflik, keterbatasan,
dan ketegangan internalnya hanya akan melahirkan nostalgia yang tidak
produktif. Para ulama klasik adalah manusia yang hidup dalam pergulatan
zamannya, dengan keberhasilan dan keterbatasannya. Pendidikan Islam

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan

145 h



fj 146

yang membebaskan tidak membutuhkan mitos kesempurnaan masa lalu,
tetapi inspirasi metodologis untuk menghadapi persoalan masa kini secara
kreatif dan bertanggung jawab.

Dalam kerangka figih pendidikan yang membebaskan, warisan klasik
harus diposisikan sebagai sumber inspirasi etis dan metodologis, bukan
sebagai penjara intelektual. Kita belajar dari Al-Ghazali tentang penting-
nya pendidikan moral, dari Ibn Sina tentang rasionalitas dan sistematika,
dari Ibn Khaldun tentang kesadaran sosial dan historis, serta dari Ibn
Rushd tentang keberanian berpikir dan kebebasan intelektual. Keempatnya
memberi pelajaran bahwa pendidikan Islam yang hidup selalu bergerak di
antara iman, akal, dan realitas.

Membaca ulang secara kritis juga menuntut keberanian institusional.
Lembaga pendidikan Islam perlu membuka ruang dialog antara tradisi
klasik dan ilmu modern, antara teks dan konteks, antara nilai dan realitas
sosial. Kurikulum, metode pengajaran, dan evaluasi perlu dirancang ulang
agar tidak sekadar mewariskan jawaban, tetapi melatih kemampuan berpi-
kir, menilai, dan bertanggung jawab. Pendidikan yang hanya melestarikan
masa lalu tanpa kemampuan menafsirkan masa kini akan kehilangan

relevansinya bagi generasi baru.

QS. Al-Baqarah [2]: 143

w® o - ° Z oo /u; e}‘/e// P ‘// -

ol e ot \”g s ol Ko AR,

“Dan demikianlah Kami jadikan kamu umat yang wasath (moderat) agar
kamu menjadi saksi atas manusia.”

Ayat ini menegaskan prinsip wasathiyyah—keseimbangan dan
keadilan—sebagai sikap epistemologis. Membaca warisan klasik secara
kritis bukan sikap ekstrem yang menolak tradisi, dan bukan pula sikap
taklid yang membekukannya. Pendidikan Islam yang membebaskan
memerlukan pembacaan yang adil: menghargai warisan, sekaligus

berani mengoreksinya.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Az-Zukhruf [43]: 22

Sylis sk T G, LZ\ e BT Tha BTG 1

“Mereka berkata: ‘Kami mendapatz nenek moyang kami menganut suatu

3

agama, dan kami mengikuti jejak mereka.

Ayat ini mengkritik taqlid ahistoris—mengikuti warisan tanpa kesa-
daran kritis. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menjadi peringatan agar
tradisi keilmuan Islam tidak diperlakukan sebagai museum, tetapi sebagai
dialog hidup yang terus berkembang sesuai tantangan zaman.

Hadits - Pembaruan dalam Agama

// Swst oo o 2o Voo u [ v S e swo w

lw’ ;&wwabfdb M‘Y\o.&wm\u\

“Sesungguhnya Allah akan mengutus untuk umat ini pada setiap awal seratus
tahun seseorang yang memperbarui agamanya.” (HR. Abu Dawud, no. 4291,
Dinilai sahih)

Hadits ini memberi legitimasi profetik pada tajdid (pembaruan).
Pembaruan tidak berarti merombak agama, tetapi menghidupkan kembali
ruhnya. Dalam pendidikan, tajdid berarti membaca ulang warisan klasik
agar tetap membebaskan manusia, bukan membelenggunya.

Dengan demikian, membaca ulang warisan ulama klasik secara kritis
merupakan jembatan antara kesetiaan dan pembaruan. la memungkinkan
pendidikan Islam tetap berakar pada tradisi sambil bergerak maju menja-
wab tantangan zaman. Inilah sikap yang paling sesuai dengan ruh figih
pendidikan yang membebaskan: setia pada nilai, terbuka pada perubahan,
dan berani berpikir. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke Bab 7 tentang
mazhab fiqih dan pendidikan, untuk melihat bagaimana keragaman
mazhab dapat menjadi sumber fleksibilitas dan pembebasan, bukan alasan
pembekuan dan konflik.

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan

-Q



Figih Pendidikan yang Membebaskan




DAD 7

MAZHAB FIQIH DAN PENDIDIKAN

Bab 7 mengajak pembaca memasuki wilayah yang sering dianggap sensi-
tif dalam pendidikan Islam, yakni mazhab figih. Selama berabad-abad,
mazhab telah memainkan peran penting dalam menjaga kesinambungan
hukum Islam dan memberikan kerangka metodologis bagi umat. Namun
dalam praktik pendidikan, mazhab tidak jarang direduksi menjadi iden-
titas kaku yang menutup ruang dialog dan membatasi kebebasan berpikir.
Bab ini berangkat dari satu pertanyaan mendasar: apakah mazhab figih
merupakan sumber pembebasan atau justru instrumen pembekuan
dalam pendidikan Islam?

Secara historis, mazhab fiqih lahir bukan sebagai sistem penyera-
gaman, melainkan sebagai jawaban kreatif atas keragaman realitas. Para
imam mazhab hidup dalam konteks sosial dan geografis yang berbeda,
menghadapi persoalan umat yang beragam, dan menggunakan metode

149




@ 150

ijtihad yang khas. Perbedaan pendapat bukan anomali, melainkan konseku-
ensilogis dari penggunaan akal dan metodologi dalam memahami wahyu.
Dengan demikian, mazhab sejatinya adalah bukti bahwa Islam mengakui
pluralitas pemahaman dan membuka ruang bagi kebebasan berpikir yang
bertanggung jawab.

Masalah muncul ketika mazhab diajarkan dalam pendidikan sebagai
produk final yang tak boleh dipertanyakan, bukan sebagai proses ijtihad
yang hidup. Pendidikan figih sering berhenti pada “apa kata mazhab’,
tanpa mengajak peserta didik memahami mengapa suatu pendapat lahir,
metode apa yang digunakan, dan konteks sosial apa yang melatarbelakang-
inya. Dalam kondisi ini, mazhab berubah dari jalan pemahaman menjadi
pagar pembatas. Peserta didik belajar loyalitas mazhab, tetapi kehilangan
kemampuan menalar dan menilai secara etis.

Bab ini menegaskan bahwa kesetiaan pada mazhab tidak harus beru-
jung pada taklid buta. Para imam mazhab sendiri menolak diposisikan
sebagai otoritas absolut. Mereka mendorong murid-muridnya untuk berpi-
kir, mengkritik, dan bahkan berbeda pendapat ketika memiliki argumen
yang lebih kuat. Sikap ini menunjukkan bahwa mazhab sejatinya adalah
alat pedagogis untuk melatih nalar hukum, bukan tujuan akhir pendidikan
figih. Pendidikan Islam yang membebaskan harus menghidupkan kembali

semangat ini.

Dalam konteks figih pendidikan yang membebaskan, mazhab dapat
berfungsi sebagai laboratorium intelektual. Melalui perbandingan
mazhab, peserta didik diajak memahami bahwa hukum Islam dibangun
melalui penalaran, bukan diturunkan sebagai paket siap pakai. Mereka
belajar menghargai perbedaan, mengenali argumentasi, dan menyadari
bahwa kebenaran figih bersifat ijtihadi dan kontekstual. Pendekatan ini
tidak melemahkan iman, justru menguatkannya melalui pemahaman yang
sadar dan rasional.

Bab 7 juga akan mengkritik penggunaan mazhab sebagai alat legiti-
masi kekuasaan dan penindasan pedagogis. Ketika satu mazhab dipak-
sakan sebagai satu-satunya kebenaran, pendidikan berubah menjadi ruang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




kontrol, bukan ruang belajar. Sikap eksklusif ini tidak hanya merusak
iklim intelektual, tetapi juga bertentangan dengan tradisi ikhtilaf yang
dijunjung tinggi dalam sejarah Islam. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan
bahwa pluralitas hukum merupakan kekuatan utama figih Islam, bukan
kelemahannya.

Pembahasan dalam bab ini akan difokuskan pada bagaimana empat
mazhab besar—Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali—memiliki pandangan
dan pendekatan pendidikan yang beragam, serta bagaimana keragaman
tersebut dapat dimanfaatkan untuk membangun pendidikan yang lebih
manusiawi dan membebaskan. Setiap mazhab akan dibaca bukan sebagai
identitas eksklusif, tetapi sebagai sumber inspirasi metodologis dan etis.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan pendidikan dalam mazhab
Hanafi, yang dikenal dengan fleksibilitas rasional dan kepekaannya terha-
dap realitas sosial. Dari sana, pembahasan akan bergerak ke mazhab-maz-
hab lain hingga tiba pada refleksi tentang fleksibilitas mazhab dan peluang
pembebasan. Dengan pendekatan ini, Bab 7 ingin menegaskan bahwa
keragaman mazhab figih bukan hambatan, melainkan modal intelektual
dan pedagogis untuk membangun pendidikan Islam yang merdeka, dialo-
gis, dan berkeadaban.

Pendidikan dalam mazhab Hanafi

Mazhab Hanafi dikenal luas sebagai mazhab yang paling fleksibel dan
rasional dalam tradisi figih Islam. Fleksibilitas ini bukan lahir dari sikap
permisif tanpa prinsip, melainkan dari keberanian metodologis untuk
menggunakan akal secara luas dalam memahami teks dan realitas. Dalam
konteks pendidikan, mazhab Hanafi memberikan kontribusi penting bagi
pengembangan pendidikan fiqih yang membebaskan, karena ia menem-
patkan nalar manusia, pengalaman sosial, dan tujuan kemaslahatan sebagai
elemen penting dalam proses pembelajaran hukum.

Abu Hanifah, pendiri mazhab ini, dikenal sebagai ulama yang sangat
menekankan diskusi, dialog, dan latihan berpikir kritis. Ia tidak mendidik

Mazhab Figih dan Pendidikan

151 h



@ 152

murid-muridnya dengan metode ceramah satu arah, melainkan melalui
perdebatan intens, simulasi kasus, dan pertukaran argumen. Pendidikan
figih dalam tradisi Hanafi bersifat partisipatif dan dialogis. Murid tidak
hanya diajak menghafal pendapat guru, tetapi dilatih untuk memahami
alasan hukum, menguji argumen, dan bahkan berbeda pendapat. Pola ini
menunjukkan bahwa sejak awal, pendidikan figih dalam mazhab Hanafi
berorientasi pada pembentukan malakah berpikir, bukan sekadar loyalitas
mazhab.

Salah satu ciri utama mazhab Hanafi adalah penggunaan ra’yu dan
istihsan sebagai instrumen ijtihad. Ra’yu bukan opini subjektif yang liar,
melainkan penalaran rasional yang bertanggung jawab untuk menjawab
persoalan yang tidak ditemukan secara eksplisit dalam teks. Istihsan, yang
sering disalahpahami, pada hakikatnya adalah keberanian meninggalkan
analogi kaku demi mencapai keadilan dan kemaslahatan yang lebih besar.
Dalam perspektif pendidikan, pendekatan ini mengajarkan bahwa hukum
Islam tidak boleh dilepaskan dari tujuan kemanusiaannya. Peserta didik
dilatih untuk melihat hukum sebagai sarana keadilan, bukan sebagai
jebakan formalitas.

Mazhab Hanafi juga berkembang di wilayah perkotaan yang kosmo-
polit, seperti Kufah, yang sarat dengan keragaman budaya, ekonomi,
dan sosial. Konteks ini membentuk sensitivitas mazhab terhadap realitas
sosial dan kebutuhan masyarakat. Pendidikan figih dalam tradisi Hanafi
tidak mungkin bersifat hitam-putih, karena realitas yang dihadapi sangat
kompleks. Oleh karena itu, pendidikan Hanafi secara implisit mengajarkan
keterampilan membaca konteks dan memahami pluralitas kehidupan.
Ini merupakan fondasi penting bagi pendidikan yang membebaskan,
karena pembebasan selalu berangkat dari pemahaman realitas, bukan dari
abstraksi normatif semata.

Dalam tradisi Hanafi, otoritas guru tidak bersifat absolut. Murid
diberi ruang untuk bertanya, mengkritik, dan mengembangkan pandangan
sendiri selama berada dalam kerangka metodologi yang sahih. Sikap ini
sejalan dengan semangat Abu Hanifah yang menolak diposisikan sebagai

Figih Pendidikan yang Membebaskan




sumber kebenaran mutlak. Ia bahkan terkenal dengan pernyataannya
bahwa pendapatnya bisa benar dan bisa salah, sementara pendapat orang
lain bisa salah dan bisa benar. Pernyataan ini merupakan pelajaran peda-
gogis yang sangat kuat tentang kerendahan hati intelektual dan kebebasan
berpikir.

Mazhab Hanafi juga memberikan kontribusi penting dalam pendi-
dikan hukum yang adaptif. Dalam menghadapi perubahan zaman dan
kondisi sosial, pendekatan Hanafi memungkinkan penyesuaian hukum
tanpa kehilangan prinsip dasarnya. Dalam pendidikan, ini berarti peserta
didik diajak memahami bahwa figih bukan sistem tertutup, melainkan
tradisi hidup yang terus berdialog dengan realitas. Pendidikan figih yang
membebaskan tidak mencetak penjaga masa lalu, tetapi penafsir masa kini
yang bertanggung jawab.

Namun demikian, potensi pembebasan dalam mazhab Hanafi sering
kali tereduksi dalam praktik pendidikan modern. Mazhab diajarkan
sebagai kumpulan fatwa yang harus diikuti, bukan sebagai metodologi
berpikir yang harus dipahami. Akibatnya, fleksibilitas dan keberanian
rasional yang menjadi ciri khas mazhab Hanafi justru hilang. Pendidikan
Islam yang membebaskan perlu mengembalikan ruh metodologis mazhab
ini, bukan sekadar mengajarkan hasil-hasilnya.

Dalam kerangka figih pendidikan yang membebaskan, mazhab Hanafi
menawarkan pelajaran penting: keberanian menggunakan akal dalam
bingkai etika dan kemaslahatan. Pendidikan yang meneladani tradisi
Hanafi akan melatih peserta didik menjadi pemikir hukum yang sensitif
terhadap realitas, terbuka terhadap perbedaan, dan berani bertanggung
jawab atas pilihannya. Inilah pendidikan yang tidak menakut-nakuti nalar,
tetapi mengasahnya untuk melayani keadilan dan kemanusiaan.

Mazhab Figih dan Pendidikan




@ 154

QS. An-Nisa’ [4]: 28

0o -~ S - ° 2 wo S

u&;ww\ux,, ;@@dm\,\w

“Allah hendak memberzkcm keringanan kepadamu, dan manusia diciptakan
dalam keadaan lemah”

Ayat ini menegaskan prinsip taysir (kemudahan) sebagai orientasi
hukum Islam. Pendidikan figih yang membebaskan menjadikan ayat ini
sebagai fondasi pedagogis: hukum hadir untuk memampukan manusia,
bukan menjeratnya. Prinsip ini sangat selaras dengan karakter mazhab
Hanafi yang dikenal rasional, kontekstual, dan berorientasi kemaslahatan.

QS. Al-Baqarah [2]: 185

;UY;,»,V;;JTSJJM,

“Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran

bagimu.”

Ayat ini menegaskan bahwa kesukaran bukan tujuan syariat. Dalam
konteks pendidikan, figih yang membebaskan menolak metode pengajaran
yang menakutkan, membingungkan, atau menutup akses belajar. Mazhab
Hanafi menjadikan prinsip ini sebagai logika hukum dan pedagogi.

Hadits - Prinsip Memudahkan

G0 ~ w o

ﬂu-ﬁ‘ l

-

“Sesungguhnya agama itu mudah.” (HR. Al-Bukhari, no. 39)

Hadits ini sering dikutip, tetapi implikasinya jarang ditarik sampai
ke wilayah pedagogi. Dalam mazhab Hanafi, kemudahan bukan sikap
permisif, melainkan hasil penalaran hukum yang matang. Pendidikan
figih yang membebaskan mengajarkan kemudahan yang bertanggung
jawab, bukan simplifikasi sembrono.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Hadits - Perintah Memudahkan dalam Mengajar

o PwE e Pwr

“Mudahkanlah dan jangan mempersulit” (HR. Al-Bukhari, no. 3038, HR.
Muslim, no. 1734)

Hadits ini bersifat pedagogis langsung. Mengajar adalah bagian dari
dakwah dan tarbiyah, sehingga prinsip taysir wajib hadir. Pendidikan figih
yang menakutkan peserta didik berarti menyalahi perintah Nabi.

Dengan demikian, pendidikan dalam mazhab Hanafi menunjukkan
bahwa mazhab figih dapat menjadi jalan pembebasan, bukan belenggu.
Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke pendidikan dalam mazhab
Maliki, untuk melihat bagaimana tradisi yang sangat menghargai praktik
sosial (‘amal ahl al-Madinah) juga memberikan kontribusi penting bagi
pendidikan yang kontekstual dan manusiawi.

Pendidikan dalam mazhab Maliki

Mazhab Maliki menawarkan perspektif pendidikan figih yang sangat
kontekstual dan berakar pada praktik sosial, melalui prinsip amal ahl
al-Madinah—tradisi hidup masyarakat Madinah sebagai rujukan hukum.
Prinsip ini menunjukkan bahwa pendidikan hukum dalam mazhab Maliki
tidak berhenti pada teks normatif, tetapi memerhatikan bagaimana nilai-
nilai Islam dihidupi secara nyata dalam masyarakat. Dalam kerangka
figih pendidikan yang membebaskan, pendekatan Maliki menegaskan
bahwa pembelajaran hukum harus berpijak pada realitas sosial agar tetap
manusiawi, relevan, dan bermakna.

Imam Malik memandang Madinah bukan sekadar kota, melain-
kan ruang pedagogis profetik—tempat nilai-nilai Islam dipraktikkan
secara kolektif oleh generasi awal. Dengan menjadikan praktik sosial
sebagai rujukan, mazhab Maliki mengajarkan bahwa pendidikan figih
perlu memperhatikan kebiasaan, budaya, dan kemaslahatan publik. Peserta
didik tidak hanya belajar “apa hukumnya’, tetapi juga “bagaimana hukum

Mazhab Figih dan Pendidikan

155 h



@ 156

itu bekerja dalam kehidupan nyata” Ini merupakan pelajaran penting
bahwa hukum yang baik adalah hukum yang dapat dihidupi, bukan
sekadar dihafalkan.

Dalam pendidikan, pendekatan Maliki mendorong observasi sosial
dan pembacaan konteks sebagai bagian dari proses belajar. Peserta didik
dilatih memahami bahwa nilai-nilai Islam tidak hadir di ruang hampa,
melainkan berinteraksi dengan adat, ekonomi, dan relasi sosial. Pendekatan
ini membebaskan pendidikan dari formalisme sempit dan membuka ruang
bagi penilaian etis yang peka terhadap kondisi masyarakat. Ibn Khaldun
(2005) menguatkan gagasan ini dengan menegaskan bahwa hukum dan
pendidikan harus selaras dengan karakter sosial komunitas agar tidak
melahirkan keterasingan.

Mazhab Maliki juga dikenal dengan penggunaan maslahah mursa-
lah, yakni pertimbangan kemaslahatan umum yang tidak secara ekspli-
sit disebutkan dalam teks, tetapi sejalan dengan tujuan syariat. Dalam
konteks pendidikan, prinsip ini mengajarkan bahwa keputusan pedagogis
harus mempertimbangkan dampaknya bagi perkembangan manusia dan
masyarakat. Pendidikan figih yang membebaskan, dengan demikian, tidak
terikat pada teks secara kaku, tetapi bergerak dalam koridor tujuan kema-
nusiaan—keadilan, perlindungan martabat, dan kesejahteraan bersama.

Dalam tradisi Maliki, otoritas ilmu dibangun melalui keteladanan
dan konsistensi praktik, bukan melalui pemaksaan argumentasi. Imam
Malik dikenal sangat berhati-hati dalam menyampaikan pendapat dan
menolak menjadikan ilmunya sebagai alat kekuasaan. Sikap ini memberi-
kan teladan pedagogis bahwa pendidik figih seharusnya mengajar dengan
kerendahan hati, kesabaran, dan integritas moral. Pendidikan yang membe-
baskan membutuhkan figur pendidik yang dipercaya karena adabnya,
bukan ditakuti karena otoritasnya.

Mazhab Maliki juga mengajarkan penghormatan terhadap kera-
gaman lokal. Dengan mengakui praktik sosial sebagai sumber pertim-
bangan hukum, mazhab ini membuka ruang bagi variasi penerapan nilai
Islam di berbagai konteks budaya. Dalam pendidikan, ini berarti peserta

Figih Pendidikan yang Membebaskan




didik belajar bahwa perbedaan praktik tidak selalu berarti penyimpangan,
melainkan ekspresi kontekstual dari nilai yang sama. Pendekatan ini sangat
penting untuk membangun sikap toleran, dialogis, dan terbuka—ciri utama
pendidikan pembebasan.

Namun, seperti mazhab lainnya, potensi pembebasan dalam mazhab
Maliki sering tereduksi ketika diajarkan secara tekstualistik. Prinsip amal
ahl al-Madinah dan maslahah sering disederhanakan menjadi dalil kaku
tanpa pemahaman sosialnya. Pendidikan Islam yang membebaskan perlu
menghidupkan kembali semangat kontekstual dan etis mazhab Maliki,
bukan sekadar mewariskan rumusan hukumnya.

Dalam kerangka figih pendidikan yang membebaskan, mazhab Maliki
mengajarkan bahwa hukum harus berpihak pada kehidupan. Pendidikan
yang meneladani tradisi ini akan melatih peserta didik membaca realitas
dengan empati, menilai hukum dengan kepekaan sosial, dan bertindak
dengan tanggung jawab kolektif. Inilah pendidikan yang tidak memisah-
kan teks dari kehidupan, dan tidak memisahkan iman dari keadilan sosial.

QS. Al-Ahzab [33]: 21

6., . & a; wo 0o b, -

Wajw\s\mdjw)dﬁd{-\ﬁ
“Sungguh, pada diri Rasulullah terdapat teladan yang baik bagimu.”

Ayat ini menegaskan bahwa keteladanan hidup adalah sumber utama
pendidikan Islam. Pengetahuan tidak cukup dipahami sebagai teks, tetapi
harus dihayati sebagai praktik nyata. Prinsip ini menjadi fondasi mazhab
Maliki yang memberi bobot besar pada amal ahl al-Madinah—prak-
tik hidup masyarakat Madinah sebagai warisan pedagogis Rasulullah.
Pendidikan yang membebaskan memandang nilai tidak hanya diajarkan,
tetapi diteladankan dalam kehidupan sosial.

Mazhab Figih dan Pendidikan




@ 158

QS. An-Nahl [16]: 90

o oor ° 00 S wo w

STy 93l LTS
“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adzl dan berbuat kebajikan.”

|

Ayat ini menekankan dimensi etika praksis. Keadilan dan jhsan bukan
sekadar konsep, tetapi harus terwujud dalam tindakan sosial. Dalam pendi-
dikan figih, ayat ini mengingatkan bahwa hukum harus dipelajari dengan
orientasi pembentukan keadilan nyata, bukan sekadar kepatuhan formal.

Hadits - Keteladanan sebagai Metode Pendidikan

:}; :ﬁﬁb £ Uw

“Salatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku salat” (HR. Al-Bukhari,
no. 631)

Hadits ini menunjukkan bahwa Nabi mendidik melalui contoh
konkret, bukan sekadar instruksi verbal. Pendidikan berbasis praktik ini
sejalan dengan pendekatan Maliki yang menilai tradisi hidup Madinah
sebagai “kelas terbuka” tempat nilai Islam dipraktikkan dan diwariskan.

Hadits - Kebaikan yang Terlihat dalam Praktik

o 22 /ag w o Sor
“Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagz manusia lamnya.
(HR. Ahmad, no. 12403, Dinilai hasan)

Hadits ini mengukur kualitas manusia dari dampak sosialnya, bukan
dari klaim kesalehan. Pendidikan figih yang membebaskan menilai keber-
hasilan belajar dari sejauh mana peserta didik mampu memberi manfaat
nyata bagi lingkungannya.

Dengan demikian, pendidikan dalam mazhab Maliki memperkaya
khazanah figih pendidikan dengan pendekatan yang kontekstual, sosial,
dan berorientasi kemaslahatan. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pendidikan dalam mazhab Syafi’i, untuk melihat bagaimana ketelitian
metodologis dan disiplin keilmuan dapat berpadu dengan tujuan pembe-
basan tanpa jatuh pada formalisme kaku.

Pendidikan dalam mazhab Syafi’i

Mazhab Syafii sering dipersepsikan sebagai mazhab yang paling tekstual
dan sistematis, namun pembacaan yang cermat menunjukkan bahwa di
balik ketelitian metodologisnya, mazhab ini menyimpan potensi besar bagi
pendidikan figih yang membebaskan. Imam al-Syafi’i tidak membangun
mazhabnya untuk membatasi nalar, melainkan untuk menertibkan cara
berpikir hukum agar tidak terjebak pada subjektivitas dan kekacauan
metodologis. Dalam konteks pendidikan, pendekatan Syafi'i menawarkan
pelajaran penting tentang bagaimana kebebasan berpikir dapat berjalan
seiring dengan disiplin intelektual.

Kontribusi terbesar Imam al-Syafi’i adalah peletakan fondasi
ushul figih sebagai metodologi ilmiah. Dengan merumuskan sumber
hukum dan cara penalarannya secara sistematis, ia mengajarkan
bahwa pemahaman agama tidak boleh bersandar pada intuisi atau
otoritas semata, tetapi harus melalui proses berpikir yang dapat
dipertanggungjawabkan. Dalam pendidikan, ini berarti peserta
didik dilatih untuk memahami struktur argumen, hierarki sumber,
dan cara menarik kesimpulan secara sahih. Pendidikan figih yang
membebaskan membutuhkan disiplin semacam ini agar kebebasan

nalar tidak berubah menjadi relativisme tanpa arah.

Mazhab Syafi’i juga menekankan pentingnya bahasa dan
pemahaman teks. Imam al-Syafi'i dikenal sangat mendalam dalam
ilmu bahasa Arab dan menekankan bahwa kesalahan memahami
bahasa dapat berujung pada kesalahan hukum. Dalam konteks
pendidikan, perhatian terhadap bahasa melatih ketelitian berpikir

Mazhab Figih dan Pendidikan

159 h



fj 160

dan kehati-hatian dalam menarik kesimpulan. Pendidikan yang
membebaskan tidak berarti tergesa-gesa menyimpulkan, tetapi justru
menghargai proses pemahaman yang mendalam dan bertanggung

jawab.

Namun, ketelitian metodologis ini sering disalahpahami
sebagai penutupan ruang kreativitas. Dalam praktik pendidikan,
mazhab Syafi’i kerap diajarkan sebagai kumpulan aturan baku yang
harus diikuti tanpa penjelasan metodologinya. Akibatnya, disiplin
berubah menjadi formalisme, dan metodologi berubah menjadi
dogma. Padahal, Imam al-Syafi’i sendiri adalah figur yang sangat
dinamis, berpindah pendapat (qaul qadim dan qaul jadid) seiring
perubahan konteks dan pemahamannya. Fakta ini menunjukkan
bahwa perubahan pandangan adalah bagian sah dari tradisi Syaft’i,
bukan pengkhianatan terhadapnya.

Dalam perspektif pendidikan pembebasan, mazhab Syafi’i
mengajarkan tanggung jawab intelektual. Kebebasan berpikir
bukan berarti bebas dari metode, melainkan bebas untuk berpikir
secara benar. Peserta didik diajak memahami bahwa setiap pendapat
harus disertai argumentasi yang jelas dan dapat diuji. Sikap ini
membangun etos intelektual yang jujur dan rendah hati: berani

berpikir, tetapi juga siap dikritik dan direvisi.

Mazhab Syafi’i juga memberikan kontribusi penting dalam
pendidikan adab ilmiah. Imam al-Syafi'i dikenal dengan etika
debatnya yang tinggi dan penghormatannya terhadap perbedaan.
Ia mengajarkan bahwa kebenaran tidak selalu dimonopoli oleh satu
pihak, dan perbedaan pendapat adalah bagian dari pencarian ilmu.

Dalam pendidikan, ini berarti melatih peserta didik untuk berbeda

Figih Pendidikan yang Membebaskan




secara beradab, berdialog tanpa saling meniadakan, dan menghargai
argumentasi lawan. Inilah kebebasan berpikir yang berakar pada

adab, bukan pada ego.

Dalam kerangka figih pendidikan yang membebaskan,
mazhab Syafi'i menawarkan keseimbangan penting antara kebebasan
dan disiplin. Pendidikan yang meneladani tradisi ini akan
melahirkan peserta didik yang kritis sekaligus metodologis, berani
berpikir sekaligus bertanggung jawab. Tanpa disiplin, kebebasan
akan kehilangan arah; tanpa kebebasan, disiplin akan berubah

menjadi pengekangan.

QS. An-Nisa’ [4]: 59
ke

Xa

of os woo b Eoocwso - s /ﬁ -

)..,/ .2 &)/ o - e}e)// -

d}""‘)\) A,U\ L;‘ OJ.JJQ ‘LS"U d f&ju db

“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul serta

ulil amri di antara kamu. Jika kamu berselisih pendapat tentang sesuatu,
kembalikanlah ia kepada Allah dan Rasul”

Ayat ini menegaskan kerangka metodologis penyelesaian perbe-
daan: ketaatan tidak bersifat buta, dan perselisihan diselesaikan melalui
rujukan ilmiah kepada sumber primer. Pendidikan figih yang membebas-
kan memaknai ayat ini sebagai panggilan untuk disiplin epistemik—taat
pada metode, bukan pada figur semata.

QS. Az-Zumar [39]: 9

“Katakanlah: Apakah sama orang-orang yang mengetahm dengan orang-orang
yang tidak mengetahui?”

Mazhab Figih dan Pendidikan

161 h



=

Ayat ini menegaskan martabat ilmu dan pembelajaran sistematis.
Dalam pendidikan Islam, keutamaan ilmu bukan hanya pada isinya, tetapi
pada cara memperolehnya secara sahih dan bertanggung jawab—sebuah
prinsip yang sangat dijaga dalam mazhab Syaff’i.

Hadits - Kejujuran Ilmiah dan Tanggung Jawab

Z
z
Sowt Nw o 3o s 7 s e o lwo s ows

AfodLu%-LJa-anr\‘/\a\U\ﬂ
‘Semoga Allah mencerahkan wajah seseorang yang mendengar hadits dari
kami, lalu ia menjaganya hingga menyampaikannya.” (HR. At-Tirmidzi, no.
2656, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menekankan amanah ilmiah: ketelitian, kejujuran trans-
misi, dan tanggung jawab intelektual. Pendidikan figih yang membebaskan
tidak membenarkan pemotongan dalil atau penyederhanaan manipulatif,
tetapi menuntut integritas akademik.

Dengan demikian, pendidikan dalam mazhab Syafi'i menunjukkan
bahwa ketelitian metodologis bukan musuh pembebasan, melainkan salah
satu syaratnya. Membaca mazhab ini secara utuh membantu kita melihat
bahwa figih dapat diajarkan sebagai latihan berpikir yang matang, bukan
sekadar hafalan hukum. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke pendi-
dikan dalam mazhab Hanbali, untuk melihat bagaimana kesetiaan pada
teks dapat berpadu dengan keberanian moral dan kepekaan etis dalam
pendidikan Islam.

Pendidikan dalam mazhab Hanbali

Mazhab Hanbali kerap dipersepsikan sebagai mazhab yang paling ketat
dan tekstual, namun pembacaan yang adil dan mendalam menunjukkan
bahwa di balik kesetiaannya pada teks, mazhab ini menyimpan kebera-
nian moral dan integritas etis yang sangat relevan bagi pendidikan figih
yang membebaskan. Kesetiaan pada nash dalam tradisi Hanbali bukan
dimaksudkan untuk mematikan nalar, melainkan untuk menjaga agar

Figih Pendidikan yang Membebaskan




kekuasaan, kepentingan politik, dan spekulasi rasional tidak mereduksi
pesan moral wahyu. Dalam konteks pendidikan, mazhab Hanbali meng-
ajarkan bahwa pembebasan tidak selalu berarti fleksibilitas metodologis,
tetapi juga keteguhan etis.

Imam Ahmad bin Hanbal dikenal sebagai figur pendidik yang mene-
kankan kejujuran ilmiah dan keberanian moral. Ia menolak menjadikan
ilmu sebagai alat legitimasi kekuasaan, bahkan ketika harus menghadapi
tekanan politik yang berat. Sikap ini memberikan pelajaran pedagogis yang
sangat penting: pendidikan figih tidak boleh tunduk pada kepentingan
kekuasaan atau popularitas, tetapi harus setia pada kebenaran dan nurani.
Pendidikan yang membebaskan tidak hanya melatih akal untuk berpikir,
tetapi juga melatih karakter untuk berani bersikap adil, meskipun berisiko.

Dalam tradisi Hanbali, penghormatan terhadap hadis dan praktik
Nabi menjadi pusat pendidikan figih. Namun penghormatan ini tidak
identik dengan penolakan terhadap akal. Imam Ahmad menggunakan akal
dalam menilai keotentikan riwayat, memahami konteks, dan menentukan
relevansi praktik. Dengan kata lain, rasionalitas hadir sebagai alat verifi-
kasi dan pemahaman, bukan sebagai penguasa makna. Pendidikan yang
meneladani tradisi ini akan melatih peserta didik untuk menghormati teks
sekaligus bertanggung jawab dalam memahaminya.

Mazhab Hanbali juga menekankan kesederhanaan pedagogis.
Pendidikan tidak diarahkan untuk memamerkan kecanggihan argumen-
tasi, tetapi untuk menjaga kemurnian niat dan kejelasan pesan. Dalam
konteks pendidikan Islam kontemporer, sikap ini menjadi kritik penting
terhadap kecenderungan menjadikan ilmu sebagai simbol status atau alat
dominasi intelektual. Pendidikan figih yang membebaskan harus meng-
hindari elitisme keilmuan yang menjauhkan ilmu dari masyarakat dan
martabat manusia.

Dalam hal metode, mazhab Hanbali menunjukkan kehati-hatian
terhadap spekulasi rasional yang terlepas dari nilai etis. Sikap ini sering
disalahpahami sebagai anti-rasionalitas, padahal yang ditolak adalah
rasionalitas yang arogan dan ahistoris. Pendidikan yang membebaskan

Mazhab Figih dan Pendidikan

163 h



@ 164

perlu belajar dari kehati-hatian ini agar kebebasan berpikir tidak berubah
menjadi pembenaran ego atau relativisme nihilistik. Dengan demikian,
mazhab Hanbali mengingatkan bahwa kebebasan intelektual harus selalu
diimbangi dengan kerendahan hati epistemologis.

Dalam konteks pendidikan moral, mazhab Hanbali memberikan pene-
kanan kuat pada keteladanan dan konsistensi perilaku. Imam Ahmad
dikenal tidak hanya melalui fatwanya, tetapi melalui sikap hidupnya yang
sederhana dan teguh. Pendidikan yang membebaskan membutuhkan
figur pendidik semacam ini—pendidik yang nilai-nilainya hidup dalam
tindakan, bukan hanya dalam wacana. Keteladanan semacam ini memba-
ngun kepercayaan dan kesadaran, bukan ketakutan.

Namun, seperti mazhab lain, tradisi Hanbali juga berisiko tereduksi
ketika diajarkan secara sempit. Kesetiaan pada teks dapat berubah menjadi
literalisme kaku jika dilepaskan dari tujuan moral dan konteks kemanu-
siaan. Pendidikan Islam yang membebaskan harus membaca mazhab
Hanbali secara proporsional: mengambil integritas etis dan keberanian
moralnya, tanpa terjebak pada penutupan dialog dan pembekuan nalar.

Dalam kerangka figih pendidikan yang membebaskan, mazhab
Hanbali mengajarkan bahwa keteguhan prinsip adalah bagian dari
pembebasan. Tidak semua pembebasan berarti kelonggaran; sebagian
pembebasan justru menuntut keberanian untuk berkata tidak pada keti-
dakadilan, manipulasi, dan penyalahgunaan agama. Pendidikan yang
meneladani semangat Hanbali akan melahirkan manusia yang tidak hanya
cerdas secara intelektual, tetapi juga kuat secara moral.

QS. Al-Araf [7]: 3

Y o P w o o0 lww é o
u \x_du)bdé\)&w Y} ;Ju'ﬁ;j‘ dj‘
“Ikutilah apa yang diturunkan kepadamu dari Tuhanmu dan ]anganlah kamu
mengikuti selain Dia sebagai pelindung”

Ayat ini menegaskan primasi wahyu sebagai rujukan utama. Dalam
konteks pendidikan, mazhab Hanbali menekankan pentingnya kesetiaan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pada teks agar agama tidak larut dalam spekulasi bebas yang mengaburkan
batas. Pendidikan figih yang membebaskan memaknai prinsip ini sebagai
penjagaan integritas sumber, bukan penolakan terhadap akal.

QS. Al-Baqarah [2]: 286

s 0f W Z o Suwo Swrp -
lerws VI Lt all S5 Y
“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai kesanggupannya.”

Ayat ini memberi batas etis yang penting: keteguhan pada teks tidak
boleh berubah menjadi beban yang melampaui kemampuan manusia.
Pendidikan figih yang membebaskan menolak kekerasan pedagogis atas
nama keteguhan, karena syariat sendiri berorientasi pada kemampuan
dan rahmabh.

Hadits - Berpegang Teguh pada Sunnah

Y, —_—Po o WP 3 orr

u,u ST ey W e

“Wajib atas kalian berpegang pada sunnahku dan sunnah para khalzfah yang
mendapat petunjuk.” (HR. Abu Dawud, no. 4607, Dinilai sahih)

Hadits ini sering dijadikan dasar kehati-hatian Hanbali terhadap
inovasi metodologis yang berpotensi menjauh dari Sunnah. Dalam pendi-
dikan, prinsip ini menuntut kejujuran rujukan dan kehati-hatian dalam
menyimpulkan hukum—sebuah etika penting agar pembebasan tidak
berubah menjadi relativisme.

Dengan demikian, pendidikan dalam mazhab Hanbali memperkaya
khazanah figih pendidikan dengan dimensi integritas, keberanian, dan
kesetiaan etis. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab
7, yaitu fleksibilitas mazhab dan peluang pembebasan, untuk merangkum
bagaimana keragaman mazhab fiqih dapat menjadi modal pedagogis yang
besar dalam membangun pendidikan Islam yang merdeka, dialogis, dan
berkeadaban.

Mazhab Figih dan Pendidikan

165 (\



@ 166

Fleksibilitas mazhab dan peluang pembebasan

Keragaman mazhab figih merupakan salah satu kekayaan terbesar dalam
tradisi Islam, namun sering kali justru dipersempit menjadi sumber konflik
dan pembekuan dalam pendidikan. Subbab ini menegaskan bahwa flek-
sibilitas mazhab bukanlah tanda kelemahan hukum Islam, melainkan
indikator vitalitas intelektual dan pedagogisnya. Ketika mazhab dipa-
hami sebagai hasil ijtihad manusia yang bertujuan menjaga kemaslahatan,
keragaman tersebut berubah dari sekadar perbedaan pendapat menjadi
peluang besar bagi pendidikan yang membebaskan.

Setiap mazhab fiqih lahir dari konteks sosial, geografis, dan intelektual
yang berbeda. Perbedaan ini menunjukkan bahwa hukum Islam sejak awal
peka terhadap realitas dan perubahan. Pendidikan figih yang membe-
baskan harus memanfaatkan keragaman ini sebagai ruang belajar, bukan
sebagai tembok pemisah. Dengan mempelajari perbedaan mazhab, peserta
didik diajak memahami bahwa kebenaran figih tidak tunggal secara abso-
lut, melainkan plural dalam batas-batas metodologis yang sah. Kesadaran
ini membebaskan nalar dari absolutisme dan menumbuhkan sikap rendah
hati intelektual.

Fleksibilitas mazhab juga membuka ruang bagi pendidikan dialogis
dan komparatif. Alih-alih mengajarkan satu mazhab secara eksklusif,
pendidikan dapat memperkenalkan berbagai pendekatan hukum beserta
argumentasinya. Metode ini melatih peserta didik untuk menimbang dalil,
memahami konteks, dan menghargai perbedaan. Pendidikan semacam ini
tidak melemahkan identitas keagamaan, justru memperkuatnya melalui
pemahaman yang sadar dan reflektif. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan
bahwa pluralitas hukum merupakan mekanisme internal Islam untuk
menjaga relevansi dan keadilan sepanjang zaman.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, fleksibilitas
mazhab juga berarti membebaskan pendidikan dari politik penyera-
gaman. Ketika satu mazhab dipaksakan sebagai satu-satunya kebenaran,
pendidikan berubah menjadi alat kontrol ideologis. Sebaliknya, pengakuan
terhadap pluralitas mazhab membuka ruang bagi kebebasan berpikir dan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




tanggung jawab moral. Peserta didik tidak hanya diajarkan “apa yang harus
diikuti’, tetapi juga “bagaimana memilih secara etis dan rasional”

Fleksibilitas mazhab juga memberi peluang besar untuk kontekstu-
alisasi pendidikan. Dalam masyarakat yang beragam seperti Indonesia,
pendekatan figih yang kaku berisiko menimbulkan keterasingan dan
konflik. Keragaman mazhab memungkinkan pendidikan menyesuaikan
pendekatan hukum dengan kondisi sosial, budaya, dan kebutuhan lokal
tanpa kehilangan orientasi nilai. Prinsip ini sejalan dengan semangat
maqashid syariah yang menempatkan kemaslahatan manusia sebagai
tujuan utama hukum.

Namun fleksibilitas mazhab tidak boleh disalahartikan sebagai relati-
visme tanpa batas. Pendidikan yang membebaskan tetap membutuhkan
kerangka etis dan metodologis yang jelas. Fleksibilitas harus bergerak dalam
koridor nilai keadilan, rahmah, dan penghormatan terhadap martabat
manusia. Di sinilah pentingnya mengajarkan metodologi figih secara serius,
agar peserta didik mampu membedakan antara perbedaan yang sah dan
penyimpangan yang merusak tujuan kemanusiaan hukum.

Fleksibilitas mazhab juga memiliki implikasi penting bagi pemben-
tukan karakter peserta didik. Dengan memahami perbedaan mazhab,
peserta didik belajar bersikap terbuka, toleran, dan dialogis. Mereka dilatih
untuk hidup dalam keberagaman tanpa kehilangan prinsip. Sikap ini sangat
penting dalam masyarakat plural dan demokratis, di mana kemampuan
berdialog dan menghargai perbedaan menjadi syarat utama kehidupan
bersama yang beradab.

Dalam praktik pendidikan, memanfaatkan fleksibilitas mazhab
menuntut perubahan pendekatan pedagogis. Guru tidak lagi berperan
sebagai penjaga satu kebenaran, tetapi sebagai fasilitator dialog dan pena-
laran hukum. Kurikulum perlu dirancang untuk memperkenalkan kera-
gaman pandangan, metode ijtihad, dan tujuan etis hukum Islam. Evaluasi
pembelajaran pun harus mengukur kemampuan berpikir dan menilai,
bukan sekadar kesetiaan pada satu jawaban.

Mazhab Figih dan Pendidikan




QS. Al-M2a’idah [5]: 48

c
z., v /né oo v Sl —r ors Z so0 - Zro /o//
oa\a-j M\M«U‘;Lﬂ)} ta-L‘,wj 4&‘«}«;& J{‘
[ ¢
/vc,;o )‘ a,;/ o2 Sow

Ol ) L’Xﬂ‘/bdjj\“jug-)}

“Untuk tiap-tiap kamu Kami berzkan aturan dan jalan yang terang. Sekiranya
Allah menghendaki, niscaya Dia menjadikan kamu satu umat (saja), tetapi
Dia hendak menguji kamu terhadap apa yang telah diberikan-Nya kepadamu;
maka berlomba-lombalah dalam kebaikan.”

Ayat ini memberi legitimasi ilahi terhadap keragaman jalan dan
metode, termasuk dalam pemahaman hukum. Keragaman bukan kega-
galan agama, melainkan ruang ujian etis dan peluang berlomba dalam
kebaikan. Pendidikan figih yang membebaskan menjadikan ayat ini seba-
gai dasar bahwa perbedaan mazhab adalah kekayaan pedagogis, bukan
ancaman ortodoksi.

QS. Al-Hajj [22]: 78

C;wuﬂ‘éﬁ;‘};;%

“Dia tidak menjadikan bagi kalian kesempltan dalam agama.”

Ayat ini menegaskan bahwa kesempitan bukan ciri agama. Ketika
figih diajarkan secara kaku dan menutup pilihan-pilihan mazhab
yang sah, pendidikan berubah menjadi sumber kesulitan. Fiqih
pendidikan yang membebaskan memulihkan prinsip kelapangan ini

sebagai etos belajar dan mengajar.

Hadits - Ruang Ijtihad dan Perbedaan

o3 S.v 2. 0% ,0 0 £70 0

715 s | u\) d\f\—m G ;u\ A 13)

B [

p 168 Figih Pendidikan yang Membebaskan




“Jika seorang mujtahid berijtihad lalu benar, ia mendapat dua pahala; jika
keliru, ia mendapat satu pahala.” (HR. Al-Bukhari, no. 7352, HR. Muslim, no.
1716)

Hadits ini menegaskan bahwa perbedaan hasil berpikir adalah
keniscayaan yang bernilai. Pendidikan fiqih yang membebaskan tidak
mengkriminalisasi perbedaan pendapat yang lahir dari ijtihad sahih, tetapi
menjadikannya bahan belajar untuk memperdalam kesadaran hukum.

Dengan demikian, fleksibilitas mazhab figih membuka peluang besar
bagi terwujudnya pendidikan Islam yang merdeka, dialogis, dan berkea-
daban. Keragaman mazhab bukan ancaman bagi kesatuan umat, melainkan
modal pedagogis untuk membangun kesadaran, kedewasaan intelektual,
dan tanggung jawab moral. Pendidikan yang memanfaatkan fleksibilitas ini
akan melahirkan manusia merdeka—manusia yang beriman secara sadar,

berpikir secara kritis, dan mampu hidup berdampingan dalam perbedaan.

Mazhab Figih dan Pendidikan

169 h



Figih Pendidikan yang Membebaskan




DBAD 8

KRITIK TERHADAP FIQIH
PENDIDIKAN FORMALISTIK

Bab 8 merupakan titik balik kritis dalam bangunan Figih Pendidikan yang
Membebaskan. Jika bab-bab sebelumnya menegaskan fondasi normatif,
epistemologis, dan historis pendidikan pembebasan, maka bab ini secara
sengaja mengambil posisi reflektif-kritis terhadap praktik pendidikan
figih yang berkembang secara dominan hari ini—yakni fiqih pendidikan
yang formalistik. Bab ini tidak ditujukan untuk menolak figih, melainkan
untuk mengkritik cara figih dipahami, diajarkan, dan dipraktikkan dalam
pendidikan hingga kehilangan ruh kemanusiaannya.

Fiqih pendidikan formalistik dicirikan oleh penekanan berlebihan
pada aturan lahiriah, kepatuhan prosedural, dan simbol-simbol kesa-
lehan, sementara dimensi kesadaran, makna, dan tujuan etis sering
terpinggirkan. Dalam model ini, pendidikan agama lebih sibuk mengawasi

171




@ 172

perilaku daripada membentuk nurani, lebih fokus pada kesalahan daripada
pertumbuhan, dan lebih mengutamakan ketertiban daripada keadilan.
Akibatnya, figih yang seharusnya menjadi panduan etis justru berubah
menjadi instrumen kontrol pedagogis.

Bab ini berangkat dari satu kegelisahan mendasar: mengapa pendi-
dikan agama yang mengajarkan nilai-nilai luhur justru sering mela-
hirkan ketakutan, kepatuhan semu, dan kemiskinan nalar? Jawabannya
tidak terletak pada figih sebagai disiplin ilmu, tetapi pada reduksi figih
menjadi perangkat legalistik yang dilepaskan dari tujuan kemanusiaan dan
konteks sosialnya. Ketika figih dipersempit menjadi daftar boleh-tidak
boleh tanpa dialog, ia kehilangan daya pembebasannya.

Dalam praktik pendidikan, formalisme figih sering tampil dalam
bentuk pendidikan berbasis hukuman, pengawasan ketat atas simbol
moral, dan stigmatisasi atas perbedaan. Peserta didik dinilai dari kesesu-
aian perilaku lahiriah, bukan dari integritas batin atau proses berpikirnya.
Kesalahan diperlakukan sebagai pelanggaran moral, bukan sebagai bagian
dari proses belajar. Paulo Freire (1970) menyebut pola ini sebagai pendi-
dikan penindasan, karena ia mematikan kesadaran dan melatih kepatuhan
tanpa refleksi.

Bab 8 juga akan menunjukkan bahwa figih pendidikan formalis-
tik sering kali bersekutu dengan kekuasaan. Aturan agama digunakan
untuk menjaga ketertiban, bukan keadilan; untuk menekan kritik, bukan
menumbuhkan kesadaran. Wael B. Hallaq (2009) mengingatkan bahwa
ketika hukum dilepaskan dari etika dan komunitas moralnya, ia mudah
direduksi menjadi alat administratif yang dingin dan represif. Dalam
konteks pendidikan, ini tampak pada kurikulum yang kaku, metode yang
menakutkan, dan evaluasi yang menghukum.

Penting ditegaskan bahwa kritik dalam bab ini bukan kritik destruk-
tif, melainkan kritik pembebasan. Kritik diarahkan untuk memulih-
kan figih ke fungsi asalnya sebagai panduan etis yang menjaga martabat
manusia. Bab ini akan mengurai bagaimana formalisme fiqih melahirkan

kekerasan simbolik, kepatuhan palsu, dan krisis moral, sekaligus membuka

Figih Pendidikan yang Membebaskan




jalan bagi pendekatan figih pendidikan yang lebih dialogis, empatik, dan
transformatif.

Bab 8 juga menjadi jembatan menuju pembahasan kesadaran dan ideo-
logi pada bab berikutnya. Dengan mengkritik formalisme, pembaca diajak
menyadari bahwa pendidikan tidak pernah netral. Cara figih diajarkan
selalu mencerminkan pandangan tentang manusia: apakah manusia dipan-
dang sebagai subjek merdeka atau objek yang harus dikendalikan. Di sinilah
figih pendidikan yang membebaskan mengambil posisi tegas—berpihak
pada manusia sebagai subjek yang berakal, bermoral, dan berkesadaran.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan figih sebagai alat legitimasi
kuasa, dilanjutkan dengan kritik terhadap pendidikan berbasis ketakutan,
kekerasan simbolik atas nama agama, kepatuhan semu, dan dampaknya
terhadap peserta didik. Melalui analisis ini, Bab 8 menyiapkan landasan
kritis untuk merumuskan kembali pendidikan Islam sebagai ruang pembe-
basan, bukan penjinakan.

Dengan memasuki Bab 8, pembaca diajak tidak hanya memahami,
tetapi juga berani bercermin—menilai ulang praktik pendidikan yang
selama ini dianggap “normal’, dan bertanya dengan jujur: apakah pendi-
dikan kita telah memerdekakan manusia, atau justru melatih mereka untuk
patuh tanpa sadar. Dari keberanian bertanya inilah proyek pembebasan
pendidikan Islam menemukan momentumnya.

Fiqih sebagai alat legitimasi kuasa

Salah satu problem paling serius dalam praktik pendidikan Islam kontem-
porer adalah ketika figih—yang pada hakikatnya merupakan hasil ijtihad
manusia untuk menjaga kemaslahatan—berubah fungsi menjadi alat
legitimasi kuasa. Dalam kondisi ini, figih tidak lagi hadir sebagai panduan
etis yang memerdekakan manusia, melainkan sebagai perangkat normatif
untuk meneguhkan hierarki, menundukkan nalar, dan menjaga ketertiban
semu. Pendidikan figih yang seharusnya membangun kesadaran justru

Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik

173 h



@ 174

dipakai untuk melatih kepatuhan tanpa dialog, dan menjustifikasi relasi
kuasa yang timpang.

Legitimasi kuasa melalui fiqih terjadi ketika penafsiran hukum
tertentu diperlakukan sebagai kebenaran mutlak, lalu digunakan untuk
mengatur perilaku peserta didik secara sepihak. Pendapat fiqih dipisah-
kan dari konteks sosial dan tujuan kemanusiaannya, kemudian disajikan
sebagai “perintah agama” yang tidak boleh dipertanyakan. Dalam ruang
pendidikan, ini tampak pada larangan bertanya, stigmatisasi perbedaan,
dan penggunaan dalil untuk membungkam kritik. Wael B. Hallaq (2009)
mengingatkan bahwa hukum yang terlepas dari etika dan komunitas moral-
nya sangat mudah direduksi menjadi instrumen kekuasaan administratif.

Dalam relasi pedagogis, figih yang dilembagakan sebagai alat kuasa
menciptakan asimetr i otoritas yang tidak sehat. Guru atau institusi dipo-
sisikan sebagai wakil kebenaran ilahi, sementara peserta didik ditempatkan
sebagai subjek yang harus patuh tanpa hak dialog. Relasi ini tidak hanya
mematikan kebebasan berpikir, tetapi juga merusak tujuan pendidikan
itu sendiri. Paulo Freire (1970) menyebut pola ini sebagai pendidikan
penindasan, di mana pengetahuan digunakan untuk mengontrol, bukan
untuk membebaskan.

Lebih jauh, penggunaan figih sebagai legitimasi kuasa sering kali
bersekutu dengan kepentingan politik dan sosial tertentu. Aturan agama
dipakai untuk menjaga stabilitas, bukan keadilan; untuk membungkam
kritik, bukan membangun kesadaran. Dalam konteks pendidikan, hal ini
tampak pada kurikulum yang menekankan kepatuhan simbolik, peng-
awasan moral yang berlebihan, dan hukuman atas penyimpangan kecil.
Figih yang semestinya melindungi martabat manusia justru dipakai untuk
mengawasi dan mendisiplinkan tubuh serta pikiran.

Masalah ini diperparah oleh sakralisasi figih dalam pendidikan.
Ketika figih diperlakukan seolah-olah identik dengan wahyu, ruang kritik
tertutup rapat. Peserta didik diajarkan bahwa mempertanyakan penafsiran
hukum sama dengan mempertanyakan agama itu sendiri. Padahal para
ulama klasik justru menegaskan bahwa figih adalah hasil ijtihad yang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




terbuka terhadap perbedaan dan koreksi. Ibn Rushd (1997) menegaskan
bahwa membedakan antara wahyu dan pemahaman manusia atas wahyu
adalah syarat utama bagi kebebasan berpikir dan kejujuran intelektual.

Figih sebagai alat legitimasi kuasa juga melahirkan ketakutan epis-
temologis. Peserta didik belajar untuk mencari jawaban yang “aman’,
bukan yang benar secara jujur. Mereka dilatih menyesuaikan diri dengan
ekspektasi otoritas, bukan mengembangkan penilaian moral dan rasional.
Dalam jangka panjang, pendidikan semacam ini melahirkan individu yang
patuh secara lahiriah, tetapi rapuh secara etis dan intelektual. Kepatuhan
semacam ini mudah dimobilisasi untuk kepentingan apa pun, termasuk
kepentingan yang bertentangan dengan nilai keadilan dan kemanusiaan.

Dalam perspektif figih pendidikan yang membebaskan, penggunaan
figih sebagai alat kuasa merupakan penyimpangan serius dari tujuan
syariat. Syariat hadir untuk membebaskan manusia dari kezaliman, bukan
untuk menciptakan bentuk penindasan baru yang dibungkus bahasa
agama. Pendidikan Islam yang setia pada maqashid syariah harus berani
menolak segala bentuk instrumentalitas fiqih yang meniadakan dialog,
empati, dan kesadaran.

Mengkritik figih sebagai alat legitimasi kuasa bukan berarti menolak
otoritas ilmu atau disiplin hukum. Yang ditolak adalah penyalahgunaan
otoritas yang mematikan nalar dan merendahkan martabat manusia.
Otoritas dalam pendidikan seharusnya bersifat pedagogis, bukan represif;
membimbing, bukan mengontrol. Guru dan institusi pendidikan perlu
mereposisi diri sebagai fasilitator kesadaran, bukan penjaga kepatuhan
semu.

QS. Al-Baqarah [2]: 188
oo S e wlo o - S 0% oStS

G5 LW &7 ) T 1% il & N m Y,

-

Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik

175 h



@ 176

“Dan janganlah kamu memakan harta sebagian yang lain dengan jalan yang
batil dan janganlah kamu menyuap dengan harta itu kepada para penguasa
agar kamu dapat memakan sebagian harta orang lain dengan dosa”

Ayat ini secara eksplisit mengecam kolusi antara pengetahuan hukum
dan kekuasaan. Ketika hukum digunakan untuk membenarkan ketidaka-
dilan, maka hukum telah kehilangan ruh etiknya. Dalam konteks pendi-
dikan, ayat ini menjadi peringatan keras bahwa fiqih dapat disalahgunakan
untuk melanggengkan dominasi—baik dominasi politik, sosial, maupun
pedagogis.

QS. Al-Maidah [5]: 8
al

5l s el 1o NI ‘_}c (.;; oLk X»JA Y,

“Janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum mendorong kamu untuk
berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa.”

Ayat ini menegaskan bahwa keadilan adalah inti takwa, bukan loyali-
tas pada kekuasaan atau kelompok. Pendidikan figih yang membebaskan
menolak figih yang dijadikan alat justifikasi kepentingan sepihak, karena
keadilan adalah standar moral yang melampaui otoritas manusia.

Hadits - Ulama dan Kekuasaan

Al T le\ Je SEILSATY

Sesungguhnya yang paling aku khawatzrkan atas umatku adalah para
pemimpin (atau tokoh) yang menyesatkan” (HR. Abu Dawud, no. 4252,
Dinilai sahih)

Hadits ini memperingatkan bahwa bahaya terbesar bukan kebodohan
awam, melainkan otoritas yang menyimpang. Dalam pendidikan, figih
yang diajarkan tanpa kesadaran kritis berpotensi melahirkan kepatuhan
buta terhadap figur dan struktur kuasa.

Dengan demikian, pembebasan pendidikan Islam menuntut dekon-
struksi relasi kuasa yang tersembunyi di balik pengajaran fiqih. Figih

Figih Pendidikan yang Membebaskan




harus dikembalikan ke fungsi asalnya sebagai panduan etis yang melayani
kehidupan, bukan sebagai alat legitimasi kekuasaan. Dari kesadaran inilah
pembahasan akan berlanjut ke subbab berikutnya tentang pendidikan
berbasis ketakutan dan hukuman, untuk menunjukkan bagaimana forma-
lisme figih melahirkan praktik pedagogis yang merusak jiwa dan kesadaran
peserta didik.

Pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman

Pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman merupakan konsekuensi
langsung dari figih pendidikan yang formalistik dan berorientasi kuasa.
Dalam model ini, proses belajar tidak dibangun di atas kepercayaan dan
dialog, melainkan pada ancaman, pengawasan, dan sanksi. Ketakutan
dijadikan instrumen utama untuk mengontrol perilaku peserta didik,
sementara hukuman diposisikan sebagai sarana “pendisiplinan moral”.
Praktik semacam ini mungkin menghasilkan ketertiban lahiriah, tetapi ia
merusak tujuan terdalam pendidikan: pembentukan kesadaran, kemerde-
kaan berpikir, dan tanggung jawab moral.

Ketakutan dalam pendidikan agama sering kali dibungkus dengan
bahasa religius. Peserta didik ditakut-takuti dengan dosa, azab, dan
hukuman ilahi tanpa disertai pemahaman makna dan tujuan etis di balik
ajaran tersebut. Agama direduksi menjadi sistem ancaman, bukan sumber
rahmah dan pembebasan. Akibatnya, hubungan peserta didik dengan
agama menjadi relasi cemas, bukan relasi sadar. Mereka patuh bukan karena
mengerti dan meyakini, tetapi karena takut salah dan takut dihukum.
Pendidikan yang demikian melahirkan kesalehan neurotik—tampak taat,
tetapi dipenuhi kecemasan batin.

Pendidikan berbasis hukuman juga membentuk psikologi kepatuhan
semu. Peserta didik belajar bahwa yang penting adalah menghindari sanksi,
bukan memahami nilai. Ketika pengawasan mengendur, perilaku moral
pun mudah runtuh. Ini menunjukkan bahwa hukuman tidak membentuk
karakter, melainkan hanya mengatur perilaku sementara. Al-Ghazali telah

Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik




@ 178

mengingatkan bahwa moralitas yang lahir dari paksaan tidak akan bertahan
lama, karena ia tidak berakar pada kesadaran jiwa.

Dalam kerangka pedagogis, ketakutan mematikan keberanian berpi-
kir dan bertanya. Peserta didik enggan mengemukakan pendapat atau
keraguan karena takut dicap tidak taat, sesat, atau kurang iman. Ruang
kelas berubah menjadi ruang sunyi yang penuh kepatuhan pasif. Paulo
Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai budaya bisu (culture of silence),
di mana manusia kehilangan suara kritisnya dan menerima realitas apa
adanya tanpa refleksi. Pendidikan semacam ini jelas bertentangan dengan
prinsip pembebasan.

Hukuman dalam pendidikan fiqih formalistik sering kali tidak propor-
sional dan bersifat simbolik, seperti mempermalukan di depan umum,
memberi label negatif, atau menyingkirkan peserta didik yang dianggap
bermasalah. Kekerasan semacam ini tidak selalu bersifat fisik, tetapi sangat
merusak secara psikologis. [a menanamkan rasa rendah diri, kebencian
tersembunyi, dan ketidakpercayaan terhadap otoritas pendidikan. Dalam
jangka panjang, peserta didik dapat tumbuh menjadi individu yang patuh
secara lahiriah, tetapi sinis dan terasing secara batin.

Pendidikan berbasis ketakutan juga menciptakan relasi pedagogis
yang tidak setara. Guru diposisikan sebagai penguasa moral, sementara
peserta didik sebagai objek yang harus dikontrol. Relasi ini bertentangan
dengan teladan Nabi Muhammad yang mendidik melalui empati, dialog,
dan keteladanan. Nabi tidak menggunakan ketakutan sebagai alat utama
pendidikan, tetapi membangun kesadaran melalui pemahaman dan kasih
sayang. Pendidikan yang membebaskan harus kembali pada paradigma ini.

Dalam perspektif figih pendidikan yang membebaskan, hukuman tidak
boleh menjadi pusat pedagogi. Disiplin tetap penting, tetapi ia harus diarah-
kan pada pembelajaran dan pemulihan, bukan pembalasan. Kesalahan
peserta didik harus dipahami sebagai bagian dari proses belajar, bukan
sebagai kejahatan moral yang harus dihukum secara represif. Pendekatan
restoratif—yang menekankan dialog, refleksi, dan tanggung jawab—lebih
sejalan dengan tujuan syariat yang berorientasi pada perbaikan manusia.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Ketakutan juga merusak hubungan batin peserta didik dengan
Tuhan. Tuhan dipersepsikan sebagai pengawas yang siap menghukum,
bukan sebagai sumber kasih dan keadilan. Relasi religius yang dibangun
atas dasar ketakutan sulit melahirkan cinta, keikhlasan, dan tanggung
jawab moral. Pendidikan Islam yang membebaskan harus berani meng-
geser paradigma ini: dari agama yang menakutkan menuju agama yang
menyadarkan dan memerdekakan.

QS. Al-Baqarah [2]: 38

s Sror o F s 0 oo P

Oyﬁrbyjﬁkdfﬁbg\.m@u}
“Barang siapa mengikuti petunjuk-Ku, maka tidak ada rasa takut pada
mereka dan mereka tidak bersedih hati”

Ayat ini menegaskan bahwa petunjuk Ilahi berorientasi pada pembe-
basan dari ketakutan, bukan reproduksi rasa takut. Jika pendidikan agama
justru melahirkan kecemasan, ketakutan berlebih, dan rasa bersalah yang
patologis, maka ada yang keliru secara teologis dan pedagogis. Pendidikan
Islam yang membebaskan harus menghadirkan ketenangan eksistensial,
bukan trauma spiritual.

QS. Taha [20]: 44
\ ~or 0% }u/.// Swsw Zue Zor S o i/
25l S A LI Y5 A Y8
e
“Maka berbicaralah kepadanya dengan kata-kata yang lembut, mudah-
mudahan ia sadar atau takut (kepada Allah)”

Ayat ini turun dalam konteks dakwah kepada Fir‘aun—simbol tirani
paling ekstrem. Ironisnya, bahkan kepada tiran pun Allah memerintahkan
pendekatan lembut, bukan kekerasan verbal atau intimidasi. Jika kepada
Fir‘aun saja kelembutan diwajibkan, maka pendidikan yang keras terha-
dap peserta didik adalah penyimpangan serius.

Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik

-



@ 180

Hadits - Kelembutan dalam Pendidikan

S - s S w Sow o » -

“L‘“y“@wt{y} Q\)y\f-‘ydub)\dgb

“Tidaklah kelembutan ada pada sesuatu melainkan ia menghiasinya, dan
tidaklah dicabut dari sesuatu melainkan ia merusaknya.” (HR. Muslim, no.
2594)

Hadits ini adalah prinsip pedagogis universal. Kekerasan mungkin
melahirkan kepatuhan instan, tetapi merusak kepribadian dan kesadaran
moral. Pendidikan figih yang membebaskan menjadikan rifg (kelembutan)
sebagai strategi pembelajaran dan etika relasi.

Hadits - Nabi Menolak Kekerasan dalam Mengajar

woS e)‘/ﬁ’ osr - wrb oS0 S m
d g ).a., J FReA J...W\A f:iu ]
Sesungguhnya kalian diutus untuk memudahkan, bukan untuk mempersulit”
(HR. Al-Bukhari, no. 69, HR. Muslim, no. 1732)

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan berbasis intimidasi berten-
tangan dengan misi kenabian. Ketika hukuman dijadikan metode utama,
pendidikan berubah dari proses pencerahan menjadi alat penundukan.

Dengan demikian, pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman
merupakan bentuk penjinakan manusia yang bertentangan dengan misi
profetik Islam. Ia mungkin efektif dalam jangka pendek, tetapi destruktif
dalam jangka panjang. Figih pendidikan yang membebaskan menuntut
perubahan radikal dalam cara mendidik: dari kontrol menuju keperca-
yaan, dari hukuman menuju pembelajaran, dan dari ketakutan menuju
kesadaran. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab kekerasan
simbolik atas nama agama, untuk mengungkap bentuk-bentuk penin-
dasan yang lebih halus namun tak kalah merusak dalam praktik pendidikan
figih formalistik.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Kekerasan simbolik atas nama agama

Kekerasan dalam pendidikan tidak selalu hadir dalam bentuk fisik atau
hukuman yang kasatmata. Dalam banyak praktik pendidikan figih forma-
listik, kekerasan justru bekerja secara halus, laten, dan simbolik, sehingga
sering tidak disadari baik oleh pelaku maupun korban. Kekerasan simbolik
terjadi ketika bahasa, simbol, kategori moral, dan otoritas agama digunakan
untuk menundukkan kesadaran, merendahkan martabat, dan membatasi
kemungkinan berpikir, sambil tetap tampak sah, normal, bahkan “saleh”
Inilah bentuk kekerasan yang paling berbahaya, karena ia diterima sebagai
kebenaran.

Dalam konteks pendidikan agama, kekerasan simbolik sering muncul
melalui labelisasi moral. Peserta didik yang bertanya kritis dicap “kurang
adab’, “kurang iman’, atau “terpengaruh pemikiran sesat”. Mereka yang
berbeda pandangan dianggap menyimpang, sementara kepatuhan tanpa
pemahaman dipuji sebagai tanda kesalehan. Bahasa-bahasa ini tidak
memukul tubuh, tetapi melukai identitas dan kepercayaan diri. Peserta
didik belajar bahwa aman secara religius berarti diam dan mengikuti, bukan
memahami dan menilai. Inilah cara halus bagaimana nalar dijinakkan atas

nama agama.

Kekerasan simbolik juga bekerja melalui sakralisasi simbol dan
ritual. Praktik keagamaan dijadikan ukuran tunggal moralitas, sementara
dimensi etis dan kesadaran diabaikan. Peserta didik dinilai dari kerapian
simbolik—cara berpakaian, cara berbicara, kepatuhan ritual—bukan dari
kejujuran, empati, atau tanggung jawab sosial. Ketika simbol menjadi
pusat, pendidikan kehilangan substansinya. Al-Ghazali telah mengingat-
kan bahaya ini: agama yang berhenti pada kulit lahiriah akan melahirkan
kemunafikan moral, bukan kebajikan sejati.

Bentuk lain dari kekerasan simbolik adalah penggunaan dalil secara
selektif untuk membenarkan praktik pedagogis yang menindas. Ayat dan
hadis dipetik secara parsial untuk menekankan ketaatan dan ancaman,
sementara pesan rahmah, keadilan, dan kebebasan diabaikan. Dalam ruang
kelas, dalil berubah menjadi senjata retoris yang tidak boleh dibantah. Wael

Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik

181 h



@ 182

B. Hallaq (2009) mengingatkan bahwa ketika teks dilepaskan dari tujuan
etisnya, ia mudah diperalat untuk membenarkan dominasi dan penindasan.

Kekerasan simbolik juga tampak dalam normalisasi rasa bersalah
dan takut. Peserta didik dibiasakan merasa bersalah atas pikiran, perta-
nyaan, atau perasaan yang tidak sesuai dengan standar moral formal. Rasa
bersalah ini tidak diarahkan pada refleksi etis yang sehat, melainkan pada
kepatuhan psikologis. Dalam jangka panjang, individu kehilangan kemam-
puan menilai dirinya sendiri secara jujur dan bergantung pada penilaian
otoritas. Pendidikan semacam ini melahirkan manusia yang terasing dari

nuraninya sendiri.

Yang membuat kekerasan simbolik begitu efektif adalah karena ia
sering diterima sebagai kebaikan. Guru merasa sedang mendidik moral,
institusi merasa sedang menjaga kesucian agama, sementara peserta didik
belajar menerima penindasan sebagai kewajaran. Paulo Freire (1970)
menyebut kondisi ini sebagai internalisasi penindasan, ketika korban
justru membela sistem yang menindasnya karena menganggapnya sebagai
kebenaran. Inilah tragedi pedagogis yang paling dalam: ketika pendidikan
gagal membebaskan, tetapi berhasil membuat penindasan terasa suci.

Dalam perspektif figih pendidikan yang membebaskan, kekerasan
simbolik merupakan pengkhianatan terhadap maqashid syariah. Syariat
hadir untuk menjaga martabat manusia, bukan untuk merusaknya mela-
lui bahasa dan simbol yang menekan. Pendidikan Islam yang setia pada
misi profetik harus berani membongkar praktik-praktik simbolik yang
merendahkan manusia, meskipun praktik tersebut telah lama dianggap
“tradisional” atau “normal’”.

Membebaskan pendidikan dari kekerasan simbolik menuntut peru-
bahan bahasa, sikap, dan relasi pedagogis. Bahasa pendidikan harus
menghidupkan harapan, bukan ketakutan; menumbuhkan kesadaran,
bukan rasa bersalah yang patologis. Guru perlu menyadari bahwa setiap
kata, penilaian, dan simbol memiliki dampak pedagogis yang mendalam.
Pendidikan yang membebaskan tidak menakut-nakuti manusia agar taat,
tetapi membantu mereka memahami dan memilih kebaikan secara sadar.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Al-Hujurat [49]: 11

o fow /a/ o 2 B AR a/ w o o ~ or s o Ao s owo o8 o
oo L 1585 0 (e (‘ﬁ o (‘ﬁfw Vgl ol eliee
/c; 0o o Fr~o 02 e ot o o

NI v s s .

“Wahai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum merendahkan
kaum yang lain ... dan janganlah kamu saling mencela dan memanggil dengan
gelar-gelar yang buruk.”

Ayat ini secara tegas melarang pelecehan simbolik: ejekan, labelisasi,
dan penghinaan verbal. Dalam konteks pendidikan agama, ayat ini menjadi
kritik keras terhadap praktik memberi cap seperti bodoh, lemah iman, ahli
bidah, atau tidak islami kepada peserta didik. Kekerasan simbolik mungkin
tidak melukai tubuh, tetapi melukai martabat dan kepercayaan diri—dan
dampaknya sering lebih panjang.

QS. Al-Isra’ [17]: 70

(tJ ‘ [ Lg Lﬂf .,\45 9

“‘Sungguh, Kami telah memuliakan anak cucu Adam.”

Ayat ini menegaskan bahwa martabat manusia bersifat inheren, tidak
bergantung pada tingkat pengetahuan, ketaatan, atau kepatuhan pedagogis.
Setiap bentuk kekerasan simbolik atas nama agama berarti mengkhianati
prinsip pemuliaan manusia yang ditegaskan Al-Quran.

Hadits - Bahaya Meremehkan Sesama

c*‘“‘“ S iz of T et s et

“Cukuplah  seseorang dianggap berbuat jahat ketika ia merendahkan
saudaranya sesama Muslim” (HR. Muslim, no. 2564)

Hadits ini menempatkan perendahan simbolik sebagai bentuk keja-
hatan moral. Dalam pendidikan, guru yang merendahkan murid—baik

Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik 183 q




=

secara langsung maupun tersirat—telah melakukan pelanggaran etis serius,
meski berlindung di balik dalih “pendidikan agama”

Hadits - Lisan sebagai Sumber Keselamatan

e - P I P A N R )
“Seorang Muslim adalah orang yang kaum Muslimin selamat dari lisan dan
tangannya.” (HR. Al-Bukhari, no. 10, HR. Muslim, no. 40)

Hadits ini menyetarakan bahaya lisan dengan bahaya tangan.
Kekerasan simbolik melalui kata, label, dan stigma adalah bentuk keke-
rasan nyata dalam pendidikan.

Dengan demikian, kekerasan simbolik atas nama agama merupa-
kan salah satu wajah paling halus dari figih pendidikan formalistik yang
menindas. Ia bekerja tanpa teriakan, tanpa hukuman fisik, tetapi dengan
dampak jangka panjang yang menghancurkan nalar dan kepribadian.
Mengungkap dan mengakhiri kekerasan simbolik adalah langkah penting
menuju pendidikan Islam yang benar-benar memerdekakan manusia. Dari
sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab kepatuhan semu dan moralitas
palsu, untuk menunjukkan konsekuensi lanjutan dari pendidikan yang
dibangun di atas ketakutan dan simbol, bukan kesadaran dan nilai.

Kepatuhan semu dan moralitas palsu

Salah satu dampak paling nyata sekaligus paling ironis dari pendidikan
figih yang formalistik adalah lahirnya kepatuhan semu dan moralitas
palsu. Pendidikan yang dibangun di atas ketakutan, hukuman, dan keke-
rasan simbolik memang sering tampak berhasil di permukaan: perilaku
rapi, tutur kata terkontrol, simbol keagamaan terjaga. Namun di balik
keteraturan itu, kesadaran moral justru rapuh. Kepatuhan tidak lahir dari
pemahaman dan keyakinan, melainkan dari strategi bertahan agar aman
dari sanksi sosial dan religius.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Kepatuhan semu muncul ketika peserta didik menyesuaikan diri
secara lahiriah dengan norma yang berlaku tanpa menginternalisasi
nilai di baliknya. Mereka belajar apa yang harus ditampilkan di depan
otoritas, bukan apa yang harus diyakini dan dihidupi. Moralitas direduksi
menjadi performa—apa yang terlihat saleh, bukan apa yang benar secara
etis. Dalam situasi ini, pendidikan tidak membentuk karakter, melainkan
melatih kepura-puraan. Al-Ghazali telah mengingatkan bahwa amal tanpa
niat dan kesadaran adalah kosong, bahkan berpotensi menyesatkan pela-
kunya sendiri.

Moralitas palsu juga tumbuh subur ketika pendidikan lebih menekan-
kan penilaian eksternal daripada refleksi internal. Peserta didik dinilai
berdasarkan kepatuhan terhadap aturan simbolik, bukan berdasarkan
kejujuran, empati, dan tanggung jawab. Akibatnya, nilai kehilangan makna
intrinsiknya dan berubah menjadi alat untuk mendapatkan pengakuan atau
menghindari stigma. Pendidikan semacam ini melahirkan individu yang
pandai membaca situasi, tetapi miskin integritas—cerdas secara sosial,
namun rapuh secara moral.

Dalam jangka panjang, kepatuhan semu menciptakan kepribadian
terbelah. Di ruang publik atau institusi pendidikan, individu menampil-
kan wajah moral yang diharapkan; di ruang privat, nilai-nilai itu mudah
ditinggalkan. Ketika tidak ada pengawasan, perilaku moral runtuh karena
tidak berakar pada kesadaran. Inilah paradoks pendidikan berbasis kontrol:
semakin ketat pengawasan, semakin besar jarak antara simbol dan realitas.
Paulo Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai dehumanisasi, karena
manusia dipaksa hidup dalam kepalsuan yang sistematis.

Moralitas palsu juga membuat peserta didik kehilangan kemam-
puan penilaian etis yang mandiri. Mereka terbiasa bertanya “apakah ini
melanggar aturan?” bukan “apakah ini adil dan bermartabat?”. Orientasi
moral bergeser dari nilai ke sanksi. Dalam konteks figih, hukum dipahami
sebagai jebakan yang harus dihindari, bukan sebagai panduan etis yang
membimbing. Pendidikan figih yang seharusnya menumbuhkan kepekaan
moral justru melahirkan kecerdikan manipulatif.

Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik




@ 186

Lebih berbahaya lagi, kepatuhan semu membuka ruang bagi kemuna-
fikan struktural. Individu yang terbiasa berpura-pura patuh mudah terli-
bat dalam praktik tidak etis ketika memiliki kekuasaan atau kesempatan.
Simbol agama tetap dijaga, tetapi nilai keadilan dan kejujuran dikompro-
mikan. Inilah sebabnya mengapa masyarakat yang sangat religius secara
simbolik tidak selalu berbanding lurus dengan keadilan sosial. Pendidikan
gagal membentuk manusia beradab karena sejak awal mengajarkan kepa-
tuhan tanpa kesadaran.

Dalam perspektif figih pendidikan yang membebaskan, kepatuhan
semu merupakan kegagalan pedagogis yang serius. Tujuan pendidikan
Islam bukanlah mencetak manusia yang patuh karena takut, tetapi manusia
yang taat karena memahami, memilih, dan bertanggung jawab. Ketaatan
yang bernilai adalah ketaatan yang lahir dari kesadaran tauhid—kesadaran
bahwa setiap tindakan memiliki makna moral di hadapan Tuhan dan
manusia, bukan sekadar konsekuensi administratif.

Membongkar kepatuhan semu menuntut perubahan paradigma
pendidikan dari pengendalian perilaku menuju pembentukan kesa-
daran. Pendidikan harus memberi ruang refleksi etis, dialog nilai, dan
pengalaman moral yang nyata. Peserta didik perlu diajak memahami alasan
di balik aturan, dampaknya bagi kehidupan bersama, dan konsekuensinya
bagi martabat manusia. Dengan cara ini, moralitas tidak lagi menjadi
topeng, tetapi menjadi komitmen hidup.

QS. Al-Ma‘un [107]: 4-7

o2 - wo s ko s owo Sow G0
o ol ) u}»uﬂmu;ﬁgm o) M&y
s B o o o s
o)le\ O eril Ci:) d)s—\J
“Maka celakalah orang-orang yang salat, (yaitu) mereka yang lalai terhadap
salatnya, mereka yang berbuat ria, dan enggan menolong dengan bantuan
kecil”

Figih Pendidikan yang Membebaskan



Ayat ini adalah kritik Quraani paling tajam terhadap kesalehan simbo-
lik. Salat—ritual paling sakral—dapat kehilangan nilai ketika dipisahkan
dari kesadaran dan tanggung jawab sosial. Dalam pendidikan fiqih, ayat
ini memperingatkan bahwa kepatuhan lahiriah tidak identik dengan
kematangan moral. Moralitas palsu lahir ketika peserta didik dilatih taat
secara formal, tetapi tidak diajak memahami makna etis dari ketaatan itu.

QS. Ash-Shaff [61]: 2-3

Zor A s wo G

ng\J\.:«L.uJ«f Ci)djkxm‘}/bd}‘}me\j»\yuﬂ\\rrd

P P A Y 3

Ot Y Lo | J o5 ol

“Wahai orang-orang yang beriman, mengapa kamu mengatakan apa yang tidak
kamu kerjakan? Sangat besar kebencian di sisi Allah bahwa kamu mengatakan
apa yang tidak kamu kerjakan.”

Ayat ini mengecam disonansi moral—ketidaksesuaian antara ucapan
dan tindakan. Pendidikan yang menuntut verbalitas religius tanpa pemben-
tukan kesadaran dan keteladanan justru memproduksi kemunafikan
struktural, bukan kesalehan sejati.

Hadits - Tanda Kemunafikan

;E;‘\’ \3\; (i ey 13 m, oK She 1) u‘))\? uﬁ‘\' ]
w.

“Tanda orang munafik ada tiga: jika berbicara ia berdusta, jika berjanji ia
ingkat, dan jika diberi amanah ia berkhianat” (HR. Al-Bukhari, no. 33, HR.
Muslim, no. 59)

Hadits ini menunjukkan bahwa kemunafikan bukan sekadar masalah
teologis, tetapi masalah etika sosial. Pendidikan figih yang membebaskan
bertugas mencegah lahirnya pribadi yang tampak patuh tetapi rapuh secara

moral.
Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik 187 q




~
\ ) 188

Hadits - Amal Bergantung pada Niat

ww o S 0% 0o 2w

SLIL JleN

|
' 4 g

“Sesungguhnya amal perbuatan tergantung pada niat” (HR. Al-Bukhari, no. 1,
HR. Muslim, no. 1907)

Hadits ini menempatkan kesadaran batin sebagai inti moralitas.
Kepatuhan tanpa niat dan pemahaman tidak memiliki nilai etis. Pendidikan
yang mengabaikan dimensi niat hanya melatih performa religius, bukan

integritas moral.

Dengan demikian, kepatuhan semu dan moralitas palsu adalah buah
pahit dari pendidikan fiqih yang kehilangan ruh pembebasan. Ia tampak
berhasil, tetapi sejatinya gagal membentuk manusia merdeka. Dari sini,
pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 8, yaitu dampak figih
formalistik pada peserta didik, untuk melihat secara lebih konkret bagai-
mana praktik pendidikan yang menindas meninggalkan luka psikologis,
intelektual, dan spiritual pada generasi yang dididiknya.

Dampak figih formalistik pada peserta didik

Figih pendidikan yang formalistik tidak hanya memengaruhi cara peserta
didik berperilaku, tetapi meninggalkan jejak mendalam pada struktur
kepribadian, cara berpikir, dan relasi spiritual mereka. Dampak ini
sering kali tidak langsung terlihat, karena ia bekerja secara perlahan dan
sistemik. Pendidikan mungkin tampak berhasil menciptakan ketertiban,
namun di balik itu tumbuh generasi yang mengalami kelelahan moral,
ketakutan berpikir, dan keterasingan dari makna agama itu sendiri.

Secara psikologis, pendidikan berbasis formalisme melahirkan kece-
masan religius. Peserta didik terbiasa hidup dalam rasa takut salah, takut
berdosa, dan takut berbeda. Kesalahan kecil dibesar-besarkan sebagai
kegagalan moral, bukan sebagai bagian dari proses belajar. Akibatnya,
mereka tumbuh dengan rasa bersalah kronis yang tidak sehat. Relasi
mereka dengan agama menjadi relasi cemas, bukan relasi penuh makna

Figih Pendidikan yang Membebaskan




dan kepercayaan. Padahal, agama yang sehat seharusnya menenangkan
jiwa dan menumbuhkan harapan, bukan menciptakan ketakutan yang
melumpuhkan.

Dari sisi intelektual, figih formalistik menghasilkan nalar yang
pasif dan defensif. Peserta didik dilatih untuk menerima, bukan untuk
memahami; menghafal, bukan untuk menalar. Pertanyaan kritis dianggap
ancaman, sementara kepatuhan dipuji sebagai kebajikan tertinggi. Dalam
jangka panjang, peserta didik kehilangan kepercayaan pada kemampuan
berpikirnya sendiri. Mereka terbiasa mencari jawaban “aman” yang sesuai
otoritas, bukan jawaban yang jujur secara intelektual. Inilah bentuk kemis-
kinan nalar yang sangat merugikan masa depan peradaban.

Secara sosial, pendidikan semacam ini menciptakan individu yang
sulit berdialog dan hidup dalam perbedaan. Karena sejak awal diajarkan
bahwa perbedaan adalah penyimpangan, peserta didik tumbuh dengan
sikap defensif terhadap pandangan lain. Mereka mudah menghakimi, tetapi
sulit memahami. Ketika memasuki masyarakat yang plural, individu-indi-
vidu ini cenderung membawa logika eksklusif ke ruang publik, sehingga
memperbesar potensi konflik sosial atas nama agama.

Dampak spiritual dari figih formalistik juga sangat serius. Agama
dipersepsikan sebagai beban normatif, bukan sebagai jalan pembebasan
jiwa. Peserta didik menjalankan ritual tanpa rasa makna, mematuhi aturan
tanpa cinta, dan menjauhi dosa tanpa pemahaman. Relasi spiritual yang
seharusnya mendalam dan personal berubah menjadi mekanis dan trans-
aksional. Dalam kondisi ini, iman kehilangan daya transformasinya dan
berhenti menjadi sumber etika dan empati.

Figih formalistik juga menghambat perkembangan otonomi moral.
Peserta didik tidak dilatih untuk mengambil keputusan etis secara mandiri,
melainkan diarahkan untuk selalu bergantung pada otoritas eksternal.
Ketika menghadapi situasi baru yang kompleks—yang tidak tercakup dalam
aturan baku—mereka kebingungan atau justru mengambil keputusan yang
tidak adil karena tidak memiliki kompas etis internal. Pendidikan gagal

Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik

189 h



=

membekali mereka dengan kemampuan menilai dan bertanggung jawab
secara dewasa.

Lebih jauh, dampak jangka panjang dari pendidikan ini adalah keti-
dakselarasan antara simbol religius dan realitas sosial. Individu tampak
religius secara lahiriah, tetapi praktik sosialnya tidak mencerminkan nilai
keadilan, kejujuran, dan kepedulian. Kesenjangan ini merusak kepercayaan
publik terhadap agama dan institusi pendidikan agama. Ketika agama
tidak lagi terlihat sebagai kekuatan moral yang membebaskan, ia berisiko
ditinggalkan atau dipertahankan hanya sebagai identitas kosong.

QS. Al-Baqarah [2]: 44
c
o -\ O.o s So P i oS 2e o0 s woo P ;E
Sl S oske 4l S gt PPN
s B o
O "'I 3

‘Apakah kamu menyuruh orang lain berbuat kebajikan, sementara kamu
melupakan dirimu sendiri, padahal kamu membaca Kitab? Tidakkah kamu
berakal?”

Ayat ini mengkritik formalisme moral: kemampuan mengucapkan
hukum dan kebaikan tanpa menghayatinya. Dalam pendidikan fiqih, ayat
ini relevan untuk menunjukkan bahwa penguasaan teks tanpa kesadaran
etis tidak hanya gagal mendidik, tetapi juga melahirkan kontradiksi moral
yang membingungkan peserta didik.

QS. Az-Zumar [39]: 22
al

- /ow }u// w ¢ 2\ /}/ LYo o S0 Pwo - oo //g

s

“Maka apakah orang yang telah Allah lapangkan dadanya untuk (menerima)
Islam, lalu ia berada di atas cahaya dari Tuhannya (sama dengan yang lain)?
Maka celakalah mereka yang hatinya keras.”

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Ayat ini menegaskan bahwa indikator keberhasilan pendidikan
Islam adalah kelapangan hati dan kejernihan kesadaran, bukan kekakuan
sikap. Fiqih formalistik yang kering dari makna justru berpotensi menge-
raskan hati, menjauhkan peserta didik dari cahaya nilai-nilai ilahiah.

Hadits - Agama sebagai Rahmah

o } wAh s o Pwrs s o Pwrt oo Pwrs

\jj}i' y} \)Jf/;{} c\jf:uu"Y} bj‘f.
“Mudahkanlah dan jangan mempersulit; berilah kabar gembira dan jangan
membuat orang lari” (HR. Al-Bukhari, no. 3038, HR. Muslim, no. 1734)

Hadits ini memberi tolok ukur jelas: jika pendidikan agama membuat
peserta didik menjauh, takut, atau sinis terhadap agama, maka metode
itu keliru. Figih formalistik yang menakut-nakuti telah menyimpang dari
prinsip profetik ini.

Dalam perspektif figih pendidikan yang membebaskan, semua dampak
ini menunjukkan bahwa formalisme figih bukan sekadar persoalan metode,
tetapi persoalan kemanusiaan. Pendidikan yang merusak kesadaran, nalar,
dan spiritualitas peserta didik tidak bisa dibenarkan atas nama ketertiban
atau tradisi. Syariat diturunkan untuk menjaga kehidupan dan martabat
manusia, bukan untuk menciptakan generasi yang takut, pasif, dan terasing.

Kesadaran akan dampak destruktif fiqih formalistik ini menjadi
landasan penting untuk melangkah ke bab berikutnya. Setelah membong-
kar problem dan luka yang ditinggalkan oleh pendidikan yang menindas,
buku ini akan bergerak ke Bab 9 tentang kesadaran, ideologi, dan pendi-
dikan. Di sanalah akan dibahas bagaimana pendidikan dapat membentuk
kesadaran kritis, membongkar ideologi penindasan, dan bertransformasi
menjadi praksis pembebasan yang sejati—sejalan dengan ruh Islam dan

martabat manusia.

Kritik terhadap Figih Pendidikan Formalistik

-Q



Figih Pendidikan yang Membebaskan




BAD 9

KESADARAN, IDEOLOGI, DAN PENDIDIKAN

Bab 9 menandai pergeseran penting dari kritik menuju rekonstruksi
kesadaran. Setelah Bab 8 membongkar luka-luka yang ditinggalkan oleh
figih pendidikan formalistik—ketakutan, kepatuhan semu, kekerasan
simbolik, dan kemiskinan nalar—bab ini mengajukan pertanyaan kunci:
bagaimana pendidikan Islam membentuk kesadaran manusia, dan
kesadaran seperti apa yang ingin dibangun? Di sinilah pendidikan tidak
lagi dipahami sekadar sebagai transmisi pengetahuan atau pengaturan
perilaku, melainkan sebagai arena pembentukan cara pandang, makna
hidup, dan orientasi etis.

Kesadaran bukanlah sesuatu yang netral. Cara manusia memahami
dirinya, Tuhan, dan dunia selalu dipengaruhi oleh ideologi—yakni sepe-
rangkat asumsi, nilai, dan kepentingan yang sering bekerja di balik layar.
Pendidikan, sadar atau tidak, selalu membawa ideologi tertentu. Ia bisa

193




fj 194

membentuk kesadaran yang patuh dan pasrah, atau sebaliknya menumbuh-
kan kesadaran kritis yang reflektif dan bertanggung jawab. Bab ini berpijak
pada tesis bahwa figih pendidikan yang membebaskan harus secara sadar
berpihak pada pembentukan kesadaran kritis, bukan reproduksi ideologi
penindasan.

Dalam pendidikan agama, ideologi sering menyamar sebagai kebe-
naran tunggal yang sakral. Nilai, tafsir, dan praktik tertentu dipresentasikan
seolah-olah bebas kepentingan, padahal sering kali mencerminkan relasi
kuasa, kepentingan politik, atau konservatisme budaya. Ketika ideologi
ini tidak disadari, pendidikan justru melanggengkan ketidakadilan sambil
mengklaim kesalehan. Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa tugas pendi-
dikan pembebasan adalah melakukan conscientization—membangkitkan
kesadaran kritis agar manusia mampu membaca realitas dan bertindak
untuk mengubahnya.

Bab ini akan mengurai bagaimana pendidikan membentuk tiga ting-
kat kesadaran: kesadaran magis, kesadaran naif, dan kesadaran kritis.
Kesadaran magis melihat realitas sebagai takdir yang tak dapat diubah;
kesadaran naif mulai mengenali masalah, tetapi cenderung menyalahkan
individu; sementara kesadaran kritis mampu membaca struktur, ideologi,
dan relasi kuasa di balik realitas sosial. Fiqih pendidikan yang membe-
baskan harus secara sadar mengarahkan peserta didik menuju kesadaran
kritis—kesadaran yang selaras dengan tauhid, karena tauhid menolak
segala bentuk penghambaan selain kepada Tuhan.

Bab 9 juga menegaskan bahwa pendidikan Islam tidak cukup hanya
mengajarkan norma benar-salah, tetapi harus membantu peserta didik
memahami mengapa suatu norma ada, siapa yang diuntungkan, dan
bagaimana dampaknya bagi martabat manusia. Dengan demikian, figih
tidak lagi berhenti pada kepatuhan normatif, tetapi menjadi alat refleksi
etis dan transformasi sosial. Pendidikan yang membebaskan mengajarkan
peserta didik untuk taat secara sadar, bukan tunduk secara ideologis.

Selain itu, bab ini akan membahas bagaimana kurikulum, bahasa, dan
metode pembelajaran berperan dalam membentuk kesadaran. Apa yang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




diajarkan, bagaimana ia diajarkan, dan apa yang dihilangkan dari penga-
jaran sama-sama menentukan jenis kesadaran yang lahir. Pendidikan yang
tampak religius bisa saja menanamkan ideologi penindasan jika ia menutup
ruang dialog dan kritik. Sebaliknya, pendidikan yang dialogis dan reflektif
dapat menjadi praksis ibadah pembebasan—mendekatkan manusia pada
Tuhan melalui pembelaan terhadap martabat manusia.

Bab 9 akan diawali dengan pembahasan pendidikan dan pemben-
tukan kesadaran, dilanjutkan dengan analisis kesadaran magis, naif, dan
kritis; pembacaan ideologi dalam kurikulum; relasi pendidikan dan hege-
moni; serta ditutup dengan rumusan pendidikan Islam sebagai praksis
pembebasan. Dengan demikian, bab ini menjadi jantung reflektif buku
ini—tempat fiqih, pendidikan, dan kesadaran bertemu dalam satu proyek
besar: membangun manusia merdeka melalui hukum, ilmu, logika, dan
tanggung jawab etis.

Memasuki Bab 9, pembaca diajak untuk tidak hanya mengkritik
sistem pendidikan yang ada, tetapi juga mengkritik cara kita berpikir
dan memahami agama. Karena pembebasan sejati tidak dimulai dari
perubahan aturan semata, melainkan dari perubahan kesadaran. Dari
sinilah pendidikan Islam dapat kembali memainkan perannya sebagai
jalan pembebasan manusia dan pembangun peradaban yang berkeadilan.

Pendidikan dan pembentukan kesadaran

Pendidikan pada hakikatnya adalah proses pembentukan kesadaran
manusia tentang dirinya, Tuhannya, dan dunia sosial yang melingkupi-
nya. la bukan sekadar aktivitas mentransfer pengetahuan atau melatih kete-
rampilan teknis, melainkan proses panjang yang membentuk cara manusia
memahami realitas dan mengambil sikap di dalamnya. Dalam perspektif
ini, pendidikan selalu bersifat politis dan etis, karena ia menentukan apakah
manusia akan tumbuh sebagai subjek yang merdeka atau sebagai objek
yang dikendalikan. Figih pendidikan yang membebaskan harus memulai
refleksinya dari kesadaran ini: bahwa mendidik berarti membentuk cara
berpikir dan cara memaknai kehidupan.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan




@ 196

Kesadaran manusia tidak lahir secara alamiah tanpa pengaruh. Ia
dibentuk melalui bahasa, simbol, kurikulum, relasi kuasa, dan peng-
alaman belajar. Apa yang diajarkan, bagaimana ia diajarkan, dan siapa
yang menentukan kebenaran dalam ruang pendidikan, semuanya berkon-
tribusi pada jenis kesadaran yang tumbuh. Pendidikan yang menekankan
hafalan, kepatuhan, dan ketertiban akan melahirkan kesadaran yang pasif
dan adaptif. Sebaliknya, pendidikan yang mendorong dialog, refleksi, dan
pertanyaan akan melahirkan kesadaran yang aktif dan kritis. Dengan demi-
kian, pendidikan selalu menjadi medan pertarungan antara pembebasan
dan penjinakan.

Dalam konteks pendidikan Islam, pembentukan kesadaran seharusnya
berpijak pada tauhid sebagai prinsip pembebasan. Tauhid bukan hanya
pengakuan teologis tentang keesaan Tuhan, tetapi juga pernyataan eksis-
tensial bahwa manusia tidak boleh tunduk secara mutlak kepada selain
Tuhan—baik itu manusia, ideologi, tradisi, maupun sistem. Pendidikan
yang benar-benar tauhidik akan membebaskan manusia dari ketakutan
terhadap otoritas selain Tuhan dan menumbuhkan keberanian moral
untuk berpikir, bersikap, dan bertindak secara bertanggung jawab. Ketika
pendidikan agama justru melahirkan ketakutan dan kepatuhan buta, maka
tauhid telah direduksi menjadi slogan, bukan kesadaran hidup.

Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan selalu membentuk
kesadaran tertentu: kesadaran yang membebaskan atau kesadaran yang
menindas. Pendidikan penindasan melatih manusia untuk menerima
realitas apa adanya, menyalahkan diri sendiri atas ketidakadilan struktu-
ral, dan menggantungkan kebenaran pada otoritas eksternal. Pendidikan
pembebasan, sebaliknya, membantu manusia membaca realitas secara
kritis, mengenali struktur ketidakadilan, dan bertindak untuk mengubah-
nya. Dalam perspektif Islam, pendidikan pembebasan ini sejalan dengan
misi profetik untuk membebaskan manusia dari segala bentuk kezaliman.

Pembentukan kesadaran juga berkaitan erat dengan cara figih diajar-
kan. Ketika fiqih diajarkan sebagai kumpulan aturan final tanpa konteks
dan tujuan, kesadaran yang lahir adalah kesadaran legalistik: patuh pada

Figih Pendidikan yang Membebaskan




aturan, tetapi miskin makna. Peserta didik belajar taat pada hukum, tetapi
tidak memahami nilai keadilan, rahmah, dan kemaslahatan di baliknya.
Figih pendidikan yang membebaskan menuntut perubahan pendekatan:
dari figih sebagai alat kontrol menuju fiqih sebagai sarana refleksi etis dan
pembentukan kesadaran moral.

Dalam praktik pendidikan, pembentukan kesadaran sering kali
terhambat oleh relasi pedagogis yang hierarkis dan otoriter. Guru
diposisikan sebagai pemilik kebenaran, sementara peserta didik sebagai
penerima pasif. Relasi ini mengajarkan ketergantungan epistemologis dan
melemahkan kepercayaan diri intelektual peserta didik. Pendidikan yang
membebaskan menuntut relasi yang lebih dialogis, di mana guru berperan
sebagai pendamping proses berpikir dan pencarian makna, bukan sebagai
penguasa pengetahuan.

Kesadaran yang dibentuk melalui pendidikan juga menentukan orien-
tasi etis peserta didik. Pendidikan yang hanya menekankan benar-salah
secara normatif tanpa refleksi akan melahirkan orientasi moral berbasis
sanksi. Sebaliknya, pendidikan yang mengajak peserta didik memahami
dampak tindakan terhadap diri dan orang lain akan melahirkan orientasi
moral berbasis tanggung jawab. Figih pendidikan yang membebaskan
harus menumbuhkan kesadaran bahwa setiap tindakan memiliki konse-
kuensi etis yang harus dipertanggungjawabkan, bukan sekadar dinilai oleh
otoritas.

Lebih jauh, pembentukan kesadaran dalam pendidikan Islam harus
memperhatikan keterkaitan antara iman dan realitas sosial. Kesadaran
religius yang terpisah dari keadilan sosial berisiko melahirkan kesalehan
individual yang apatis terhadap penderitaan orang lain. Pendidikan yang
membebaskan membantu peserta didik memahami bahwa iman memiliki
implikasi sosial, dan bahwa ketaatan kepada Tuhan tidak bisa dipisahkan
dari pembelaan terhadap martabat manusia. Di sinilah figih pendidikan
menemukan relevansinya sebagai jembatan antara nilai spiritual dan
praksis sosial.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan

197 h



@ 198

QS. Al-Hasyr [59]: 18

¢ - e/n/ w e/a} Sor sRo o )u ° Mp /ﬁ; P

“Wahai orang-orang yang berzman, bertakwalah kepada Allah dan hendaklah
setiap diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya untuk hari esok.”

Ayat ini menegaskan dimensi refleksi diri dan kesadaran historis.
Pendidikan dalam Islam bukan sekadar transmisi aturan masa lalu, tetapi
proses membangunkan kesadaran manusia atas tanggung jawab masa
depan. Seruan wal-tanzur nafs (hendaklah setiap diri memperhatikan)
adalah perintah pedagogis untuk berpikir reflektif—inti dari pendidikan
yang membebaskan.

QS. Al-Araf [7]: 179

G S Y ool 45 G 088 ¥ o

“Mereka mempunyai hati tetapi tidak digunakan untuk memahami, dan
mempunyai mata tetapi tidak digunakan untuk melihat”

Ayat ini mengkritik ketiadaan kesadaran, bukan ketiadaan organ.
Masalah pendidikan bukan karena manusia tidak memiliki akal dan hati,
tetapi karena potensi itu tidak diaktifkan. Pendidikan figih yang membe-
baskan bertugas mengaktifkan kesadaran—Kkognitif, moral, dan spiritual —
agar manusia benar-benar “melihat” realitas dan dirinya sendiri.

Hadits - Kecerdasan Sejati

0 00 L OF o o s P o s oo S wos oo
u).l\.\’uU.JA‘j wu\a‘y
“Orang cerdas adalah yang mampu mengoreksi dirinya dan beramal untuk
kehidupan setelah mati” (HR. At-Tirmidzi, no. 2459, Dinilai hasan)

Hadits ini menegaskan bahwa kecerdasan dalam Islam adalah kesa-
daran reflektif, bukan sekadar kecakapan teknis. Pendidikan yang membe-
baskan mengukur keberhasilan bukan dari seberapa patuh peserta didik,

Figih Pendidikan yang Membebaskan




tetapi dari kemampuannya memahami diri, mengoreksi sikap, dan
bertindak bertanggung jawab.

Dengan demikian, pendidikan dan pembentukan kesadaran meru-
pakan fondasi utama bagi proyek pembebasan manusia. Pendidikan yang
gagal membentuk kesadaran kritis akan mudah direduksi menjadi alat
reproduksi ideologi dan ketidakadilan. Sebaliknya, pendidikan yang sadar
akan perannya dalam membentuk kesadaran dapat menjadi kekuatan
transformatif yang luar biasa. Dari pemahaman inilah pembahasan akan
berlanjut ke subbab berikutnya, kesadaran magis, naif, dan kritis, untuk
melihat secara lebih rinci jenis-jenis kesadaran yang dibentuk melalui
pendidikan dan implikasinya bagi fiqih pendidikan yang membebaskan.

Kesadaran magis, naif, dan kritis

Dalam kerangka pendidikan pembebasan, kesadaran manusia tidak bersi-
fat tunggal atau statis, melainkan berkembang melalui tahapan-tahapan
tertentu. Paulo Freire (1970) membedakan tiga bentuk kesadaran utama—
magis, naif, dan kritis—yang sangat relevan untuk membaca praktik pendi-
dikan Islam, khususnya dalam pengajaran figih. Memahami ketiga bentuk
kesadaran ini membantu kita menilai apakah pendidikan sedang membe-
baskan manusia atau justru mengukuhkan penjinakan dalam balutan
religiusitas.

Kesadaran magis adalah bentuk kesadaran paling awal dan paling
rapuh. Dalam kesadaran ini, manusia memandang realitas sebagai sesuatu
yang bersifat takdir absolut, tidak dapat dipahami apalagi diubah. Segala
peristiwa—kemiskinan, ketidakadilan, kegagalan pendidikan—dipersepsi-
kan sebagai kehendak Tuhan semata, tanpa ruang bagi analisis sebab-akibat
atau tanggung jawab manusia. Dalam pendidikan agama, kesadaran magis
sering diperkuat melalui narasi keagamaan yang menekankan kepasrahan
tanpa pemahaman. Fiqih diajarkan sebagai “ketentuan Tuhan” yang selesai,
bukan sebagai hasil ijtihad manusia. Akibatnya, peserta didik kehilangan
daya kritis dan menerima realitas sosial apa adanya sebagai nasib yang
tidak boleh dipertanyakan.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan

199 h



@ 200

Kesadaran magis sangat mudah dimanfaatkan oleh struktur kuasa.
Ketika ketidakadilan dianggap sebagai takdir, maka kritik terhadap sistem
pendidikan, ekonomi, atau politik dapat diredam atas nama kesabaran
dan kepatuhan religius. Pendidikan yang berhenti pada kesadaran magis
melahirkan individu yang saleh secara simbolik, tetapi pasif secara sosial.
Dalam perspektif tauhid, kondisi ini justru problematik, karena tauhid
menolak penghambaan kepada apa pun selain Tuhan, termasuk peng-
hambaan kepada struktur ketidakadilan yang dibungkus narasi religius.

Berikutnya adalah kesadaran naif, yakni tahap di mana manusia mulai
menyadari adanya masalah, tetapi belum mampu membaca akar struktu-
ralnya. Dalam kesadaran ini, ketidakadilan diakui, namun penyebabnya
sering dipersonalisasi. Kegagalan pendidikan disalahkan pada kemalasan
peserta didik, lemahnya moral individu, atau kurangnya ketaatan, tanpa
melihat sistem kurikulum, relasi kuasa, dan ideologi yang bekerja di balik-
nya. Dalam pendidikan figih, kesadaran naif tampak ketika masalah sosial
selalu dijelaskan sebagai akibat dosa individu, bukan sebagai hasil struktur
sosial yang tidak adil.

Kesadaran naif sering melahirkan moralitas menghakimi. Peserta
didik diajarkan untuk menjadi “baik” secara individual, tetapi tidak diajak
memahami bagaimana kebaikan personal berkaitan dengan keadilan sosial.
Figih dipersempit menjadi daftar kewajiban personal, sementara dimensi
sosial dan strukturalnya diabaikan. Pendidikan semacam ini tampak lebih
maju dibanding kesadaran magis, tetapi masih belum membebaskan,
karena ia gagal membekali peserta didik dengan alat analisis kritis terha-
dap realitas.

Tahap tertinggi adalah kesadaran kritis. Pada tahap ini, manusia
mampu membaca realitas secara reflektif, mengenali relasi kuasa, ideologi,
dan struktur sosial yang membentuk pengalaman hidupnya. Kesadaran
kritis tidak menolak iman, tetapi justru memperdalamnya. Dalam perspek-
tif Islam, kesadaran kritis sejalan dengan tauhid, karena ia membebaskan
manusia dari ketundukan kepada struktur zalim dan mengarahkan keta-
atan hanya kepada Tuhan. Pendidikan yang menumbuhkan kesadaran

Figih Pendidikan yang Membebaskan




kritis membantu peserta didik memahami bahwa hukum, tradisi, dan
institusi adalah produk sejarah yang dapat dikritik dan diperbaiki demi
keadilan.

Dalam pendidikan fiqih, kesadaran kritis berarti mampu membeda-
kan antara wahyu dan tafsir, antara nilai universal dan formulasi historis.
Peserta didik diajak memahami maqashid syariah, konteks sosial hukum,
dan dampak etis dari penerapan figih. Mereka tidak hanya bertanya “apa
hukumnya?”, tetapi juga “mengapa demikian?”, “siapa yang diuntungkan?”,
dan “apakah ini adil dan memanusiakan?”. Pertanyaan-pertanyaan ini
adalah tanda hidupnya kesadaran kritis, bukan tanda pembangkangan
iman.

Pendidikan yang membebaskan tidak bermaksud memaksakan kesa-
daran kritis secara instan, karena kesadaran adalah proses yang tumbuh
melalui dialog, pengalaman, dan refleksi berkelanjutan. Namun pendi-
dikan harus secara sadar menciptakan kondisi yang memungkinkan tran-
sisi dari kesadaran magis dan naif menuju kesadaran kritis. Ini menuntut
perubahan metode, bahasa, dan relasi pedagogis—dari ceramah satu arah
menuju dialog; dari hukuman menuju refleksi; dari kepatuhan menuju
tanggung jawab.

Dalam konteks fiqih pendidikan yang membebaskan, ketiga bentuk
kesadaran ini menjadi alat diagnostik untuk menilai praktik pendidikan.
Ketika pendidikan melanggengkan pasrah tanpa pemahaman, ia berhenti
pada kesadaran magis. Ketika pendidikan menghakimi individu tanpa
mengkritik sistem, ia terjebak pada kesadaran naif. Hanya ketika pendi-
dikan berani membuka ruang analisis struktural, dialog nilai, dan tanggung
jawab etis, ia bergerak menuju kesadaran kritis.

QS. Al-An‘am [6]: 116

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan




@ 202

“Jika engkau menuruti kebanyakan orang di bumi ini, niscaya mereka akan
menyesatkanmu dari jalan Allah. Mereka tidak lain hanyalah mengikuti
dugaan dan kebohongan.”

Ayat ini mengkritik kesadaran yang tidak reflektif, yang mengi-
kuti arus mayoritas tanpa pertimbangan rasional dan etis. Dalam pendi-
dikan, ayat ini menjadi peringatan bahwa kebenaran tidak ditentukan oleh
banyaknya pengikut, melainkan oleh kesadaran kritis terhadap nilai dan
tujuan.

QS. Yunus [10]: 100

s B o s s wo o s ow o P oror s

O}Ju'”/ L Y LL:M J‘: u*"'./)‘ ‘}*4...}
“Allah menimpakan kekotoran kepada orang-orang yang tidak menggunakan
akalnya”

Ayat ini menegaskan bahwa ketidakmauan menggunakan akal
adalah masalah moral, bukan sekadar keterbatasan intelektual. Pendidikan
Islam yang membebaskan menolak pembekuan akal, karena akal adalah

instrumen utama pembentukan kesadaran.

Hadits - Manusia dan Kesadaran Pilihan

Zow 02 3% w S o

] 3 ual SN

“langanlah salah seorang dari kalian menjadi orang yang ikut-ikutan.” (HR.
At-Tirmidzi, no. 2007, Dinilai hasan)

Hadits ini secara langsung menolak kesadaran imitasi. Nabi meng-
hendaki umat yang sadar memilih sikapnya, bukan sekadar meniru ling-
kungan. Pendidikan figih yang membebaskan menjadikan hadits ini seba-
gai landasan menumbuhkan kemandirian berpikir dan bertindak.

Dengan demikian, kesadaran kritis bukanlah ancaman bagi agama,
melainkan bentuk kedewasaan iman. Ja memungkinkan manusia beri-
man secara sadar, taat secara bertanggung jawab, dan beragama secara

Figih Pendidikan yang Membebaskan




memanusiakan. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab ideo-
logi dalam kurikulum pendidikan, untuk mengkaji bagaimana struktur
kurikulum dan materi ajar dapat memperkuat atau justru menghambat
tumbuhnya kesadaran kritis dalam pendidikan Islam.

Ideologi dalam kurikulum pendidikan

Kurikulum tidak pernah netral. Ia selalu memuat ideologi tertentu—
yakni cara pandang tentang manusia, pengetahuan, kekuasaan, dan tujuan
hidup—yang sering kali bekerja secara diam-diam di balik pilihan materi,
metode, dan evaluasi pembelajaran. Dalam konteks pendidikan Islam, ideo-
logi dalam kurikulum menentukan apakah figih dan ilmu agama diajarkan
sebagai sarana pembebasan atau justru sebagai alat reproduksi kepatuhan.
Fiqih pendidikan yang membebaskan menuntut kesadaran penuh bahwa
apa yang dimasukkan dan dikeluarkan dari kurikulum sama pentingnya
dengan apa yang diajarkan secara eksplisit.

Ideologi kurikulum tampak pertama-tama dalam pemilihan penge-
tahuan yang dianggap sah. Ketika kurikulum hanya menampilkan satu
mazhab, satu tafsir, atau satu cara berpikir sebagai kebenaran tunggal, maka
ia sedang menanamkan ideologi eksklusivisme. Peserta didik diajarkan
untuk menerima, bukan menilai; mengikuti, bukan memahami. Dalam
pendidikan figih, hal ini terlihat ketika perbedaan pendapat disembunyi-
kan atau disajikan sebagai ancaman, bukan sebagai kekayaan intelektual.
Kurikulum semacam ini secara sistemik menghambat tumbuhnya kesa-
daran kritis.

Ideologi juga bekerja melalui bahasa kurikulum. Istilah-istilah seperti
“wajib patuh’, “tidak boleh membantah”, atau “harus sesuai aturan” sering
muncul tanpa disertai penjelasan tujuan etis dan rasionalnya. Bahasa sema-
cam ini membentuk imajinasi moral peserta didik: agama dipersepsikan
sebagai sistem perintah, bukan sebagai jalan makna. Paulo Freire (1970)
menegaskan bahwa bahasa pendidikan dapat menjadi alat pembebasan atau
alat penindasan, tergantung apakah ia membuka dialog atau menutupnya.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan




@ 204

Dalam kurikulum figih yang membebaskan, bahasa harus mengundang
refleksi, bukan sekadar kepatuhan.

Kurikulum juga mengandung ideologi melalui struktur penyajiannya.
Materi yang disusun secara linear, final, dan tertutup memberi kesan bahwa
pengetahuan telah selesai dan tidak perlu dipertanyakan. Peserta didik
diposisikan sebagai penerima warisan yang harus dijaga, bukan sebagai
subjek yang bertanggung jawab mengembangkan tradisi. Padahal, tradisi
figih klasik justru tumbuh melalui perdebatan, perbedaan, dan ijtihad.
Ketika kurikulum menghapus jejak pergulatan intelektual ini, ia sedang
menyederhanakan sejarah demi kenyamanan ideologis.

Lebih jauh, ideologi kurikulum tampak dalam apa yang dihilangkan
atau didiamkan. Ketika isu keadilan sosial, kesetaraan gender, kemiskinan
struktural, atau relasi kuasa jarang dibahas dalam pendidikan fiqih, kuri-
kulum sedang menyampaikan pesan implisit bahwa agama tidak perlu
terlibat dalam persoalan tersebut. Keheningan ini bukan netral, melainkan
ideologis. Ia melanggengkan status quo dengan cara yang halus. Figih
pendidikan yang membebaskan justru menuntut agar kurikulum berani
mengaitkan hukum Islam dengan realitas ketidakadilan yang nyata.

Ideologi dalam kurikulum juga diperkuat oleh sistem evaluasi. Ketika
evaluasi hanya mengukur hafalan dan kesesuaian jawaban, peserta didik
belajar bahwa berpikir kritis tidak dihargai. Mereka terdorong mencari
jawaban yang “benar menurut buku”, bukan jawaban yang argumenta-
tif dan reflektif. Evaluasi semacam ini meneguhkan ideologi kepatuhan
dan menghambat otonomi intelektual. Pendidikan yang membebaskan
memerlukan evaluasi yang menilai proses berpikir, kemampuan analisis,
dan kepekaan etis.

Dalam perspektif figih pendidikan yang membebaskan, kurikulum
harus dipahami sebagai ruang politik-etis yang perlu dibaca dan ditata
ulang secara sadar. Kurikulum tidak cukup hanya “sesuai standar’, tetapi
harus berpihak pada pembentukan manusia merdeka. Ini menuntut kebe-

ranian untuk meninjau ulang materi, bahasa, dan metode agar selaras

Figih Pendidikan yang Membebaskan




dengan nilai tauhid, keadilan, dan rahmah. Kurikulum yang membebaskan
tidak menutup perbedaan, tetapi mengelolanya sebagai sumber belajar.

Membangun kurikulum yang membebaskan berarti menghadirkan
figih sebagai proses berpikir, bukan sekadar produk hukum. Peserta didik
diajak memahami bagaimana hukum lahir, siapa yang merumuskannya,
dalam konteks apa, dan dengan tujuan apa. Dengan cara ini, kurikulum
menjadi sarana conscientization—pembangkitan kesadaran—bukan seka-
dar transmisi norma. Peserta didik belajar bahwa mereka adalah bagian
dari tradisi hidup yang menuntut tanggung jawab intelektual dan moral.

QS. Al-Bagarah [2]:170
Telk ok LT C“t LT \J.M\VA, 3 \;\}

PR YJ L.,« O]\.a:u Y VA}U; OK ))j

‘Apabila dikatakan kepada mereka: ikutilah apa yang diturunkan Allah,
mereka menjawab: tidak, kami mengikuti apa yang kami dapati dari nenek
moyang kami. Apakah (mereka akan mengikuti itu) walaupun nenek moyang
mereka tidak memahami apa-apa dan tidak mendapat petunjuk?”

Ayat ini adalah kritik langsung terhadap ideologi tradisionalisme
buta. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menegaskan bahwa kuriku-
lum yang hanya mereproduksi warisan tanpa refleksi kritis sesungguh-
nya sedang melanggengkan ideologi, bukan menyampaikan kebenaran.
Pendidikan figih yang membebaskan menolak pewarisan pengetahuan

yang membungkam akal dan kesadaran sejarah.

QS. An-Nahl [16]: 125

2 dl r‘“;f LTl T UL 0 gl J) 6

S 0%

o]

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan




Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah, pelajaran yang
baik, dan debatlah mereka dengan cara yang paling baik.”

Ayat ini menegaskan bahwa pendidikan bersifat dialogis, bukan
doktriner. Kurikulum yang membebaskan adalah kurikulum yang meng-
ajak berpikir, berdialog, dan memahami alasan di balik nilai—bukan
memaksakan kesimpulan ideologis.

Hadits - Penyalahgunaan Ilmu

- 0/ 0% —rrd o - A 0 e Sou sF s 00 s or
Jﬂ}\&W\k&)k}\&W\%&)Wﬁ\&uﬁ
w0 Pwo Srs 0% wo - BS

ST AT 51 ) 0T 0 s

“Barang siapa menuntut ilmu untuk menyaingi para ulama, mendebat
orang bodoh, atau agar manusia berpaling kepadanya, maka Allah akan
memasukkannya ke neraka” (HR. At-Tirmidzi, no. 2654, Dinilai hasan)

Hadits ini memperingatkan bahwa ilmu—termasuk kurikulum—
dapat menjadi alat dominasi dan pencitraan, bukan pembebasan. Ketika
pendidikan dijadikan instrumen ideologi kekuasaan atau ego kelompok,
ia kehilangan nilai profetiknya.

Dengan demikian, ideologi dalam kurikulum pendidikan memiliki
pengaruh besar terhadap jenis kesadaran yang dibentuk. Kurikulum yang
tidak disadari ideologinya berisiko melanggengkan penindasan dalam
nama agama. Sebaliknya, kurikulum yang dibangun secara reflektif dan
kritis dapat menjadi alat pembebasan yang kuat. Dari sini, pembahasan
akan berlanjut ke subbab pendidikan dan hegemoni, untuk melihat
bagaimana ideologi bekerja lebih luas melalui institusi pendidikan dan
bagaimana pendidikan Islam dapat membongkar dominasi yang tersem-
bunyi di balik normalitas pedagogis.

| Pendidikan dan hegemoni

Pendidikan tidak hanya membentuk individu, tetapi juga berperan besar

dalam memelihara atau menantang hegemoni—yakni dominasi nilai,

p 206 Figih Pendidikan yang Membebaskan




cara berpikir, dan kepentingan tertentu yang diterima sebagai “normal”
dan “wajar” oleh masyarakat. Hegemoni bekerja bukan terutama melalui
paksaan fisik, melainkan melalui persetujuan kesadaran. Dalam konteks
pendidikan Islam, figih dan ajaran agama dapat menjadi sarana pembe-
basan, tetapi juga dapat menjadi instrumen hegemoni ketika ia mengajar-
kan kepatuhan tanpa kesadaran dan menutup ruang kritik.

Hegemoni dalam pendidikan tampak ketika pandangan tertentu
tentang agama dan moral dipresentasikan sebagai satu-satunya kebe-
naran yang sah, sementara pandangan lain dipinggirkan atau disenyap-
kan. Peserta didik diajarkan menerima struktur sosial dan relasi kuasa
yang ada sebagai sesuatu yang alami dan sesuai kehendak Tuhan. Ketika
ketimpangan sosial, ketidakadilan gender, atau otoritarianisme pedagogis
diterima sebagai “sudah seharusnya’, pendidikan sedang menjalankan
fungsi hegemonik. Dalam situasi ini, agama kehilangan daya kritisnya dan
berubah menjadi alat stabilisasi sosial.

Antonio Gramsci menegaskan bahwa hegemoni bekerja melalui insti-
tusi budaya, termasuk sekolah dan lembaga pendidikan. Nilai-nilai domi-
nan disebarkan secara sistematis hingga diterima sebagai akal sehat. Dalam
pendidikan figih, hegemoni tampak ketika tafsir tertentu diwariskan tanpa
membuka ruang dialog, sehingga peserta didik tidak menyadari bahwa
yang mereka terima adalah hasil pilihan historis dan ideologis. Pendidikan
semacam ini tidak hanya membatasi nalar, tetapi juga membentuk kesa-
daran yang tunduk pada dominasi simbolik.

Hegemoni juga diperkuat melalui ritual pedagogis—cara mengajar,
cara menilai, dan cara berinteraksi di kelas. Ketika guru selalu berbicara
dan murid selalu mendengar; ketika pertanyaan kritis dianggap tidak
sopan; ketika ketaatan simbolik lebih dihargai daripada kejujuran intelek-
tual, pendidikan sedang melatih kepatuhan sebagai kebiasaan. Kebiasaan
inilah yang kemudian direproduksi dalam kehidupan sosial yang lebih
luas. Pendidikan menjadi mesin reproduksi budaya tunduk, bukan ruang
latihan kebebasan.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan

207 h



@ 208

Dalam konteks figih pendidikan, hegemoni sering bersembunyi di
balik bahasa kesalehan. Aturan dipresentasikan sebagai perintah Tuhan,
sementara kritik dipersepsikan sebagai pembangkangan iman. Dengan
cara ini, struktur kuasa memperoleh legitimasi moral yang sangat kuat.
Wael B. Hallaq (2009) mengingatkan bahwa ketika hukum dilepaskan
dari komunitas moral dan etika, ia mudah menjadi alat dominasi yang
efektif. Pendidikan yang tidak menyadari dimensi hegemonik ini berisiko
melanggengkan ketidakadilan sambil mengklaim kesucian.

Figih pendidikan yang membebaskan harus berani membongkar
mekanisme hegemoni ini. Pendidikan tidak boleh puas hanya dengan
mengajarkan aturan, tetapi harus mengajak peserta didik membaca realitas
sosial secara kritis: siapa yang diuntungkan oleh suatu praktik, siapa yang
dirugikan, dan bagaimana nilai-nilai agama digunakan untuk membe-
narkan atau menantang kondisi tersebut. Dalam perspektif Islam, kritik
terhadap hegemoni bukan tindakan subversif, melainkan bagian dari amar
maruf nahi munkar dalam makna yang paling substantif.

Pendidikan yang melawan hegemoni menuntut perubahan peran
pendidik. Guru tidak lagi berfungsi sebagai agen reproduksi ideologi
dominan, tetapi sebagai fasilitator kesadaran kritis. Ja membantu peserta
didik mengenali asumsi-asumsi yang selama ini diterima begitu saja, dan
mengajarkan keberanian moral untuk berpikir dan bertanya. Relasi peda-
gogis yang dialogis menjadi kunci untuk membongkar hegemoni yang
bekerja melalui kebiasaan dan simbol.

Penting ditegaskan bahwa melawan hegemoni tidak berarti menolak
tradisi atau otoritas secara membabi buta. Yang ditolak adalah penerimaan
tanpa kesadaran. Tradisi dan otoritas perlu dibaca secara kritis dan etis
agar tetap setia pada tujuan kemanusiaan dan keadilan. Pendidikan Islam
yang membebaskan justru menguatkan tradisi dengan cara menghidup-
kannya dalam kesadaran, bukan membekukannya dalam kepatuhan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Al-A‘raf [7]: 157

o o o wo //D;Oo/ oS0 o Sor }///

“..dan Dia (Muhammad) membebaskan mereka dari beban beban dan
belenggu-belenggu yang ada pada mereka”

Ayat ini menegaskan misi profetik sebagai pembebasan dari belenggu,
termasuk belenggu non-fisik: cara berpikir yang dikendalikan, norma yang
diterima tanpa refleksi, dan kepatuhan yang diwariskan sebagai “kebe-
naran”. Pendidikan yang tidak menyadari hegemoni berpotensi memper-
kuat belenggu-belenggu ini, alih-alih melepaskannya.

QS. Al-Baqarah [2]: 42

Spey T; 1,5, JLJL G T ¥,

“Janganlah kamu mencampumdukkun kebenaran dengan kebatilan dan
menyembunyikan kebenaran, padahal kamu mengetahuinya.”

Ayat ini mengkritik praktik penyembunyian kebenaran secara siste-
mik. Dalam pendidikan, hegemoni bekerja bukan dengan kebohongan
terang-terangan, tetapi dengan seleksi pengetahuan: apa yang diajarkan,
apa yang disenyapkan, dan bagaimana suatu pandangan diposisikan sebagai
“normal”

Hadits - Jihad dengan Kebenaran

w - - s 00 2 -~ 0%
‘Bo%wyw;%\&m\
“lihad yang paling utama adalah menyampaikan kebenaran di hadapan

penguasa yang zalim” (HR. Abu Dawud, no. 4344, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menempatkan kesadaran kritis dan keberanian moral
sebagai puncak amal. Pendidikan figih yang membebaskan mempersiapkan
peserta didik untuk berani menyuarakan kebenaran—bukan hanya tunduk
pada otoritas yang mapan.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan




@ 210

Dengan demikian, pendidikan dan hegemoni memiliki relasi yang
kompleks dan menentukan. Pendidikan bisa menjadi alat paling efektif
untuk melanggengkan dominasi, tetapi juga bisa menjadi kekuatan paling
strategis untuk pembebasan. Figih pendidikan yang membebaskan memi-
lih jalan kedua: menjadikan pendidikan sebagai ruang kesadaran, dialog,
dan transformasi sosial. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab
terakhir Bab 9, yaitu pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan,
untuk merumuskan bagaimana kesadaran kritis dapat diterjemahkan
menjadi tindakan pedagogis yang nyata dan berkelanjutan.

Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan

Pendidikan Islam mencapai maknanya yang paling otentik ketika ia
tidak berhenti pada wacana normatif atau kritik teoretis, tetapi menjelma
menjadi praksis pembebasan—yakni tindakan sadar yang menghubung-
kan refleksi dan aksi dalam upaya memanusiakan manusia. Praksis di sini
bukan sekadar aktivitas praktis, melainkan tindakan pedagogis yang lahir
dari kesadaran kritis dan diarahkan pada transformasi diri, relasi sosial,
dan struktur yang tidak adil. Dalam perspektif ini, figih pendidikan yang
membebaskan bukan hanya kerangka berpikir, tetapi cara hidup dan cara
mendidik.

Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pembebasan hanya mungkin
terjadi melalui praksis: refleksi kritis atas realitas yang diikuti oleh tindakan
untuk mengubahnya. Prinsip ini sejalan dengan ajaran Islam yang menolak
pemisahan antara iman dan amal. Pendidikan Islam sebagai praksis pembe-
basan memadukan kesadaran tauhid, nalar kritis, dan tindakan etis.
Tauhid membebaskan manusia dari penghambaan selain kepada Tuhan;
nalar kritis membebaskan dari kebodohan dan manipulasi; tindakan etis
membebaskan dari ketidakadilan yang nyata.

Dalam konteks fiqih, praksis pembebasan berarti mengajarkan hukum
Islam sebagai panduan etis yang hidup, bukan sebagai seperangkat aturan
beku. Peserta didik diajak memahami bagaimana hukum bekerja dalam
realitas sosial, bagaimana ia dapat melindungi yang lemah, dan bagaimana

Figih Pendidikan yang Membebaskan




ia harus dikritik ketika disalahgunakan. Pendidikan figih tidak lagi berta-
nya semata “apa hukumnya?”, tetapi juga “apa dampaknya?”, “siapa yang
dilindungi?”, dan “bagaimana hukum ini memuliakan martabat manusia?”.
Pertanyaan-pertanyaan ini menghubungkan refleksi hukum dengan tang-
gung jawab sosial.

Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan juga menuntut peru-
bahan metode pedagogis. Metode ceramah satu arah yang menempatkan
peserta didik sebagai penerima pasif harus digantikan dengan metode
dialogis, problem-posing, dan reflektif. Peserta didik diajak membaca
realitas mereka sendiri—keluarga, sekolah, masyarakat—sebagai teks
yang perlu ditafsirkan secara etis. Dalam proses ini, guru berperan sebagai
pendamping yang membantu mengasah nalar dan nurani, bukan sebagai
penjaga jawaban tunggal.

Praksis pembebasan juga tampak dalam pengalaman belajar yang
kontekstual. Pendidikan tidak boleh terpisah dari realitas ketidakadilan
yang dialami peserta didik dan masyarakatnya. Isu kemiskinan, ketim-
pangan, kekerasan, dan diskriminasi perlu dihadirkan dalam ruang belajar
sebagai bahan refleksi figih dan etika. Dengan cara ini, pendidikan Islam
membantu peserta didik memahami bahwa iman memiliki konsekuensi
sosial, dan bahwa ibadah tidak bisa dipisahkan dari tanggung jawab kema-

nusiaan.

Lebih jauh, pendidikan sebagai praksis pembebasan menuntut kebe-
ranian institusional. Lembaga pendidikan Islam perlu merefleksikan
perannya sendiri: apakah ia mereproduksi kepatuhan dan ketimpangan,
ataukah ia menjadi ruang aman bagi dialog, kritik, dan pertumbuhan kesa-
daran. Kurikulum, kebijakan disiplin, dan sistem evaluasi harus ditata ulang
agar selaras dengan tujuan pembebasan. Tanpa keberanian struktural ini,
praksis pembebasan akan berhenti sebagai ideal individual yang terisolasi.

Dalam kerangka spiritual, praksis pembebasan menegaskan bahwa
ibadah adalah tindakan memerdekakan. Shalat melatih disiplin dan kese-
taraan, zakat menantang akumulasi dan ketimpangan, puasa membangun

empati dan pengendalian diri, sementara haji mengajarkan persaudaraan

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan

211 h



@ 212

universal. Pendidikan Islam yang membebaskan menghubungkan praktik
ibadah ini dengan kesadaran sosial, sehingga ibadah tidak berhenti pada
ritual, tetapi menjadi energi transformasi etis.

Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan juga membentuk subjek
moral yang bertanggung jawab. Peserta didik tidak hanya diajarkan untuk
menaati aturan, tetapi untuk mengambil keputusan etis dalam situasi
kompleks yang tidak selalu memiliki jawaban tunggal. Mereka dilatih
menimbang nilai, membaca konteks, dan bertanggung jawab atas pilihan-
nya. Inilah manusia merdeka yang menjadi tujuan besar figih pendidikan
yang membebaskan: manusia yang beriman secara sadar, berpikir secara
kritis, dan bertindak secara adil.

QS. Ar-Ra‘d [13]: 11

/ o Swt VN - o - o SwS o w
WL Lo G psis Lo i Y Al O]
Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sampai
mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka sendiri”

Ayat ini menegaskan prinsip kunci praksis pembebasan: perubahan
struktural mensyaratkan perubahan kesadaran. Pendidikan Islam yang
membebaskan tidak berhenti pada transfer ilmu atau kritik wacana, tetapi
mengarahkan peserta didik untuk mengubah diri dan realitas secara
sadar. Figih, dalam kerangka ini, berfungsi sebagai kompas etis tindakan,
bukan sekadar kumpulan norma.

QS. Al-Qasas [28]: 5

P recer s saF o sares s oo s me oo whe D2 S
«&@J‘

“Kami hendak memberi karunia kepada orang-orang yang tertindas di bumi,
dan menjadikan mereka pemimpin serta pewaris.”

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Ayat ini menegaskan orientasi pembebasan yang berpihak pada
yang dilemahkan. Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan
tidak netral secara moral; ia berpihak pada keadilan dan pemulihan
martabat. Figih pendidikan yang membebaskan mengarahkan ilmu

untuk memberdayakan, bukan menjustifikasi ketimpangan.

Hadits - Mengubah Kemungkaran

0B coalidd oy T 0B cooty o gads \ji. po el e

calip ooy ]
“Barang siapa di antara kalian melihat kemungkaran, hendaklah ia
mengubahnya dengan tangannya; jika tidak mampu, maka dengan lisannya;

jika tidak mampu, maka dengan hatinya” (HR. Muslim, no. 49)

Hadits ini memetakan tangga praksis pembebasan: dari kesadaran
batin, ekspresi lisan, hingga tindakan nyata—sesuai kemampuan dan
konteks. Pendidikan figih yang membebaskan melatih peserta didik meni-
lai konteks, memilih cara, dan bertindak etis, bukan sekadar mengutuk
kemungkaran dari kejauhan.

Dengan demikian, pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan
menutup Bab 9 dengan satu penegasan kuat: pembebasan adalah proses
yang harus dihidupi, bukan slogan yang dihafalkan. Kesadaran kritis
harus diterjemahkan ke dalam tindakan pedagogis yang nyata, konsisten,
dan berkelanjutan. Dari titik inilah buku ini akan melangkah ke Bab 10
tentang prinsip-prinsip fiqih pendidikan yang membebaskan, untuk
merumuskan fondasi normatif dan etis yang dapat membimbing praksis
pembebasan dalam pendidikan Islam secara sistematis dan bertanggung
jawab.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan

213 @



Figih Pendidikan yang Membebaskan




BAD 10

PRINSIP-PRINSIP FIQIH PENDIDIKAN
YANG MEMBEBASKAN

Bab 10 merupakan poros normatif dan etis dari keseluruhan bangunan
buku Figih Pendidikan yang Membebaskan. Setelah kritik tajam terhadap
formalisme, pembongkaran ideologi, dan penegasan pendidikan sebagai
praksis pembebasan, bab ini hadir untuk merumuskan prinsip-prinsip
dasar yang dapat menjadi kompas bagi praktik pendidikan Islam yang
memerdekakan manusia. Tanpa prinsip yang jelas, pembebasan mudah
terjebak pada slogan; dengan prinsip yang kokoh, pembebasan menjadi
kerja pedagogis yang terarah dan bertanggung jawab.

Fiqih pendidikan yang membebaskan tidak lahir dari kehampaan
normatif. la berakar pada tauhid, maqashid syariah, dan tradisi etika
Islam, sekaligus berdialog dengan realitas kemanusiaan kontemporer.
Prinsip-prinsip yang dirumuskan dalam bab ini bukanlah aturan teknis

215




@ 216

yang kaku, melainkan pedoman etis yang menuntun cara berpikir, bersi-
kap, dan bertindak dalam pendidikan. Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai
jembatan antara nilai transenden wahyu dan kebutuhan konkret manusia
dalam proses belajar.

Bab ini menegaskan bahwa pembebasan dalam pendidikan Islam
bukan relativisme tanpa batas, tetapi kebebasan yang berakar pada nilai.
Kebebasan berpikir tidak berarti meniadakan kebenaran, melainkan
mencari kebenaran dengan cara yang memanusiakan. Kebebasan bertanya
tidak berarti menolak otoritas, melainkan menempatkan otoritas dalam
relasi dialogis dan etis. Prinsip-prinsip figih pendidikan yang membebas-
kan menjaga agar kebebasan tetap berada dalam koridor keadilan, rahmah,
dan tanggung jawab moral.

Prinsip pertama yang akan dibahas adalah tauhid sebagai fondasi
kebebasan. Tauhid dipahami bukan sekadar doktrin teologis, tetapi seba-
gai kesadaran eksistensial yang membebaskan manusia dari segala bentuk
penghambaan selain kepada Tuhan—termasuk penghambaan kepada
sistem pendidikan yang menindas, otoritas yang absolut, dan tradisi yang
membeku. Dari tauhid lahir keberanian moral untuk berpikir dan bersikap
merdeka.

Prinsip berikutnya adalah keadilan dan kesetaraan pendidikan, yang
menegaskan bahwa setiap manusia memiliki hak yang sama untuk belajar,
bertanya, dan berkembang tanpa diskriminasi. Pendidikan yang membe-
baskan tidak boleh mereproduksi ketimpangan sosial, gender, atau kultural
atas nama agama. Keadilan bukan akses semata, tetapi juga pengalaman
belajar yang bermartabat.

Bab ini juga menempatkan rahmah sebagai etika pedagogis utama.
Rahmah bukan kelembutan sentimental, tetapi komitmen aktif untuk
menjaga martabat manusia dalam seluruh proses pendidikan. Guru, kuri-
kulum, dan institusi harus mencerminkan kasih sayang yang membangun,
bukan ketakutan yang melumpuhkan. Pendidikan tanpa rahmah kehi-
langan ruh profetiknya.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Selanjutnya, bab ini akan menguraikan maqashid syariah sebagai
orientasi pendidikan. Hukum dan pendidikan tidak boleh berhenti pada
kepatuhan formal, tetapi harus diarahkan pada penjagaan akal, jiwa, marta-
bat, dan masa depan manusia. Dengan menjadikan maqashid sebagai
orientasi, figih pendidikan mampu bergerak lentur dan relevan tanpa
kehilangan prinsip.

Bab ini ditutup dengan penegasan bahwa fiqih adalah panduan etis,
bukan alat represif. Figih pendidikan yang membebaskan memosisikan
hukum sebagai sahabat kesadaran, bukan musuh kebebasan. Ia membim-
bing manusia untuk memilih kebaikan secara sadar, bukan memaksa
kepatuhan melalui ketakutan.

Dengan Bab 10 ini, buku memasuki fase konstruktif yang sistema-
tis. Prinsip-prinsip yang dirumuskan di sini akan menjadi dasar bagi
pembahasan bab-bab selanjutnya tentang hak peserta didik, peran guru,
kurikulum, keadilan sosial, hingga manifesto pembebasan pendidikan
Islam. Dari sinilah proyek besar membangun manusia merdeka melalui
hukum, ilmu, logika, dan kesadaran memperoleh pijakan normatif yang
utuh dan berdaya hidup.

Tauhid sebagai fondasi kebebasan

Tauhid merupakan inti ajaran Islam yang paling mendasar, namun dalam
konteks pendidikan sering kali direduksi menjadi pengakuan teologis
semata, bukan sebagai kesadaran eksistensial yang membebaskan manu-
sia. Padahal, tauhid pada hakikatnya adalah pernyataan radikal tentang
kebebasan: bahwa manusia tidak boleh tunduk secara mutlak kepada apa
pun selain Tuhan. Dalam perspektif ini, tauhid bukan hanya soal siapa
yang disembabh, tetapi juga siapa yang tidak boleh disembah—termasuk
sistem, otoritas, tradisi, dan ideologi yang merendahkan martabat manusia.

Dalam pendidikan, tauhid sebagai fondasi kebebasan berarti meno-
lak segala bentuk penghambaan pedagogis. Peserta didik tidak boleh
dijadikan objek manipulasi, alat legitimasi kuasa, atau sekadar wadah

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan




@ 218

penjejalan pengetahuan. Ketika pendidikan menuntut kepatuhan tanpa
pemahaman, melarang pertanyaan, dan mematikan nalar kritis, ia sejati-
nya telah menciptakan berhala-berhala baru dalam ruang belajar. Tauhid
hadir untuk menghancurkan berhala-berhala tersebut dan mengembalikan
pendidikan pada tujuan memanusiakan manusia.

Tauhid juga menegaskan kesetaraan ontologis manusia. Di hadapan
Tuhan, tidak ada manusia yang memiliki otoritas absolut atas manusia
lain. Guru, pengelola institusi, dan ulama memiliki peran dan tanggung
jawab, tetapi bukan hak untuk menundukkan kesadaran peserta didik.
Dalam pendidikan yang berlandaskan tauhid, otoritas bersifat amanah,
bukan kekuasaan; bersifat pedagogis, bukan represif. Relasi ini membangun
suasana belajar yang dialogis dan bermartabat, di mana setiap manusia
diperlakukan sebagai subjek moral yang utuh.

Lebih jauh, tauhid membebaskan manusia dari ketakutan eksistensial.
Ketika manusia menyadari bahwa hanya Tuhan yang memiliki otoritas
mutlak, ia tidak lagi takut berpikir, bertanya, atau berbeda pendapat secara
jujur. Ketakutan terhadap label, stigma, atau sanksi sosial kehilangan daya
lumpuhnya. Dalam konteks pendidikan figih, tauhid melahirkan kebera-
nian intelektual: keberanian untuk membedakan antara wahyu dan tafsir,
antara nilai ilahi dan kepentingan manusiawi. Ibn Rushd (1997) mene-
gaskan bahwa akal yang jujur tidak bertentangan dengan iman, justru
merupakan wujud ketaatan kepada Tuhan yang menganugerahkan akal.

Tauhid juga menjadi fondasi tanggung jawab moral. Kebebasan yang
lahir dari tauhid bukan kebebasan tanpa arah, melainkan kebebasan yang
disertai kesadaran akan pertanggungjawaban di hadapan Tuhan. Peserta
didik tidak diajarkan untuk patuh karena takut hukuman, tetapi untuk
bertindak benar karena sadar akan nilai dan konsekuensinya. Pendidikan
yang bertumpu pada tauhid menumbuhkan otonomi moral: kemampuan
memilih kebaikan secara sadar, bukan karena tekanan eksternal.

Dalam sejarah Islam, tauhid selalu menjadi energi pembebasan sosial.
Ia membebaskan manusia dari penindasan suku, kelas, dan kekuasaan.
Pendidikan Islam yang kehilangan dimensi pembebasan tauhid berarti

Figih Pendidikan yang Membebaskan




telah menjauh dari misi profetiknya. Ketika pendidikan agama justru
melatih kepatuhan buta kepada struktur yang tidak adil, tauhid direduksi
menjadi simbol, bukan kesadaran hidup. Figih pendidikan yang membe-
baskan hadir untuk mengembalikan tauhid ke perannya yang transformatif.

Tauhid sebagai fondasi kebebasan juga menuntut kejujuran intelek-
tual dalam pendidikan. Mengakui keterbatasan pengetahuan manusia,
membuka ruang perbedaan, dan bersedia merevisi pandangan adalah
bagian dari etika tauhid. Kesombongan epistemologis—mengklaim kebe-
naran mutlak atas nama agama—bertentangan dengan tauhid, karena ia
memosisikan manusia sebagai penguasa makna ilahi. Pendidikan yang
membebaskan justru melatih kerendahan hati intelektual sebagai bentuk
ketundukan sejati kepada Tuhan.

Dalam praktik pedagogis, tauhid harus tercermin dalam metode,
bahasa, dan kebijakan pendidikan. Bahasa pendidikan harus menghidup-
kan harapan, bukan ketakutan; metode pembelajaran harus mendorong
pemahaman, bukan penjinakan; kebijakan disiplin harus bersifat mendidik,
bukan menghukum. Ketika seluruh ekosistem pendidikan selaras dengan
nilai tauhid, ruang belajar berubah menjadi ruang pembebasan—tempat
manusia belajar menjadi hamba Tuhan yang merdeka, bukan budak sistem.

QS. Az-Zumar [39]: 29

S ow Z o 25 o o B v 25 w P Sbo - oo
Jo-)\..kw)’\a-)juw Kﬁuﬁaa))\iﬁa,\l\uja
s Xor - a}‘)‘/eg_ -4 w )‘wi,; 4/(/ s sor o -

e e e 4
“Allah membuat perumpamaan tentang seorang hamba yang dimiliki oleh
banyak tuan yang saling berselisih, dan seorang hamba yang hanya dimiliki
oleh satu tuan. Apakah kedua keadaan itu sama? Segala puji bagi Allah, tetapi
kebanyakan mereka tidak mengetahui”

Ayat ini menghadirkan metafora tauhid sebagai pembebasan eksis-
tensial. Manusia yang tunduk kepada banyak “tuan”—norma menindas,
kekuasaan sewenang-wenang, tradisi beku, atau ketakutan sosial—adalah
manusia yang tercerai kesadarannya. Tauhid membebaskan manusia dari

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan

219 h



perbudakan ganda itu dengan mengarahkan seluruh kepatuhan hanya
kepada Allah. Dalam pendidikan, tauhid menjadi landasan kebebasan
berpikir dan bertindak, karena tidak ada otoritas manusia yang boleh
menggantikan posisi Tuhan.

QS. Al-Baqarah [2]: 256

adl G el )
“Tidak ada paksaan dalam agama.”

Ayat ini adalah deklarasi teologis tentang kebebasan kesadaran. Iman
yang dipaksakan adalah kontradiksi. Pendidikan figih yang membebaskan
memaknai ayat ini sebagai prinsip pedagogis: ketaatan yang sah hanya
lahir dari kesadaran dan pilihan merdeka, bukan dari tekanan, ancaman,
atau manipulasi simbolik.

Hadits - Menolak Perbudakan Manusia atas Manusia

7 0% o033 /..; Secis ars s msSSeces o Vos
Sejak kapan kalian memperbudak manusia, padahal ibu-ibu mereka
melahirkan mereka dalam keadaan merdeka?” (Riwayat Umar bin Khattab
dalam Musannaf Abd al-Razzaq (no. 20735), Dikuatkan secara maknawi oleh
banyak ulama sejarah)

Pernyataan ini—meski berstatus atsar—merepresentasikan kesa-
daran tauhid yang radikal: tidak ada manusia yang berhak memperbudak
manusia lain. Dalam pendidikan, ini berarti tidak ada guru, institusi, atau
sistem yang berhak menundukkan akal dan martabat peserta didik atas
nama agama.

Dengan demikian, tauhid sebagai fondasi kebebasan menegaskan
bahwa pendidikan Islam yang sejati adalah pendidikan yang memerdeka-
kan akal, nurani, dan tindakan manusia dalam bingkai tanggung jawab
ilahi. Dari fondasi ini, prinsip-prinsip berikutnya—keadilan, rahmah, dan
orientasi maqashid—menemukan maknanya yang utuh. Pembahasan

@ 220 Figih Pendidikan yang Membebaskan




selanjutnya akan beralih ke keadilan dan kesetaraan pendidikan, untuk
menegaskan bahwa kebebasan tauhidik harus diwujudkan dalam struktur
dan praktik pendidikan yang adil bagi semua.

Keadilan dan kesetaraan pendidikan

Keadilan merupakan prinsip sentral dalam Islam yang tidak dapat dipisah-
kan dari tauhid. Jika tauhid menegaskan kebebasan manusia dari segala
bentuk penghambaan selain kepada Tuhan, maka keadilan memastikan
bahwa kebebasan tersebut terwujud secara nyata dalam relasi sosial,
termasuk dalam dunia pendidikan. Pendidikan yang membebaskan tidak
cukup hanya mengajarkan nilai keadilan sebagai konsep normatif, tetapi
harus mempraktikkan keadilan dan kesetaraan dalam seluruh struktur,
kebijakan, dan pengalaman belajar peserta didik.

Keadilan dalam pendidikan Islam tidak identik dengan perlakuan
yang seragam, melainkan dengan perlakuan yang proporsional dan
bermartabat. Setiap peserta didik hadir dengan latar belakang sosial,
ekonomi, budaya, dan kemampuan yang berbeda. Pendidikan yang adil
adalah pendidikan yang peka terhadap perbedaan tersebut dan berusaha
memastikan bahwa tidak ada satu pun peserta didik yang tertinggal atau
terpinggirkan. Ketika pendidikan memperlakukan ketimpangan sebagai
keniscayaan, ia sejatinya telah mengkhianati misi pembebasannya.

Dalam praktik pendidikan figih, ketidakadilan sering muncul melalui
akses yang tidak setara terhadap pengetahuan dan ruang partisipasi.
Peserta didik tertentu diberi ruang bertanya dan berdiskusi, sementara
yang lain dibungkam secara halus melalui stigma, stereotip, atau ekspek-
tasi rendah. Ada yang dianggap “pintar dan pantas’, ada pula yang secara
implisit dinilai “tidak cocok” untuk berpikir kritis. Pendidikan semacam ini
tidak hanya tidak adil, tetapi juga merusak potensi manusia yang sejatinya
diciptakan setara di hadapan Tuhan.

Kesetaraan pendidikan juga menuntut penghapusan diskriminasi
atas nama agama, gender, kelas sosial, atau latar budaya. Dalam sejarah,

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan

221 h



@ 222

pendidikan agama tidak jarang mereproduksi ketimpangan gender dengan
membatasi peran dan akses perempuan terhadap ilmu. Padahal, Islam
sejak awal menegaskan kewajiban menuntut ilmu bagi setiap manusia
tanpa pengecualian. Pendidikan figih yang membebaskan harus berani
mengoreksi praktik-praktik diskriminatif yang bersembunyi di balik dalih
tradisi atau tafsir sempit.

Keadilan dalam pendidikan juga berkaitan erat dengan keadilan
epistemik—yakni keadilan dalam pengakuan terhadap pengalaman, suara,
dan pengetahuan peserta didik. Ketika hanya satu jenis pengetahuan yang
diakui sah, sementara pengalaman hidup peserta didik dianggap tidak
relevan, pendidikan sedang melakukan ketidakadilan epistemik. Figih
pendidikan yang membebaskan mengakui bahwa pengetahuan lahir dari
dialog antara teks, akal, dan realitas hidup manusia. Dengan demikian,
suara peserta didik bukan gangguan, melainkan sumber pembelajaran.

Dalam perspektif figih, keadilan pendidikan harus dibaca melalui
magqashid syariah, terutama penjagaan akal (hifz al-aql) dan martabat
manusia (hifz al-‘ird). Pendidikan yang merendahkan, mempermalu-
kan, atau menyingkirkan peserta didik jelas bertentangan dengan tujuan
syariat. Keadilan bukan hanya soal hasil akhir, tetapi juga soal proses yang
bermartabat. Cara mendidik sama pentingnya dengan apa yang diajarkan.

Pendidikan yang adil juga menuntut keadilan dalam evaluasi dan
disiplin. Sistem penilaian yang hanya menghargai hafalan dan kepatuhan
simbolik menguntungkan sebagian peserta didik dan merugikan yang
lain. Evaluasi yang adil harus mengakui keragaman cara belajar, kemam-
puan berpikir, dan perkembangan individu. Demikian pula, disiplin harus
bersifat mendidik dan restoratif, bukan menghukum dan mempermalukan.
Tujuan disiplin adalah pemulihan kesadaran, bukan peneguhan hierarki.

Lebih jauh, keadilan dan kesetaraan pendidikan memiliki dimensi
struktural dan kebijakan. Akses terhadap fasilitas, kualitas guru, dan
dukungan belajar sering kali mencerminkan ketimpangan sosial yang
lebih luas. Pendidikan Islam yang membebaskan tidak boleh menutup
mata terhadap realitas ini. Ia harus berani berpihak pada kelompok yang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




terpinggirkan dan menjadikan pendidikan sebagai alat mobilitas sosial
dan pembelaan martabat manusia, bukan sebagai mekanisme reproduksi
ketimpangan.

QS. An-Nahl [16]: 90

o 00 S wo w

ey 430, 20T
“Sesungguhnya Allah menyuruh (menegakkan) keadzlan dan keba]zkan.

|

Ayat ini sering disebut sebagai ayat paling komprehensif tentang
etika sosial dalam Islam. Perintah keadilan (al-adl) tidak bersifat opsi-
onal atau kontekstual, tetapi imperatif ilahi. Dalam pendidikan, ayat
ini menegaskan bahwa keadilan bukan sekadar nilai tambahan, melain-
kan inti dari seluruh proses pedagogis. Pendidikan yang mengabaikan
keadilan—dalam akses, perlakuan, dan kesempatan—adalah pendidikan
yang kehilangan legitimasi moralnya.

QS. Al-Hadid [57]: 25

AT ) 05T, MQ\ r@,;fj;\; vlu I EWPEN !
a3

“Sungguh Kami telah mengutus para rasul dengan bukti-bukti yang nyata dan
Kami turunkan bersama mereka Kitab dan neraca (keadilan) agar manusia
menegakkan keadilan”

Ayat ini menunjukkan bahwa tujuan risalah adalah tegaknya
keadilan, bukan sekadar keteraturan ritual. Dalam pendidikan Islam, ayat
ini menjadi dasar bahwa kurikulum, metode, dan evaluasi harus diarahkan
untuk membangun keadilan sosial dan kesetaraan manusia, bukan hanya
kepatuhan administratif.

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan

223 @



;-

Hadits - Keadilan sebagai Syarat Ketakwaan

o 2 s o P oor swo Suwo

SN o ety Al 3
“Bertakwalah kepada Allah dan berlaku adillah terhadap anak-anak kalian.”
(HR. Al-Bukhari, no. 2587, HR. Muslim, no. 1623)

Hadits ini menegaskan bahwa ketakwaan diukur melalui keadilan
dalam relasi, bukan sekadar kesalehan personal. Dalam pendidikan,
peserta didik adalah “anak-anak” secara moral; ketidakadilan dalam perha-
tian, penilaian, atau kesempatan belajar adalah pelanggaran etis yang
serius.

Dengan demikian, keadilan dan kesetaraan pendidikan merupakan
syarat mutlak bagi terwujudnya figih pendidikan yang membebaskan.
Tanpa keadilan, kebebasan akan menjadi privilese segelintir orang; tanpa
kesetaraan, pendidikan akan melanggengkan ketimpangan atas nama
agama. Prinsip ini menegaskan bahwa memerdekakan manusia berarti
memastikan setiap orang memiliki kesempatan yang adil untuk tumbuh,
berpikir, dan berkontribusi. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke
rahmah sebagai etika pedagogis, untuk menunjukkan bahwa keadilan
dalam pendidikan harus dijalankan dengan kasih sayang yang membangun,
bukan dengan kekerasan yang menakutkan.

Rahmah sebagai etika pedagogis

Rahmah merupakan jantung etika Islam dan menjadi prinsip yang tidak
tergantikan dalam figih pendidikan yang membebaskan. Namun, dalam
praktik pendidikan, rahmah sering dipersempit menjadi sikap lembut
atau kebaikan emosional semata, padahal rahmah sejatinya adalah komit-
men etis aktif untuk memuliakan manusia dan menjaga martabatnya.
Pendidikan yang kehilangan rahmah akan mudah tergelincir menjadi ruang
penaklukan, meskipun dibungkus dengan bahasa disiplin dan kesalehan.

Dalam konteks pedagogis, rahmah menuntut agar setiap proses
pendidikan—mulai dari pengajaran, penilaian, hingga penegakan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




disiplin—dilandasi oleh kepedulian terhadap pertumbuhan manusia,
bukan sekadar pencapaian target atau ketertiban administratif. Rahmah
tidak meniadakan ketegasan, tetapi mengarahkan ketegasan pada tujuan
mendidik, bukan menghukum. Ketika guru menegur, ia bertujuan menya-
darkan, bukan mempermalukan; ketika institusi menetapkan aturan, ia
bertujuan melindungi, bukan menekan.

Nabi Muhammad SAW memberikan teladan pedagogis yang sangat
kuat dalam hal rahmah. Ia mendidik dengan kesabaran, empati, dan
dialog, bahkan terhadap mereka yang melakukan kesalahan. Kesalahan
tidak diperlakukan sebagai dosa permanen, melainkan sebagai kesem-
patan belajar. Dalam konteks ini, rahmah menjadi metode pendidikan
yang membebaskan, karena ia membuka ruang pertumbuhan tanpa rasa
takut. Pendidikan yang menakutkan mungkin menghasilkan kepatuhan,
tetapi pendidikan yang berlandaskan rahmah menghasilkan kesadaran
dan cinta terhadap nilai.

Rahmabh sebagai etika pedagogis juga menuntut pengakuan atas keter-
batasan manusia. Peserta didik bukan makhluk sempurna yang langsung
paham dan patuh, melainkan manusia yang belajar melalui trial and error.
Pendidikan yang membebaskan tidak memperlakukan kesalahan sebagai
kegagalan moral, tetapi sebagai bagian dari proses belajar yang manusiawi.
Dalam perspektif figih, pendekatan ini sejalan dengan prinsip taysir (kemu-
dahan) dan raf “al-haraj (penghilangan kesulitan) yang menjadi ruh syariat.

Dalam relasi guru-peserta didik, rahmah membangun hubungan
pedagogis yang aman dan bermartabat. Peserta didik merasa dihar-
gai sebagai manusia, bukan dinilai semata dari kesesuaian perilaku atau
kemampuan akademik. Rasa aman ini merupakan prasyarat tumbuhnya
keberanian berpikir, bertanya, dan bereksperimen. Tanpa rahmah, ruang
belajar menjadi ruang waspada yang mematikan kreativitas dan nalar kritis.

Rahmah juga berperan penting dalam bahasa dan simbol pendidikan.
Cara guru berbicara, memberi umpan balik, dan menyampaikan kritik
memiliki dampak pedagogis yang mendalam. Bahasa yang menghakimi
dan merendahkan, meskipun dibungkus dalil, bertentangan dengan etika

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan

225 @



@ 226

rahmah. Pendidikan yang membebaskan menuntut bahasa yang memba-
ngun, mengajak refleksi, dan meneguhkan harga diri peserta didik. Dengan
demikian, rahmah menjadi praksis linguistik sekaligus moral.

Dalam skala institusional, rahmah menuntut kebijakan pendidikan
yang manusiawi. Sistem disiplin yang represif, evaluasi yang menekan, dan
budaya kompetisi yang tidak sehat perlu ditinjau ulang. Pendidikan Islam
yang membebaskan harus berani mengembangkan pendekatan restoratif
yang menekankan pemulihan relasi dan tanggung jawab, bukan peng-
hukuman dan stigma. Rahmah pada level ini menjadi prinsip kebijakan,
bukan sekadar sikap personal.

Rahmah juga memiliki dimensi keadilan sosial. Kasih sayang dalam
pendidikan tidak boleh selektif atau elitis. Ia harus menjangkau peserta
didik yang paling rentan—mereka yang tertinggal secara akademik,
ekonomi, atau sosial. Pendidikan yang penuh rahmah berpihak pada
yang lemah, karena di sanalah martabat manusia paling sering terancam.
Dalam konteks ini, rahmah dan keadilan bukan dua hal yang bertentangan,

melainkan saling menguatkan.

QS. Al-Anbiya’ [21]: 107

o Nowzoo //n/og,..//

Mw)ww) Lej

“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad) melainkan sebagai
rahmat bagi seluruh alam”

Ayat ini menegaskan identitas profetik Islam sebagai agama rahmah,
bukan agama intimidasi. Jika Nabi adalah rahmat bagi seluruh alam, maka
seluruh praksis yang mengatasnamakan ajaran beliau—termasuk pendi-
dikan—harus memancarkan kasih sayang, pemulihan, dan pemanusiaan.
Pendidikan yang melukai jiwa, mempermalukan, atau menakut-nakuti
peserta didik jelas bertentangan dengan misi kenabian ini.

QS. At-Taubah [9]: 128

Figih Pendidikan yang Membebaskan




}o//ﬁ/o.s//o//;/ 3% ow § 5. ol 0 on
;“u"-’f-(& “‘-‘J‘CJ‘/“XW\J Jw)jla-..\.d

P 0fo0
fo- ) g) 9 : ) uw )J. L;
Sungguh telah datang kepadamu seorang rasul dari kaummu sendiri; bemt
terasa olehnya penderitaanmu, ia sangat menginginkan (kebaikan) bagimu,
dan ia amat penyantun lagi penyayang terhadap orang-orang beriman”

Ayat ini menggambarkan empati pedagogis Nabi: beliau merasakan
penderitaan umatnya dan tidak rela mereka terluka. Dalam pendidikan
figih yang membebaskan, ayat ini menjadi dasar bahwa kepedulian emosi-
onal bukan kelemahan, melainkan kekuatan etis pendidik.

Hadits - Kasih Sayang sebagai Syarat Keutamaan

Y i I

LJ\—{}}JLWV"JYJ\MUM’\)
“Bukan termasuk golongan kami orang yang tidak menyayangi yang muda dan
tidak menghormati yang tua.” (Sumber: HR. At-Tirmidzi, no. 1919, Dinilai
hasan sahih)

Hadits ini menempatkan rahmah sebagai identitas keislaman. Dalam
konteks pendidikan, peserta didik—terutama yang muda—memiliki hak
moral atas kasih sayang, perlindungan, dan bimbingan. Pendidikan yang
keras dan dingin secara emosional adalah pendidikan yang kehilangan
ruh keislamannya.

Hadits - Kelembutan sebagai Metode

YY) cow .o & 5 8 L Luwo w

£ N G @) sy Al 0|

“Sesungguhnya Allah Maha Lembut dan mencintai kelembutan dalam setiap
urusan.” (HR. Al-Bukhari, no. 6927, HR. Muslim, no. 2165)

Hadits ini menegaskan bahwa kelembutan bukan pilihan metodo-
logis, tetapi preferensi Ilahi. Dalam pendidikan fiqih, rifq (kelembutan)

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan

-Q



@ 228

menjadi etika dasar dalam menyampaikan hukum, mengoreksi kesalahan,
dan membimbing pertumbuhan moral.

Dengan demikian, rahmah sebagai etika pedagogis menegaskan bahwa
pendidikan Islam yang membebaskan harus keras terhadap ketidakadilan,
tetapilembut terhadap manusia. Ja menolak kekerasan, penghinaan, dan
ketakutan sebagai metode mendidik, dan menggantinya dengan empati,
dialog, dan komitmen pada pertumbuhan manusia. Dari prinsip rahmah
inilah pendidikan memperoleh ruh profetiknya kembali. Selanjutnya,
pembahasan akan beralih ke maqashid syariah dalam pendidikan,
untuk merumuskan orientasi tujuan yang memastikan bahwa kebebasan,
keadilan, dan rahmah bergerak menuju penjagaan kehidupan dan masa
depan manusia secara utuh.

Magqgashid syariah dalam pendidikan

Magqashid syariah memberikan kerangka tujuan yang sangat penting
bagi figih pendidikan yang membebaskan. Jika tauhid menjadi fondasi
kebebasan, keadilan menjamin kesetaraan, dan rahmah menjadi etika
pedagogis, maka maqashid syariah berfungsi sebagai kompas orien-
tasi—menentukan ke mana pendidikan Islam harus diarahkan dan untuk
tujuan apa hukum serta pengetahuan diajarkan. Tanpa orientasi maqashid,
pendidikan figih mudah terjebak pada kepatuhan formal yang kehilangan
makna kemanusiaannya.

Secara klasik, maqashid syariah dirumuskan sebagai upaya menjaga
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Namun dalam konteks pendidikan,
magqashid ini tidak boleh dibaca secara sempit dan legalistik, melainkan
secara dinamis dan pedagogis. Menjaga agama berarti menumbuhkan
iman yang sadar dan dewasa, bukan sekadar kepatuhan ritual. Menjaga jiwa
berarti menciptakan lingkungan belajar yang aman secara psikologis, bebas
dari kekerasan dan perendahan. Menjaga akal berarti membebaskan nalar,
mendorong berpikir kritis, dan menolak pembodohan atas nama agama.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Magqashid penjagaan akal (hifz al-aql) memiliki implikasi langsung
terhadap metode dan isi pendidikan. Pendidikan yang menakut-nakuti,
melarang bertanya, dan mematikan diskusi sejatinya bertentangan dengan
magqashid ini. Akal adalah amanah Ilahi yang harus dirawat melalui dialog,
refleksi, dan kebebasan berpikir yang bertanggung jawab. Dalam figih
pendidikan yang membebaskan, menjaga akal berarti menjadikan berpikir
sebagai bagian dari ibadah, bukan sebagai ancaman terhadap iman.

Penjagaan jiwa (hifz al-nafs) dalam pendidikan menuntut pengha-
pusan kekerasan pedagogis, baik fisik maupun simbolik. Lingkungan
belajar yang menekan, mempermalukan, atau menakut-nakuti peserta
didik merusak jiwa dan bertentangan dengan tujuan syariat. Pendidikan
Islam yang berorientasi maqashid harus memprioritaskan keselamatan,
kesehatan mental, dan rasa aman peserta didik sebagai prasyarat tumbuh-
nya kesadaran dan tanggung jawab moral.

Magqashid juga mencakup penjagaan martabat dan kehormatan manu-
sia (hifz al-‘ird), yang sangat relevan dalam konteks pendidikan. Praktik
mempermalukan, memberi label negatif, atau menyingkirkan peserta
didik atas nama disiplin jelas bertentangan dengan tujuan ini. Pendidikan
yang membebaskan memperlakukan setiap peserta didik sebagai manusia
bermartabat, bukan sebagai masalah yang harus dikendalikan. Dengan
demikian, maqashid menjadi dasar etis untuk menolak segala bentuk
pedagogi yang merendahkan manusia.

Dalam dimensi sosial, maqashid syariah menuntut agar pendidikan
berkontribusi pada keadilan dan kemaslahatan publik. Pendidikan tidak
boleh terputus dari realitas ketimpangan, kemiskinan, dan ketidakadilan
struktural. Figih pendidikan yang berorientasi magashid membantu peserta
didik memahami bahwa hukum dan ilmu harus berpihak pada kehidupan
bersama yang adil. Dengan cara ini, pendidikan Islam melahirkan individu
yang tidak hanya saleh secara personal, tetapi juga bertanggung jawab
secara sosial.

Pendekatan maqashid juga memberikan fleksibilitas metodologis
dalam pendidikan. Karena yang dijaga adalah tujuan, bukan semata bentuk,

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan




@ 230

pendidikan dapat beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan
orientasi nilai. Kurikulum, metode, dan evaluasi dapat dikembangkan
secara kreatif selama selaras dengan tujuan penjagaan akal, jiwa, martabat,
dan masa depan manusia. Inilah yang membedakan figih pendidikan yang
hidup dari figih pendidikan yang membeku.

Dalam konteks ini, maqashid syariah mencegah dua ekstrem: lega-
lisme kaku dan kebebasan tanpa arah. Legalisme kaku mengabaikan
tujuan kemanusiaan hukum, sementara kebebasan tanpa maqashid berisiko
kehilangan orientasi etis. Figih pendidikan yang membebaskan bergerak di
antara keduanya: bebas dalam metode, tetapi teguh dalam tujuan; terbuka
terhadap perubahan, tetapi setia pada nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan.

QS. Al-Baqarah [2]: 185

KN S

“Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran

bagimu.”

Ayat ini menegaskan orientasi dasar syariah: kemaslahatan dan kemu-
dahan manusia, bukan penderitaan. Dalam pendidikan, ayat ini menjadi
prinsip bahwa aturan, kurikulum, dan disiplin tidak boleh berubah menjadi
beban yang melumpuhkan potensi belajar. Pendidikan figih yang membe-

baskan membaca hukum melalui tujuan-tujuan kemanusiaan, bukan
sekadar bentuk lahiriah.

QS. An-Nisa’ [4]: 165

53 o o0 tbuS  wo oo s By e s e
&)\M@«H\&wtﬂdﬂwgwmjuﬂwﬁw)

“Para rasul itu diutus sebagai pembawa kabar gembira dan pemberi permgatan
agar tidak ada alasan bagi manusia di hadapan Allah setelah (diutusnya) para
rasul”

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Ayat ini menunjukkan bahwa tujuan risalah adalah penyadaran
dan tanggung jawab, bukan penundukan. Pendidikan Islam yang
magqashidi tidak menekan, tetapi memberi alasan moral dan

rasional agar manusia bertindak sadar.

Hadits - Menghilangkan Bahaya

J‘ J../p Y 9 )2 Y
“Tidak boleh ada bahaya dan tidak boleh saling membahayakan.” (Sumber:
HR. Ibn Majah, no. 2341, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini adalah kaidah emas maqashidi. Dalam pendidikan, setiap
kebijakan, metode, atau hukuman yang merusak fisik, psikis, atau martabat
peserta didik bertentangan dengan tujuan syariah. Figih pendidikan yang
membebaskan menjadikan prinsip ini sebagai filter etis utama.

Dengan demikian, maqashid syariah dalam pendidikan mene-
gaskan bahwa tujuan utama pendidikan Islam adalah menjaga dan
mengembangkan kehidupan manusia secara utuh—akalnya, jiwanya,
martabatnya, dan masa depannya. Ketika pendidikan berorientasi pada
maqashid, figih tidak lagi dipersepsikan sebagai beban normatif, tetapi
sebagai panduan etis yang membebaskan dan memanusiakan. Dari sini,
pembahasan akan berlanjut ke prinsip terakhir Bab 10, yakni figih seba-
gai panduan etis, bukan alat represif, untuk menegaskan kembali posisi
hukum dalam pendidikan pembebasan.

Figih sebagai panduan etis, bukan alat represif

Prinsip terakhir dalam Bab 10 menegaskan posisi figih yang paling menda-
sar namun paling sering disalahpahami dalam praktik pendidikan: figih
adalah panduan etis untuk memuliakan kehidupan, bukan alat represif
untuk menundukkan manusia. Ketika figih direduksi menjadi seperang-
kat larangan, sanksi, dan kontrol perilaku, ia kehilangan ruhnya sebagai

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan




@ 232

hasil ijtihad manusia yang bertujuan menjaga kemaslahatan. Figih pendi-
dikan yang membebaskan berangkat dari kesadaran bahwa hukum hadir
untuk membimbing kesadaran, bukan menggantikannya.

Secara historis, figih lahir sebagai respon etis terhadap realitas hidup
manusia. la berkembang melalui dialog, perbedaan pendapat, dan pertim-
bangan konteks sosial. Para fuqaha klasik tidak membangun figih untuk
menciptakan ketakutan massal, melainkan untuk membantu umat menja-
lani kehidupan yang adil, tertib, dan bermakna. Ketika figih dipisahkan
dari tujuan etisnya dan dijadikan alat pendisiplinan pedagogis, yang rusak
bukan hanya pendidikan, tetapi juga kepercayaan manusia terhadap agama
itu sendiri.

Dalam pendidikan, figih yang berfungsi sebagai alat represif tampak
pada pendekatan legalistik yang mengutamakan kepatuhan lahiriah.
Peserta didik dinilai dari seberapa patuh mereka terhadap aturan simbo-
lik, bukan dari seberapa dalam mereka memahami nilai dan tujuan di
baliknya. Pelanggaran kecil diperlakukan sebagai kegagalan moral besar,
sementara proses belajar diabaikan. Pola ini tidak membentuk kesadaran,
tetapi menciptakan ketakutan dan kepatuhan semu—sebagaimana telah
dibahas dalam bab-bab sebelumnya.

Figih sebagai panduan etis, sebaliknya, mengajak peserta didik untuk
memahami alasan moral di balik hukum. Mengapa suatu tindakan dinilai
baik atau buruk? Nilai apa yang ingin dijaga? Dampak apa yang mungkin
ditimbulkan bagi diri dan orang lain? Pertanyaan-pertanyaan ini menja-
dikan figih sebagai sarana refleksi etis yang hidup. Peserta didik belajar
bahwa hukum bukan jebakan yang harus dihindari, melainkan peta nilai
yang menuntun pilihan hidup secara sadar.

Pendekatan etis ini menuntut perubahan cara mengajar figih. Guru
tidak lagi berperan sebagai “penjaga pagar hukum’, tetapi sebagai pembim-
bing dialog etis. la membantu peserta didik menimbang dalil, konteks, dan
dampak sosial dari suatu ketentuan. Dalam relasi ini, otoritas figih tidak
hilang, tetapi ditempatkan secara pedagogis—menguatkan pemahaman,
bukan menekan kebebasan berpikir. Otoritas yang demikian justru lebih

Figih Pendidikan yang Membebaskan




dihormati, karena lahir dari kepercayaan dan keteladanan, bukan dari
rasa takut.

Fiqih sebagai panduan etis juga sejalan dengan prinsip tanggung
jawab moral. Pendidikan yang membebaskan tidak mencetak manusia
yang hanya taat ketika diawasi, tetapi manusia yang mampu mengambil
keputusan etis dalam situasi kompleks. Dalam dunia yang terus berubah,
banyak persoalan baru yang tidak memiliki jawaban fiqih siap pakai. Di
sinilah pentingnya pendidikan figih yang melatih penalaran maqashidi,
kepekaan sosial, dan keberanian moral, sehingga peserta didik mampu
bertanggung jawab atas pilihannya.

Lebih jauh, menjadikan fiqih sebagai panduan etis berarti meno-
lak penggunaan hukum untuk mempermalukan dan menyingkirkan.
Hukuman yang merendahkan martabat manusia bertentangan dengan
tujuan syariat. Pendidikan Islam yang membebaskan mengedepankan
pendekatan restoratif—memulihkan kesadaran, memperbaiki relasi, dan
menumbuhkan tanggung jawab—bukan pendekatan balas dendam yang
menguatkan hierarki kuasa. Dengan cara ini, figih kembali menjadi sarana
rahmah dan keadilan.

Dalam perspektif tauhid, penggunaan figih sebagai alat represif juga
bermasalah secara teologis. Ketika manusia memaksakan kepatuhan mela-
lui ketakutan, ia seolah-olah mengambil alih peran Tuhan sebagai hakim
mutlak. Figih pendidikan yang membebaskan justru menegaskan bahwa
hidayah dan kesadaran tidak bisa dipaksakan. Tugas pendidikan adalah
membuka jalan pemahaman dan tanggung jawab, bukan memproduksi
kepatuhan mekanis.

QS. Al-Qalam [68]: 4

fwu\»&ﬁiﬂ\;

“Dan sungguh engkau (Muhammad) benar-benar berada di atas akhlak yang
agung”

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan

233 h



Ayat ini menegaskan bahwa puncak keberagamaan Nabi bukan pada
kekuasaan hukum, melainkan keagungan akhlak. Fiqih, dalam terang ayat
ini, tidak boleh dipahami sebagai sistem kontrol perilaku semata, tetapi
sebagai jalan pembentukan etika hidup. Pendidikan figih yang membe-
baskan menjadikan akhlak—bukan ketakutan—sebagai orientasi utama.

QS. Al-Maidah [5]: 2

dﬂ*ﬁ) (YY Je Tyl Yy J‘ﬁ Je 15l

“Tolong-menolonglah kalian dalam kebajikan dan ketakwaan, dan jangan
tolong-menolong dalam dosa dan permusuhan”

Ayat ini menegaskan bahwa hukum Islam berorientasi pada kerja
sama etis, bukan dominasi sepihak. Dalam pendidikan, figih seharusnya

menjadi ruang kolaborasi moral antara guru dan peserta didik, bukan
alat untuk menundukkan atau mempermalukan.

Hadits - Misi Akhlak Nabi

/o“‘,/ ///w 3o 8 e
Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan kemulzaan akhlak.” (HR.
Ahmad, no. 8952, Dinilai hasan)

Hadits ini adalah deklarasi misi pendidikan Islam. Jika figih tidak
berujung pada pemuliaan akhlak, maka ia telah keluar dari tujuan kenabian.
Pendidikan figih yang membebaskan mengembalikan hukum pada fungsi
etik-transformasional, bukan represif.

Hadits - Memudahkan, bukan Menyulitkan

o P wAS s e Pwo
“Mudahkanlah dan jangan mempersulit” (HR. Al-Bukhari, no. 3038, HR.
Muslim, no. 1734)

p 234 Figih Pendidikan yang Membebaskan




Hadits ini menolak logika pendidikan yang mengukur keberhasilan
dari tingkat kesulitan dan hukuman. Figih yang membebaskan menilai
keberhasilan dari kedalaman pemahaman, kejujuran niat, dan kema-
tangan moral.

Dengan demikian, prinsip ini menutup Bab 10 dengan satu penegasan
kuat: figih harus kembali ke posisi asalnya sebagai panduan etis yang
memerdekakan manusia untuk memilih kebaikan secara sadar. Ketika
fiqih berfungsi demikian, pendidikan Islam tidak lagi menjadi ruang penji-
nakan, tetapi menjadi ruang pembentukan manusia merdeka—manusia
yang beriman dengan akal yang hidup, berakhlak dengan kesadaran, dan
bertindak dengan tanggung jawab sosial.

Prinsip-Prinsip Figih Pendidikan yang Membebaskan

235 @



) 236 Figih Pendidikan yang Membebaskan




BAD 1l

HAK DAN MARTABAT PESERTA DIDIK

Bab 11 menurunkan prinsip-prinsip normatif figih pendidikan yang
membebaskan ke dalam wilayah yang paling konkret dan paling sering
terabaikan dalam praktik pendidikan Islam: hak dan martabat peserta
didik. Setelah Bab 10 menegaskan fondasi tauhidik, keadilan, rahmah,
maqashid, dan posisi figih sebagai panduan etis, bab ini mengajukan perta-
nyaan yang sederhana tetapi menentukan: siapakah peserta didik dalam
pandangan pendidikan Islam—objek yang harus diatur, atau manusia yang
harus dimuliakan?

Dalam banyak praktik pendidikan agama, peserta didik masih diperla-
kukan sebagai wadah kosong yang harus diisi, atau sebagai subjek berma-
salah yang harus dikendalikan. Hak-hak mereka sering dipahami secara
minimal: hak hadir, hak menerima pelajaran, dan hak dinilai. Padahal,
dalam perspektif Islam, manusia adalah makhluk bermartabat (karamah

237




@ 238

insaniyyah) yang sejak awal dianugerahi akal, nurani, dan kebebasan moral.
Pendidikan yang membebaskan harus berpijak pada pengakuan penuh atas
martabat ini, bukan sekadar pada kepatuhan administratif.

Bab ini menegaskan bahwa martabat peserta didik bukan hadiah
dari institusi, melainkan hak ontologis yang melekat pada kemanusiaan-
nya. Pendidikan tidak menciptakan martabat, tetapi berkewajiban menja-
ganya. Setiap praktik pedagogis yang merendahkan, mempermalukan,
membungkam, atau menyingkirkan peserta didik—atas nama disiplin,
moral, atau agama—bertentangan dengan tujuan syariat dan misi profetik
Islam. Figih pendidikan yang membebaskan harus berdiri tegas di pihak
martabat manusia.

Hak peserta didik dalam bab ini tidak dipahami secara sempit sebagai
hak prosedural, tetapi sebagai hak eksistensial dan pedagogis. Hak untuk
berpikir, bertanya, berbeda pendapat, gagal, dan belajar dari kesalahan
merupakan bagian dari hak asasi pendidikan yang harus dijamin. Tanpa
hak-hak ini, pendidikan berubah menjadi latihan kepatuhan, bukan proses
pembentukan manusia merdeka. Pendidikan Islam yang membebaskan
menempatkan hak-hak ini sebagai prasyarat tumbuhnya iman yang sadar
dan akhlak yang bertanggung jawab.

Bab 11 juga menolak dikotomi palsu antara hak dan adab. Mengakui
hak peserta didik bukan berarti meniadakan adab, dan menegakkan adab
bukan berarti meniadakan hak. Justru adab sejati tumbuh ketika hak diakui
dan martabat dijaga. Pendidikan yang menuntut adab melalui ketakutan
dan perendahan diri telah kehilangan makna adab itu sendiri. Bab ini akan
menunjukkan bahwa adab dalam Islam adalah ekspresi kesadaran, bukan
hasil penindasan.

Secara struktural, bab ini juga mengkritik sistem pendidikan yang
mengabaikan suara peserta didik dalam pengambilan keputusan peda-
gogis. Kurikulum, metode, dan aturan sering dirancang tanpa melibatkan
pengalaman dan kebutuhan nyata peserta didik. Pendidikan yang membe-
baskan menuntut partisipasi—bukan sekadar formalitas—sebagai wujud

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pengakuan atas martabat dan agensi peserta didik. Di sinilah pendidikan
berubah dari relasi kuasa menjadi relasi tanggung jawab bersama.

Bab 11 akan dibahas melalui lima subbab: peserta didik sebagai manu-
sia utuh; hak berpikir dan bertanya; hak berbeda dan berpendapat; hak
gagal dan belajar dari kesalahan; serta perlindungan martabat peserta
didik dalam figih. Setiap subbab akan menguraikan bagaimana hak-hak
tersebut berakar dalam nilai Islam dan bagaimana ia harus diwujudkan
dalam praktik pendidikan yang membebaskan.

Dengan memasuki Bab 11, buku ini menegaskan bahwa tidak ada
pendidikan Islam yang membebaskan tanpa penghormatan penuh
terhadap martabat peserta didik. Di sinilah prinsip-prinsip besar figih
pendidikan diuji secara nyata: apakah ia benar-benar berpihak pada manu-
sia, atau hanya berhenti pada wacana. Dari pengakuan atas hak dan marta-
bat peserta didik inilah pendidikan Islam menemukan wajah kemanusia-
annya yang paling otentik—sekaligus membuka jalan menuju pembahasan
berikutnya tentang peran guru, otoritas, dan etika pendidikan.

Peserta didik sebagai manusia utuh

Peserta didik dalam pendidikan Islam tidak boleh dipahami secara reduktif
sebagai sekadar penerima materi, objek pembinaan moral, atau angka
dalam laporan evaluasi. Dalam perspektif figih pendidikan yang membe-
baskan, peserta didik adalah manusia utuh—makhluk berakal, bermoral,
berperasaan, dan berkesadaran spiritual—yang sedang menjalani proses
menjadi dirinya secara penuh. Pendidikan yang mengabaikan keutuhan
ini akan selalu jatuh pada penjinakan, betapapun religius bahasa yang
digunakannya.

Konsep manusia utuh berakar kuat dalam ajaran Islam tentang kara-
mah insaniyyah. Al-Quran menegaskan bahwa manusia dimuliakan sejak
awal penciptaannya, bukan setelah ia patuh atau sempurna. Artinya, marta-
bat peserta didik tidak bersyarat pada prestasi akademik, kesalehan simbo-
lik, atau kepatuhan perilaku. Pendidikan tidak berhak mencabut martabat

Hak dan Martabat Peserta Didik

239 h



@ 240

seseorang hanya karena ia lambat memahami, berbeda pandangan, atau
melakukan kesalahan. Fiqgih pendidikan yang membebaskan menjadikan
pengakuan atas martabat ini sebagai titik tolak seluruh praktik pedagogis.

Memahami peserta didik sebagai manusia utuh berarti mengakui
bahwa belajar bukan hanya proses kognitif, tetapi juga emosional, sosial,
dan spiritual. Ketika pendidikan hanya menekankan hafalan, ujian, dan
kepatuhan prosedural, ia mengabaikan dimensi perasaan, pengalaman
hidup, dan pencarian makna yang sedang dialami peserta didik. Akibatnya,
pendidikan terasa asing dan tidak relevan. Pendidikan Islam yang membe-
baskan justru berangkat dari kehidupan nyata peserta didik, menjadikan
pengalaman mereka sebagai bagian sah dari proses belajar.

Peserta didik sebagai manusia utuh juga berarti subjek yang memiliki
agensi, bukan objek yang harus dikendalikan. Mereka memiliki kemam-
puan menilai, merasakan ketidakadilan, dan membentuk pandangan
moral, meskipun masih dalam proses. Ketika pendidikan menolak meng-
akui agensi ini, ia melatih ketergantungan dan ketundukan. Sebaliknya,
ketika pendidikan memberi ruang partisipasi, dialog, dan pengambilan
keputusan, ia sedang melatih tanggung jawab dan kedewasaan moral.
Inilah inti pembebasan dalam pendidikan.

Dalam konteks figih, memperlakukan peserta didik sebagai manusia
utuh berarti tidak memisahkan hukum dari dampaknya terhadap jiwa
dan martabat manusia. Aturan yang secara lahiriah benar tetapi merusak
harga diri, menimbulkan trauma, atau mematikan harapan bertentangan
dengan tujuan syariat. Pendidikan figih yang membebaskan menilai keber-
hasilan bukan dari seberapa ketat aturan ditegakkan, tetapi dari seberapa
manusiawi peserta didik tumbuh melalui proses tersebut.

Peserta didik juga merupakan manusia yang sedang mencari makna,
bukan hanya jawaban benar-salah. Dalam proses belajar agama, mereka
membawa pertanyaan eksistensial tentang Tuhan, keadilan, penderitaan,
dan identitas diri. Pendidikan yang memaksa mereka menerima jawaban
tanpa ruang refleksi akan memutus dialog batin yang sangat penting bagi
kedewasaan iman. Figih pendidikan yang membebaskan membuka ruang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




aman bagi pertanyaan-pertanyaan ini, karena iman yang matang lahir dari
pencarian yang jujur, bukan dari penyeragaman paksa.

Mengakui peserta didik sebagai manusia utuh juga berarti menghor-
mati keragaman ritme belajar dan perkembangan. Tidak semua peserta
didik berkembang dengan cara dan kecepatan yang sama. Pendidikan yang
adil dan membebaskan tidak menjadikan perbedaan ini sebagai dasar
pelabelan atau pengucilan, tetapi sebagai fakta kemanusiaan yang harus
diakomodasi secara pedagogis. Prinsip ini sejalan dengan magqashid syariah
dalam menjaga akal dan jiwa.

Dalam relasi pedagogis, pengakuan atas keutuhan peserta didik
menuntut perubahan sikap pendidik. Guru tidak lagi memosisikan diri
sebagai pemilik kebenaran yang menghadapi “murid bermasalah’, tetapi
sebagai sesama manusia yang mendampingi proses tumbuh. Otoritas
guru tetap penting, tetapi bersifat membimbing, bukan mendominasi.
Relasi semacam ini menciptakan ruang belajar yang aman, dialogis, dan
bermartabat.

QS. At-Tin [95]: 4

s 0% — 6o s orr O

¢ os . /\/. o z
Sungguh, Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-
baiknya.”

Ayat ini meletakkan dasar ontologis pendidikan Islam: manusia—
termasuk peserta didik—adalah makhluk bermartabat tinggi sejak awal
penciptaannya. Ia bukan “wadah kosong” yang harus diisi, apalagi objek
yang harus ditundukkan. Pendidikan figih yang membebaskan memulai
seluruh proses pedagogis dari pengakuan bahwa setiap peserta didik adalah
ciptaan Allah yang utuh, membawa potensi intelektual, moral, emosional,
dan spiritual yang harus ditumbuhkan, bukan dikendalikan secara mekanis.

Hak dan Martabat Peserta Didik




@ 242

QS. Al-Isra’ [17]: 70
r)\?— L9 Lﬁj .«\B 9
“Dan sungguh, Kami telah memuliakan anak cucu Adam.

Kemuliaan manusia (karamah al-insan) bersifat universal dan melekat,
tidak bergantung pada prestasi akademik, ketaatan formal, atau kepatuhan
institusional. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menegaskan bahwa
martabat peserta didik tidak boleh ditangguhkan atau dicabut hanya
karena kesalahan, keterbatasan, atau perbedaan pandangan. Figih pendi-
dikan yang membebaskan menjadikan karamah manusia sebagai batas
etis absolut dalam setiap kebijakan dan praktik belajar.

Hadits - Setiap Manusia Dilahirkan dengan Potensi

0 0o s PSR Sor &S5

sdl Jo Ay 245
“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah” (HR. Al-Bukhari, no. 1358,
HR. Muslim, no. 2658)

Hadits ini menegaskan bahwa peserta didik membawa potensi keba-
ikan dan kesiapan belajar sejak awal. Pendidikan bukan proses “memper-
baiki manusia rusak’, melainkan menjaga, mengarahkan, dan mengem-
bangkan fitrah agar tumbuh secara sehat. Pendidikan yang menindas
justru berisiko merusak fitrah ini—mematikan rasa ingin tahu, keberanian
bertanya, dan kejujuran moral.

Dengan demikian, menempatkan peserta didik sebagai manusia utuh
merupakan fondasi etis bagi seluruh hak pendidikan. Dari pengakuan
inilah lahir hak berpikir, hak bertanya, hak berbeda, dan hak belajar dari
kesalahan. Tanpa pengakuan ini, hak-hak tersebut akan selalu dianggap
ancaman terhadap ketertiban. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke
subbab hak berpikir dan bertanya, untuk menegaskan bahwa kebebasan
intelektual adalah hak dasar peserta didik dalam pendidikan Islam yang
membebaskan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Hak berpikir dan bertanya

Hak berpikir dan bertanya merupakan hak dasar yang melekat pada
martabat peserta didik sebagai manusia berakal. Dalam Islam, akal
bukan sekadar alat kognitif, melainkan amanah Ilahi yang harus diguna-
kan untuk memahami diri, realitas, dan wahyu. Karena itu, pendidikan
yang membungkam berpikir dan melarang bertanya—atas nama adab,
ketertiban, atau kesalehan—sesungguhnya sedang mengingkari amanah
tersebut. Figih pendidikan yang membebaskan menempatkan hak berpikir
dan bertanya sebagai prasyarat tumbuhnya iman yang sadar dan akhlak
yang bertanggung jawab.

Al-Quran sendiri berulang kali mendorong manusia untuk berpi-
kir, merenung, dan bertanya. Pertanyaan-pertanyaan retoris seperti
afala tagilun dan afala tatafakkarun menunjukkan bahwa berpikir adalah
tindakan religius. Dalam tradisi kenabian, dialog dan pertanyaan bukanlah
ancaman, melainkan metode pendidikan. Nabi Muhammad SAW menja-
wab pertanyaan yang beragam—bahkan yang kritis dan sensitif—dengan
kesabaran dan kebijaksanaan. Teladan ini menegaskan bahwa bertanya
bukan tanda pembangkangan iman, tetapi bagian dari proses pencarian
kebenaran.

Namun dalam praktik pendidikan agama kontemporer, hak berpi-
kir dan bertanya sering kali direduksi atau disyaratkan secara ketat.
Peserta didik hanya boleh bertanya jika pertanyaannya “aman’, “sopan’, dan
sesuai dengan jawaban yang sudah disiapkan. Pertanyaan yang menyen-
tuh wilayah kritis—tentang perbedaan pendapat, keadilan, atau relevansi
hukum—kerap dicurigai sebagai tanda kurang iman. Pola ini melahirkan
ketakutan epistemologis dan mengajarkan peserta didik untuk menyensor
pikirannya sendiri. Pendidikan semacam ini jelas bertentangan dengan
tujuan pembebasan.

Hak berpikir tidak berarti kebebasan tanpa tanggung jawab. Fiqih
pendidikan yang membebaskan mengajarkan bahwa berpikir kritis harus
disertai adab intelektual: kejujuran, keterbukaan pada argumen, dan
kesediaan merevisi pandangan. Namun adab tidak boleh dijadikan alat

Hak dan Martabat Peserta Didik

243 h



fj 244

untuk membungkam. Adab sejati justru tumbuh ketika peserta didik
merasa aman untuk berpikir dan bertanya tanpa takut dipermalukan atau
distigma. Di sinilah perbedaan mendasar antara adab sebagai kesadaran
dan adab sebagai kontrol.

Hak bertanya juga berkaitan erat dengan keadilan epistemik. Setiap
peserta didik memiliki pengalaman hidup dan latar belakang yang
membentuk pertanyaannya. Ketika pertanyaan tertentu dianggap tidak
layak hanya karena datang dari kelompok yang terpinggirkan atau dari
sudut pandang yang tidak dominan, pendidikan sedang melakukan keti-
dakadilan epistemik. Figih pendidikan yang membebaskan menuntut agar
semua suara diperlakukan setara dalam ruang belajar, selama disampaikan

dengan niat mencari kebenaran.

Dalam konteks fiqih, hak berpikir dan bertanya berarti membedakan
antara wahyu dan tafsir. Peserta didik berhak memahami bahwa perbe-
daan pendapat adalah bagian sah dari tradisi Islam, dan bahwa berta-
nya tentang penafsiran bukanlah mempertanyakan wahyu. Pendidikan
yang menutup ruang ini melahirkan absolutisme tafsir dan mematikan
dinamika ijtihad. Sebaliknya, pendidikan yang membuka ruang dialog
melatih peserta didik menghargai perbedaan dan bertanggung jawab atas
pilihannya.

Hak berpikir dan bertanya juga memiliki dampak langsung pada
pembentukan otonomi moral. Peserta didik yang terbiasa bertanya dan
menalar akan lebih mampu mengambil keputusan etis secara mandiri.
Mereka tidak bergantung sepenuhnya pada otoritas eksternal, tetapi memi-
liki kompas nilai internal yang dibentuk melalui refleksi. Inilah manusia
merdeka yang menjadi tujuan figih pendidikan yang membebaskan: manu-
sia yang taat karena memahami, bukan karena takut.

Dalam praktik pedagogis, penghormatan terhadap hak berpikir dan
bertanya menuntut perubahan metode dan sikap guru. Guru perlu
memandang pertanyaan sebagai peluang belajar, bukan sebagai gang-
guan. Ruang kelas harus dirancang sebagai ruang aman untuk dialog, di
mana kesalahan berpikir diperlakukan sebagai bagian dari proses belajar.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Evaluasi pembelajaran pun perlu menghargai proses penalaran, bukan
hanya jawaban akhir.

QS. Az-Zumar [39]: 9

JW;;U’:C ] u,.x;x?;j\; Oy, Sl 6 5ot g J8

“Katakanlah: apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang
yang tidak mengetahui? Sesungguhnya hanya orang-orang berakal yang dapat
mengambil pelajaran.”

Ayat ini menempatkan akal dan pengetahuan sebagai pembeda
kualitas manusia. Namun pengetahuan tidak mungkin tumbuh tanpa kebe-
ranian berpikir dan bertanya. Dalam pendidikan Islam, ayat ini menjadi
legitimasi Qur’ani bahwa aktivitas intelektual —bertanya, meragukan,
menalar—adalah bagian dari ibadah akal, bukan ancaman terhadap
iman.

QS. Al-Baqarah [2]: 44
s B . or %
O gzns D)
“..maka tidakkah kamu menggunakan akal?”
Pertanyaan retoris ini berulang kali muncul dalam Al-Quran sebagai
teguran pedagogis. Al-Quran tidak mematikan pertanyaan; justru ia
memprovokasi kesadaran kritis. Pendidikan figih yang membebaskan

menjadikan ayat-ayat ini sebagai dasar bahwa menggunakan akal adalah
kewajiban moral, bukan sekadar hak opsional.

Hadits - Obat Kebodohan adalah Bertanya

2B oow oo - o - Sor o7 o Se - A4
I 2 8 o | .
“Mengapa mereka tidak bertanya ketika tidak mengetahui? Sesungguhnya

obat kebodohan adalah bertanya.” (Sumber: HR. Abu Dawud, no. 336, Dinilai
hasan)

Hak dan Martabat Peserta Didik




=

Hadits ini memberikan legitimasi teologis yang sangat kuat terhadap
hak bertanya. Kebodohan bukan aib; yang berbahaya adalah melarang
pertanyaan. Pendidikan figih yang membebaskan melihat pertanyaan
sebagai tanda kehidupan akal, bukan pembangkangan.

Hadits - Menuntut Ilmu sebagai Kewajiban

727 >

“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim” (HR. Ibn Majah, no.
224, Dinilai hasan)

Kewajiban menuntut ilmu tidak mungkin dipenuhi tanpa kebe-
basan berpikir dan bertanya. Karena itu, setiap sistem pendidikan yang
membungkam pertanyaan sesungguhnya menghalangi pelaksanaan
kewajiban agama itu sendiri.

Dengan demikian, hak berpikir dan bertanya bukan ancaman bagi
ketertiban atau iman, melainkan fondasi bagi pendidikan Islam yang
hidup dan membebaskan. Tanpa hak ini, pendidikan akan melahirkan
kepatuhan rapuh dan iman yang dangkal. Dari pengakuan atas hak berpi-
kir dan bertanya, pembahasan akan berlanjut ke subbab hak berbeda dan
berpendapat, untuk menegaskan bahwa perbedaan adalah keniscayaan
yang harus dikelola secara etis dan dialogis dalam pendidikan Islam.

Hak berbeda dan berpendapat

Hak berbeda dan berpendapat merupakan konsekuensi logis dari penga-
kuan atas martabat, akal, dan kebebasan moral peserta didik. Jika berpi-
kir dan bertanya diakui sebagai hak dasar, maka perbedaan pandangan
adalah keniscayaan yang tidak boleh diperlakukan sebagai ancaman.
Dalam tradisi Islam, perbedaan (ikhtilaf) bukanlah penyakit yang harus
diberantas, melainkan realitas epistemologis yang lahir dari keterbatasan
manusia dalam memahami wahyu yang maha luas. Figih pendidikan yang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




membebaskan menjadikan perbedaan sebagai ruang belajar etis, bukan
medan penyeragaman paksa.

Sejarah intelektual Islam menunjukkan bahwa perbedaan pendapat
adalah mesin penggerak ilmu. Para ulama besar tidak hanya berbeda
dengan generasi sebelumnya, tetapi juga dengan guru dan rekan sezaman-
nya. Ikhtilaf dipahami sebagai bagian dari ijtihad yang jujur, selama dida-
sarkan pada niat mencari kebenaran dan argumentasi yang sahih. Ketika
pendidikan figih menutup ruang perbedaan dan menuntut keseragaman
tafsir, ia sedang memutus mata rantai tradisi keilmuan yang justru menjadi
kebanggaan peradaban Islam.

Dalam praktik pendidikan, hak berbeda sering kali dibatasi oleh dalih
adab dan stabilitas kelas. Peserta didik yang mengemukakan pandangan
berbeda dianggap mengganggu ketertiban, kurang sopan, atau tidak
hormat kepada guru. Padahal, perbedaan pendapat tidak identik dengan
pembangkangan. Yang perlu dikelola bukan perbedaannya, melainkan cara
mengekspresikannya. Figih pendidikan yang membebaskan membeda-
kan secara tegas antara perbedaan sebagai ekspresi nalar dan sikap tidak
beradab sebagai persoalan etika komunikasi.

Hak berbeda dan berpendapat juga berkaitan dengan pengakuan
atas pluralitas penafsiran dalam Islam. Peserta didik berhak mengetahui
bahwa dalam banyak persoalan figih, tidak ada satu jawaban tunggal yang
absolut. Mengajarkan keragaman pendapat—beserta argumentasi dan
konteksnya—melatih peserta didik untuk berpikir terbuka dan bertang-
gung jawab. Mereka belajar bahwa memilih pendapat adalah tindakan
etis yang memerlukan pertimbangan, bukan sekadar mengikuti otoritas

secara mekanis.

Menolak hak berbeda sering kali melahirkan budaya diam dan kepa-
tuhan semu. Peserta didik belajar menyembunyikan pandangan yang
berbeda demi keamanan sosial dan religius. Di ruang kelas mereka patuh,
tetapi di ruang privat mereka menjauh dari nilai yang dipaksakan. Pola
ini tidak hanya merusak integritas pribadi, tetapi juga merusak kejujuran

Hak dan Martabat Peserta Didik

247 @



@ 248

intelektual. Pendidikan yang membebaskan justru mendorong kejujuran:
lebih baik berbeda secara terbuka dan beradab daripada patuh secara palsu.

Hak berpendapat juga memiliki dimensi keadilan dan inklusivitas.
Peserta didik dari latar belakang minoritas—baik secara sosial, budaya,
maupun intelektual—sering kali suaranya paling mudah dibungkam.
Ketika hanya pandangan mayoritas yang dianggap sah, pendidikan sedang
melanggengkan ketimpangan kuasa. Figih pendidikan yang membebas-
kan menuntut agar ruang belajar menjadi ruang aman bagi semua suara,
terutama suara yang selama ini terpinggirkan.

Dalam perspektif etika Islam, hak berbeda harus dijalankan dengan
tanggung jawab moral. Berpendapat bukan sekadar mengekspresikan
ego, tetapi menyampaikan pandangan dengan niat mencari kebenaran dan
kemaslahatan. Pendidikan perlu mengajarkan adab ikhtilaf: mendengar
dengan hormat, berargumen dengan jujur, dan menerima kemungkinan
salah. Adab semacam ini tidak mungkin tumbuh dalam iklim penakutan,
tetapi hanya dalam ruang dialog yang setara dan bermartabat.

Dalam praktik pedagogis, pengakuan atas hak berbeda menuntut
metode pembelajaran dialogis dan komparatif. Diskusi mazhab, studi
kasus, dan debat terarah menjadi sarana melatih peserta didik mengelola
perbedaan secara dewasa. Guru berperan sebagai moderator etis yang
menjaga agar dialog tetap produktif dan beradab, bukan sebagai hakim
yang memutuskan satu kebenaran final. Dengan demikian, perbedaan
menjadi sumber pembelajaran, bukan sumber konflik.

QS. Hud [11]: 118

P A A A VR 4, PR B
U\MQ}S‘JVJ o-\a-) 4,4\ JU\J:J-—J\U c-\.«u))

“Sekiranya Tuhanmu menghendakz mscaya Dia menjadikan manusia satu
umat saja, tetapi mereka senantiasa berbeda-beda.”

Ayat ini adalah pengakuan teologis paling jujur tentang pluralitas.
Perbedaan bukan kecelakaan sejarah atau kegagalan dakwah, melainkan
kehendak Ilahi. Dalam pendidikan Islam, ayat ini menjadi dasar bahwa hak

Figih Pendidikan yang Membebaskan




berbeda bukan penyimpangan, tetapi bagian dari sunnatullah. Pendidikan
figih yang membebaskan tidak memaksakan keseragaman pendapat,
karena keseragaman absolut justru menyalahi desain penciptaan manusia.

QS. Al-Hujurat [49]: 13

- ,_/// z o}\/c/// \/ g,/ (// w )‘/c// S o % -

g_); P
| | 9 )L&ﬂ
“Wahai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan, dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan

bersuku-suku agar kamu saling mengenal”

Ayat ini menegaskan bahwa perbedaan diciptakan untuk taaruf—
saling mengenal, bukan saling meniadakan. Dalam pendidikan, perbedaan
pendapat seharusnya menjadi sumber dialog dan pembelajaran, bukan

dasar stigmatisasi atau pengucilan.

Hadits - Pahala dalam Perbedaan Ijtihad

6o i Sov b0 0 fr oo o s S o~ s0 0 £ 0 0

o) s s A \;\} w\f\ B DLt ;u\ A \;\

Apabzla seorang mujtahid berzjtzhad lalu benar, maka baginya dua pahala,
dan apabila ia berijtihad lalu keliru, maka baginya satu pahala.” (Sumber: HR.
Al-Bukhari, no. 7352, HR. Muslim, no. 1716)

Hadits ini adalah legitimasi profetik terhadap perbedaan pendapat
yang jujur dan bertanggung jawab. Kesalahan intelektual tidak dihukum,
tetapi tetap diapresiasi selama prosesnya benar. Dalam pendidikan figih
yang membebaskan, hadits ini menegaskan bahwa berbeda pendapat
bukan dosa, melainkan bagian dari dinamika pencarian kebenaran.

Dengan demikian, hak berbeda dan berpendapat menegaskan bahwa
pendidikan Islam yang membebaskan tidak takut pada keragaman
pikiran, karena ia percaya pada kekuatan dialog dan nilai etika. Mengelola
perbedaan secara bermartabat justru menyiapkan peserta didik untuk

Hak dan Martabat Peserta Didik

249 h



@ 250

hidup dalam masyarakat plural dan demokratis, tanpa kehilangan komit-
men nilai. Dari pengakuan atas hak berbeda inilah pembahasan akan
berlanjut ke subbab hak gagal dan belajar dari kesalahan, untuk mene-
gaskan bahwa kebebasan berpikir dan berpendapat hanya dapat tumbuh
dalam pendidikan yang tidak mematikan manusia melalui ketakutan akan
kegagalan.

Hak gagal dan belajar dari kesalahan

Hak gagal dan belajar dari kesalahan merupakan salah satu hak paling
manusiawi, tetapi juga paling sering diingkari dalam praktik pendidikan.
Pendidikan yang dibangun di atas ketakutan terhadap kesalahan cenderung
melahirkan kepatuhan mekanis dan kepura-puraan moral. Dalam perspek-
tif figih pendidikan yang membebaskan, kesalahan bukan ancaman,
melainkan bagian tak terpisahkan dari proses belajar manusia yang berakal
dan bertanggung jawab. Mengingkari hak gagal berarti mengingkari hak
belajar itu sendiri.

Dalam Islam, manusia dipahami sebagai makhluk yang tidak luput
dari salah dan lupa. Kesempurnaan hanya milik Tuhan, sementara
manusia tumbuh melalui proses mencoba, keliru, dan memperbaiki diri.
Pendidikan yang menuntut kesempurnaan perilaku dan pemahaman sejak
awal justru bertentangan dengan antropologi Islam. Figih pendidikan
yang membebaskan memandang kesalahan sebagai momen pedagogis
yang kaya, tempat nilai tanggung jawab, refleksi, dan perbaikan diri dapat
ditumbuhkan secara otentik.

Namun dalam banyak sistem pendidikan agama, kesalahan sering
diperlakukan sebagai aib moral. Peserta didik yang salah menjawab, salah
berperilaku, atau berbeda pemahaman kerap dipermalukan, dihukum,
atau dilabeli negatif. Praktik ini tidak hanya merusak harga diri, tetapi
juga menciptakan trauma belajar yang berkepanjangan. Peserta didik
belajar untuk menghindari risiko berpikir, bukan untuk memahami nilai.
Pendidikan semacam ini menghasilkan ketertiban semu yang dibangun di
atas ketakutan, bukan kesadaran.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Hak gagal juga berkaitan erat dengan kebebasan intelektual dan
kreativitas. Tanpa ruang untuk gagal, peserta didik tidak akan berani berta-
nya, bereksperimen, atau mengemukakan gagasan baru. Dalam konteks
figih, ini sangat berbahaya, karena ijtithad—sebagai jantung tradisi hukum
Islam—lahir dari keberanian berpikir dan menerima kemungkinan salah.
Pendidikan figih yang menutup ruang gagal sejatinya sedang membunuh
potensi ijtihad sejak dini.

Belajar dari kesalahan menuntut pendekatan reflektif, bukan represif.
Ketika peserta didik melakukan kesalahan, pendidikan yang membebaskan
mengajaknya merenung: apa yang terjadi, mengapa terjadi, dan bagaimana
memperbaikinya. Proses ini menumbuhkan tanggung jawab moral dan
kedewasaan, bukan rasa bersalah yang melumpuhkan. Dalam perspektif
maqashid syariah, pendekatan ini lebih sejalan dengan penjagaan jiwa dan
akal daripada pendekatan hukuman yang merusak.

Hak gagal juga menuntut perubahan paradigma evaluasi. Sistem
penilaian yang hanya menghargai jawaban benar dan menghukum kesa-
lahan akan selalu meminggirkan proses belajar. Pendidikan yang membe-
baskan mengakui bahwa kesalahan adalah indikator proses berpikir, bukan
sekadar kegagalan hasil. Evaluasi harus dirancang untuk memberikan
umpan balik yang membangun, membantu peserta didik memahami
kekeliruan, dan mendorong perbaikan berkelanjutan.

Dalam relasi pedagogis, pengakuan atas hak gagal menuntut empati
dan kesabaran guru. Guru perlu melihat kesalahan peserta didik sebagai
tanggung jawab pedagogis bersama, bukan sebagai ancaman terhadap
wibawa. Keteladanan guru dalam mengakui keterbatasan dan kesalahan
sendiri justru memperkuat otoritas moralnya. Relasi semacam ini memba-
ngun kepercayaan dan rasa aman yang menjadi fondasi pembelajaran
bermakna.

Hak gagal juga memiliki dimensi keadilan sosial. Peserta didik dari
latar belakang kurang beruntung sering kali lebih rentan disalahkan dan
dihukum. Pendidikan yang membebaskan harus peka terhadap ketim-
pangan ini dan memastikan bahwa kesalahan tidak dijadikan alat untuk

Hak dan Martabat Peserta Didik

251 h



;-

melanggengkan stigma dan eksklusi. Setiap peserta didik berhak atas
kesempatan yang adil untuk belajar dan berkembang, terlepas dari titik
awalnya.

QS. Al-Baqarah [2]: 286

s 0f  w Z o Suwo Swrp -
leaws Y Lt ) S5 Y
“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya.”

Ayat ini menegaskan prinsip realistis dan manusiawi dalam Islam.
Manusia memiliki batas kemampuan, ruang belajar, dan tahapan pertum-
buhan. Dalam pendidikan, ayat ini menjadi dasar etis bahwa kesalahan
dan kegagalan adalah bagian wajar dari proses mencapai kemampuan,
bukan bukti cacat moral. Pendidikan fiqgih yang membebaskan tidak
menuntut kesempurnaan instan, tetapi menghargai proses bertahap sesuai
kapasitas manusia.

QS. Az-Zumar [39]: 53

wo 0w o fror - o PN oS0l s o wo - A
Wl 2wy oo s ¥ il o T3 1 Gl oLy

“Katakanlah: Wahai hamba-hamba-Ku yang melampaui batas terhadap diri
mereka sendiri, janganlah kamu berputus asa dari rahmat Allah.”

Ayat ini adalah deklarasi ilahi tentang hak untuk bangkit kembali.
Bahkan kegagalan moral pun tidak menghapus harapan, apalagi kegagalan
akademik atau intelektual. Dalam pendidikan, ayat ini menolak budaya
mempermalukan peserta didik karena kesalahan. Figih pendidikan yang
membebaskan menempatkan harapan dan pemulihan sebagai inti proses
belajar.

Hadits - Setiap Manusia Pernah Salah

s P e o wro o Sor //....,/ &5

d}:\y)\ ww\p} c:—LL:- CJ\ Lg ‘.’K

Figih Pendidikan yang Membebaskan




“Setiap anak Adam pasti pernah berbuat salah, dan sebaik-baik orang yang
bersalah adalah mereka yang mau memperbaiki diri” (Sumber: HR. At-
Tirmidzi, no. 2499, Dinilai hasan)

Hadits ini menormalisasi kesalahan sebagai keniscayaan antropolo-
gis. Ukuran kematangan bukan pada bebas salah, tetapi pada kemampuan
refleksi dan perbaikan. Pendidikan figih yang membebaskan menjadikan
kesalahan sebagai bahan pembelajaran etis, bukan stigma identitas.

Hadits - Kesalahan dalam Proses Ijtihad
0% Sov b0 0%, P 00 s 00 -
) bl T sl 13
“Jika seorang mujtahid berijtihad lalu keliru, maka baginya satu pahala” (HR.
Al-Bukhari, no. 7352, HR. Muslim, no. 1716)

Hadits ini menegaskan bahwa kesalahan intelektual yang jujur tidak
dihukum, bahkan dihargai. Dalam pendidikan, ini berarti peserta didik
berhak mencoba, menalar, dan keliru tanpa takut dipermalukan. Tanpa
hak gagal, ijtihad dan kreativitas mustahil tumbuh.

Dengan demikian, hak gagal dan belajar dari kesalahan menegaskan
bahwa pendidikan Islam yang membebaskan memihak pada pertum-
buhan manusia, bukan pada ilusi kesempurnaan. Pendidikan semacam
ini melahirkan individu yang berani mencoba, jujur mengakui keterba-
tasan, dan bertanggung jawab memperbaiki diri. Dari pengakuan atas hak
gagal inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 11, yaitu
perlindungan martabat peserta didik dalam figih, untuk merumuskan
kerangka hukum dan etis yang memastikan bahwa seluruh hak peserta
didik benar-benar dijaga dalam praktik pendidikan Islam.

Perlindungan martabat peserta didik dalam figih

Perlindungan martabat peserta didik merupakan puncak dari seluruh
pembahasan tentang hak-hak pendidikan dalam perspektif figih pendi-
dikan yang membebaskan. Jika peserta didik telah diakui sebagai manusia

Hak dan Martabat Peserta Didik




@ 254

utuh, memiliki hak berpikir, bertanya, berbeda, dan gagal, maka pertanyaan
kuncinya adalah: bagaimana fiqih menjamin agar martabat tersebut
tidak dilanggar dalam praktik pendidikan? Di sinilah figih diuji bukan
sebagai kumpulan norma abstrak, tetapi sebagai perangkat etis-hukum
yang berpihak pada kemanusiaan.

Dalam Islam, martabat manusia (karamah al-insan) adalah prinsip
dasar yang bersifat universal dan tidak bersyarat. Martabat tidak diberi-
kan oleh guru, sekolah, atau negara, dan tidak pula dicabut oleh kesalahan,
ketidaktahuan, atau perbedaan pandangan. Fiqih yang berorientasi pada
pembebasan harus menempatkan prinsip ini sebagai landasan setiap pene-
tapan aturan dan kebijakan pendidikan. Ketika praktik pendidikan meren-
dahkan, mempermalukan, atau melukai peserta didik—baik secara fisik,
verbal, maupun simbolik—maka praktik tersebut bertentangan dengan
tujuan syariat, betapapun ia dibenarkan dengan dalil normatif.

Dalam sejarah figih, perlindungan martabat manusia tercermin dalam
berbagai kaidah dasar, seperti la darar wa la dirar (tidak boleh menimbul-
kan bahaya dan saling membahayakan) serta prinsip raf ‘ al-haraj (meng-
hilangkan kesulitan). Kaidah-kaidah ini memberikan landasan kuat untuk
menolak kekerasan pedagogis, baik yang bersifat fisik maupun psikis.
Hukuman yang merusak harga diri, praktik mempermalukan di depan
umum, atau bahasa pendidikan yang menghina tidak hanya melanggar
etika pedagogis, tetapi juga melanggar spirit figih itu sendiri.

Perlindungan martabat peserta didik juga menuntut pembedaan yang
tegas antara disiplin dan kekerasan. Disiplin dalam pendidikan bertujuan
membentuk tanggung jawab dan kesadaran, sementara kekerasan bertu-
juan menundukkan dan mengontrol. Figih pendidikan yang membebaskan
hanya membenarkan disiplin yang bersifat mendidik dan restoratif—yakni
disiplin yang membantu peserta didik memahami dampak tindakannya
dan memperbaiki relasi yang terganggu. Disiplin yang merendahkan
martabat justru menciptakan luka yang bertentangan dengan penjagaan
jiwa dan akal.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Dalam konteks figih, perlindungan martabat peserta didik juga berka-
itan dengan hak atas privasi dan kehormatan. Membuka aib, menyebarkan
kesalahan, atau memberi label negatif adalah bentuk pelanggaran kehor-
matan yang serius. Pendidikan yang membebaskan menuntut kehati-hatian
etis dalam menangani pelanggaran dan kesalahan. Proses koreksi harus
bersifat proporsional, tertutup, dan berorientasi pada pemulihan, bukan
pada pencitraan moral institusi atau peneguhan wibawa guru.

Lebih jauh, perlindungan martabat peserta didik menuntut keadilan
prosedural dalam penerapan aturan. Peserta didik berhak diperlakukan
secara adil, didengar penjelasannya, dan dilibatkan dalam proses penyele-
saian masalah yang menyangkut dirinya. Keputusan sepihak yang menga-
baikan suara peserta didik mencerminkan relasi kuasa yang bertentangan
dengan etika figih pendidikan yang membebaskan. Dalam perspektif
ini, mendengar adalah bentuk penghormatan, dan dialog adalah bentuk
perlindungan martabat.

Fiqih pendidikan yang membebaskan juga harus melindungi peserta
didik dari stigmatisasi struktural. Label seperti “nakal’, “bodoh”, atau
“bermasalah” sering kali melekat lebih lama daripada kesalahan itu sendiri
dan merusak masa depan peserta didik. Figih yang berorientasi maqashid
menolak segala praktik yang menghalangi potensi manusia untuk tumbuh
dan berubah. Perlindungan martabat berarti memberi kesempatan kedua,
bahkan ketiga, karena manusia adalah makhluk yang terus menjadi, bukan
produk final.

Dalam dimensi institusional, perlindungan martabat peserta didik
menuntut kebijakan pendidikan yang eksplisit dan konsisten. Hak-hak
peserta didik harus dijamin dalam aturan sekolah, mekanisme pengaduan
harus tersedia dan aman, serta budaya pendidikan harus dibangun di atas
penghormatan, bukan ketakutan. Figih pendidikan yang membebaskan
tidak berhenti pada kesalehan individu guru, tetapi menuntut tanggung
jawab struktural lembaga pendidikan dalam menjaga martabat manusia.

Hak dan Martabat Peserta Didik




fj 256

QS. Al-Isra’ [17]: 70

._./ - o s

rb\c— L9 Lw; ...\.a.‘ 9
“Sungguh, Kami telah memuliakan anak cucu Adam?”

Ayat ini adalah fondasi teologis paling kuat tentang martabat manusia
yang melekat (inherent dignity). Kemuliaan manusia tidak bersyarat pada
kepatuhan, prestasi, atau kesempurnaan moral. Dalam pendidikan, ayat
ini menetapkan batas etis absolut: tidak ada alasan apa pun—disiplin,
aturan, bahkan agama—yang membenarkan perendahan martabat
peserta didik. Figih pendidikan yang membebaskan menjadikan ayat ini
sebagai prinsip non-negotiable.

QS. Al-Hujurat [49]: 11

o fow Zor g} .y ;.L// u/ u/a/a/ /;)‘/ P n.g /}; P
Wahaz orang-orang yang berzman, ]anganlah suatu kaum merenduhkan kaum
yang lain; boleh jadi mereka yang direndahkan itu lebih baik dari mereka.”

Ayat ini melarang penghinaan, ejekan, dan pelecehan simbolik,
yang sering terjadi secara halus dalam ruang pendidikan—melalui label,
candaan, perbandingan, atau stigma akademik dan moral. Dalam perspek-
tif figih pendidikan yang membebaskan, praktik semacam ini bukan seka-
dar kesalahan pedagogis, tetapi pelanggaran etika keislaman.

Hadits - Kesucian Darah, Harta, dan Kehormatan

rj; Tk ol S0 T s &)

“Sesungguhnya darah, harta, dan kehormatan kalian adalah suci (tidak boleh
dilanggar).” (HR. Al-Bukhari, no. 1739, HR. Muslim, no. 1679)

Hadits ini menempatkan kehormatan (‘ird) sejajar dengan darah dan
harta dalam tingkat kesuciannya. Dalam pendidikan, kehormatan peserta
didik mencakup harga diri, identitas, privasi, dan integritas psikologis.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Setiap bentuk permalukan publik, kekerasan verbal, atau stigma perma-
nen adalah pelanggaran serius terhadap prinsip ini.

Hadits - Larangan Menyakiti

e sw s B oSoo s o o B o Sos
‘Seorang Muslim adalah yang kaum Muslimin selamat dari gangguan lisan
dan tangannya” (HR. Al-Bukhari, no. 10, HR. Muslim, no. 40)

Hadits ini memperluas makna kekerasan: lisan bisa melukai sama
dalamnya dengan tangan. Dalam pendidikan, ucapan guru—Iabel,
bentakan, sindiran—memiliki dampak jangka panjang terhadap jiwa
peserta didik. Figih pendidikan yang membebaskan menuntut kesadaran
etis atas kuasa bahasa.

Dengan demikian, perlindungan martabat peserta didik dalam figih
menegaskan bahwa tidak ada tujuan pendidikan yang sah jika dicapai
dengan cara merendahkan manusia. Pendidikan Islam yang membebas-
kan adalah pendidikan yang tegas terhadap ketidakadilan, tetapi lembut
terhadap manusia; disiplin terhadap perilaku, tetapi penuh hormat terha-
dap martabat. Dari sinilah pendidikan Islam menemukan wajah etikanya
yang paling autentik.

Hak dan Martabat Peserta Didik

257 @



) 258 Figih Pendidikan yang Membebaskan




BAD 12

GURU, OTORITAS, DAN ETIKA PENDIDIKAN

Bab 12 membawa pembahasan fiqih pendidikan yang membebaskan ke
jantung relasi pedagogis: peran guru dan makna otoritas dalam pendi-
dikan Islam. Setelah Bab 11 menegaskan hak dan martabat peserta didik,
bab ini mengajukan pertanyaan yang tidak kalah menentukan: bagaimana
seharusnya guru hadir agar pendidikan benar-benar memerdekakan, bukan
menundukkan? Di sinilah posisi guru diuji bukan hanya sebagai pengajar
ilmu, tetapi sebagai figur etis yang membentuk arah kesadaran dan kema-
nusiaan peserta didik.

Dalam banyak praktik pendidikan, guru sering ditempatkan sebagai
pemilik otoritas absolut—penentu kebenaran, penjaga moral, dan pengen-
dali ketertiban. Otoritas semacam ini kerap dibenarkan atas nama tradisi,
adab, dan hierarki keilmuan. Namun ketika otoritas berubah menjadi
otoritarianisme, pendidikan kehilangan watak dialogisnya dan berubah

259




@ 260

menjadi ruang penjinakan. Figih pendidikan yang membebaskan menun-
tut penataan ulang makna otoritas, dari kekuasaan yang menekan menjadi
amanah yang membimbing.

Bab ini berangkat dari kesadaran bahwa guru memiliki posisi strate-
gis dan menentukan. Tidak ada kurikulum pembebasan yang dapat hidup
tanpa guru yang memiliki kesadaran etis dan kerendahan hati intelektual.
Guru bukan sekadar pelaksana aturan, tetapi penafsir nilai. Cara guru
berbicara, mendengar, menegur, dan memberi teladan membentuk iklim
moral pendidikan jauh lebih kuat daripada teks tertulis. Karena itu, etika
guru menjadi persoalan figih pendidikan yang sangat fundamental.

Figih pendidikan yang membebaskan tidak meniadakan otoritas guru,
tetapi memurnikannya. Otoritas tidak dipahami sebagai hak untuk ditaati
tanpa pertanyaan, melainkan sebagai tanggung jawab untuk membimbing
kesadaran. Otoritas yang sah lahir dari kompetensi, keteladanan, dan
integritas moral, bukan dari ketakutan atau sanksi. Dalam perspektif ini,
semakin membebaskan seorang guru, semakin kuat pula otoritas etiknya.

Bab ini juga menolak dikotomi sempit antara ketegasan dan kema-
nusiaan. Guru tidak harus memilih antara disiplin dan kasih sayang. Figih
pendidikan yang membebaskan justru menuntut ketegasan yang manusi-
awi—ketegasan yang jelas nilainya, adil prosedurnya, dan rahmah caranya.
Ketegasan tanpa etika melahirkan kekerasan, sementara kelembutan tanpa
prinsip melahirkan ketidakjelasan. Bab ini akan menunjukkan bagaimana
keduanya dapat disatukan secara etis.

Selain itu, Bab 12 mengkaji relasi kuasa dalam pendidikan. Guru
selalu berada dalam posisi yang lebih kuat secara struktural. Kesadaran
akan relasi kuasa ini penting agar guru tidak menyalahgunakan wewenang-
nya, baik secara sadar maupun tidak. Figih pendidikan yang membebas-
kan menuntut refleksi diri guru: sejauh mana tindakannya membangun
kesadaran, dan sejauh mana justru melanggengkan ketakutan dan keter-
gantungan.

Bab ini akan dibahas melalui lima subbab: guru sebagai murabbi dan
fasilitator; otoritas pedagogis versus otoritarianisme; keteladanan moral dan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




intelektual guru; relasi dialogis guru-peserta didik; serta etika kekuasaan
dalam pendidikan Islam. Setiap subbab akan menguraikan bagaimana
peran guru dapat ditata ulang agar selaras dengan tujuan pembebasan,
keadilan, dan rahmah yang telah dirumuskan dalam bab-bab sebelumnya.

Dengan memasuki Bab 12, buku ini menegaskan bahwa pendidikan
yang membebaskan tidak mungkin lahir dari guru yang takut pada
kebebasan peserta didik. Guru yang memerdekakan adalah guru yang
berani mendidik dengan kesadaran, bukan dengan ketakutan; dengan
teladan, bukan dengan tekanan. Dari sinilah pendidikan Islam menemukan
figur pendidiknya yang profetik—tegas dalam nilai, rendah hati dalam
ilmu, dan luas dalam kasih sayang.

Guru sebagai murabbi dan fasilitator

Dalam fiqgih pendidikan yang membebaskan, guru tidak cukup dipahami
sebagai pengajar materi atau penyampai kurikulum, melainkan sebagai
murabbi—pendidik yang menumbuhkan manusia secara utuh—sekaligus
fasilitator yang membuka jalan bagi tumbuhnya kesadaran, nalar, dan
tanggung jawab moral peserta didik. Perubahan cara pandang ini bersifat
fundamental, karena dari sinilah arah relasi pedagogis ditentukan: apakah
pendidikan menjadi ruang pertumbuhan, atau sekadar ruang pengenda-
lian.

Konsep murabbiberakar pada makna tarbiyah, yakni proses menum-
buhkan, memelihara, dan mengembangkan potensi manusia secara berta-
hap dan berkesinambungan. Seorang murabbi tidak memaksa pertum-
buhan, tetapi menyediakan lingkungan yang memungkinkan tumbubh. [a
memahami bahwa setiap peserta didik memiliki ritme, latar belakang, dan
potensi yang berbeda. Dalam perspektif ini, tugas guru bukan memben-
tuk peserta didik sesuai cetakan tertentu, melainkan membantu mereka
menjadi diri mereka yang paling bermartabat dan bertanggung jawab.

Sebagai murabbi, guru memiliki tanggung jawab etis yang menda-
lam, bukan sekadar tanggung jawab administratif. Ia tidak hanya bertanya

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan

261 h



@ 262

“apakah materi tersampaikan?”, tetapi “apakah manusia di hadapanku
bertumbuh?”. Pertanyaan ini menggeser fokus pendidikan dari hasil semata
ke proses kemanusiaan. Figih pendidikan yang membebaskan menempat-
kan keberhasilan pendidikan pada sejauh mana peserta didik berkembang
sebagai subjek yang sadar, bukan sejauh mana mereka patuh secara formal.

Pada saat yang sama, guru juga harus berperan sebagai fasilitator
pembelajaran. Peran ini menuntut guru untuk melepaskan sebagian
kontrol dan memberi ruang bagi inisiatif, pertanyaan, dan eksplorasi
peserta didik. Fasilitator tidak mendikte jalan berpikir, tetapi menyediakan
sumber, konteks, dan bimbingan agar peserta didik dapat menemukan
pemahaman secara mandiri dan reflektif. Dalam pendidikan figih, peran
ini sangat penting agar hukum dipahami sebagai hasil penalaran etis, bukan
sebagai dogma yang beku.

Menjadi fasilitator bukan berarti kehilangan otoritas, melainkan
memurnikannya. Otoritas guru tidak lagi bertumpu pada posisi struktural
semata, tetapi pada kompetensi keilmuan, integritas moral, dan ketela-
danan sikap. Guru yang mampu mendengarkan, mengakui keterbatasan,
dan menghargai pertanyaan justru membangun otoritas yang lebih kuat
dan berkelanjutan. Peserta didik menghormati bukan karena takut, tetapi
karena percaya.

Peran guru sebagai murabbi dan fasilitator juga menuntut kesadaran
reflektif. Guru perlu terus-menerus meninjau cara mengajarnya: apakah
ia membuka ruang dialog atau menutupnya, apakah ia menumbuhkan
keberanian berpikir atau justru menanamkan ketakutan. Dalam figih
pendidikan yang membebaskan, refleksi diri guru adalah bagian dari
ibadah pedagogis—upaya menjaga amanah ilmu dan kemanusiaan.

Dalam praktik kelas, peran ini tercermin dalam metode pembela-
jaran yang dialogis dan kontekstual. Guru mengaitkan materi dengan
pengalaman hidup peserta didik, mengajak mereka menganalisis kasus
nyata, dan memberi ruang untuk diskusi serta perbedaan pandangan.
Kesalahan diperlakukan sebagai bahan refleksi bersama, bukan sebagai

Figih Pendidikan yang Membebaskan




alasan penghukuman. Dengan cara ini, ruang kelas berubah dari arena
kontrol menjadi komunitas belajar.

Guru sebagai murabbi dan fasilitator juga memiliki tanggung jawab
untuk melindungi martabat peserta didik. la menjadi penjaga ruang aman
pedagogis, tempat peserta didik dapat belajar tanpa takut direndahkan.
Perlindungan ini bukan sikap permisif tanpa batas, tetapi komitmen untuk
menegakkan nilai dengan cara yang manusiawi. Dalam konteks ini, guru
berperan sebagai teladan bagaimana kekuasaan dapat dijalankan secara
etis dan membebaskan.

QS. Ali ‘Imran [3]: 164

o o o For o e ow z 2. o PP - 0800 <o Pwo wor o

W\;Lw\wy,«)wwﬂw,m&wwm

s 700 or L 0o 2w o o wob o

4@—‘) wﬁ‘ V{a\m} V"{JJ 4@‘;

Sungguh Allah telah memberi karunia kepada orang-orang beriman ketzka
Dia mengutus di antara mereka seorang rasul dari kalangan mereka sendiri,
yang membacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka, menyucikan mereka, dan
mengajarkan kepada mereka Kitab dan hikmah”

Ayat ini menggambarkan model pendidik profetik: membaca realitas
wahyu (tilawah), memurnikan kepribadian (tazkiyah), dan mengem-
bangkan pengetahuan serta kebijaksanaan (ta'lim al-kitab wa al-Xikmah).
Guru, dalam pendidikan Islam, bukan sekadar pengajar materi, mela-
inkan murabbi—pendidik yang menumbuhkan manusia secara utuh.
Figih pendidikan yang membebaskan menempatkan guru sebagai agen
pertumbuhan, bukan aparat kontrol.

QS. Al-Baqarah [2]: 151

S8 S o oS whe VL 0oSfor o Ffe 0P _ w z S, ol . S0 2 0% s
Xr\*u ;54) L»‘/ N ek K Vyu ;-9 L | \5

s Hor o b S - }Au/}/ //0 cor -~V

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan




fj 264

Pengulangan struktur pedagogis ini menegaskan bahwa pendidikan
adalah proses pemanusiaan—mengantar manusia dari ketidaktahuan
menuju pemahaman yang bermakna. Guru sebagai murabbi memfasilitasi
proses ini dengan hikmah, bukan dominasi.

Hadits - Nabi sebagai Guru yang Memudahkan

wrb S o S m
“Sesungguhnya aku diutus sebagai seorang pendidik.” (HR. Ibn Majah, no. 229,
Dinilai hasan)

Hadits ini menegaskan identitas kenabian sebagai pendidik, bukan
penguasa. Pendidikan Nabi tidak membelenggu, tetapi membebaskan.
Dalam figih pendidikan yang membebaskan, guru meneladani metode ini:
mengarahkan, bukan menekan; membimbing, bukan menundukkan.

Hadits - Kelembutan dalam Mengajar

0% ou cow .o & 5 8 L uwo w

K‘/Y\L;ds)\uﬁ-u.a)aﬂ\u\

“Sesungguhnya Allah Maha Lembut dan mencintai kelembutan dalam setiap
urusan.” ( HR. Al-Bukhari, no. 6927, HR. Muslim, no. 2165)

Kelembutan (rifg) adalah metode pedagogis Ilahi. Guru yang lembut
menciptakan rasa aman psikologis yang memungkinkan berpikir kritis
dan keberanian bertanya. Kekerasan—verbal atau simbolik—mematikan
proses belajar.

Dengan demikian, peran guru sebagai murabbi dan fasilitator mene-
gaskan bahwa pendidikan Islam yang membebaskan bergantung pada
kualitas kehadiran guru, bukan sekadar pada kelengkapan kurikulum.
Guru yang memerdekakan adalah guru yang menumbuhkan, mendam-
pingi, dan menginspirasi—bukan yang mengendalikan dan mena-
kut-nakuti. Dari pemahaman ini, pembahasan akan berlanjut ke subbab
otoritas pedagogis versus otoritarianisme, untuk mengkaji batas etis

Figih Pendidikan yang Membebaskan




antara kewenangan yang membimbing dan kekuasaan yang menindas
dalam pendidikan Islam.

Otoritas pedagogis vs otoritarianisme

Otoritas merupakan elemen yang tidak dapat dihindari dalam pendi-
dikan, namun cara otoritas dijalankan menentukan apakah pendidikan
menjadi ruang pembebasan atau penindasan. Dalam figih pendidikan yang
membebaskan, perlu dibedakan secara tegas antara otoritas pedagogis
dan otoritarianisme. Keduanya sering tampak serupa di permukaan,
tetapi memiliki konsekuensi etis dan pedagogis yang sangat berbeda bagi

pembentukan manusia merdeka.

Otoritas pedagogis bersumber dari amanah keilmuan dan tanggung
jawab etis. Guru memiliki otoritas karena ia lebih dahulu belajar, mema-
hami, dan berkomitmen membimbing peserta didik menuju kedewasaan
intelektual dan moral. Otoritas ini bersifat melayani, bukan menguasai;
membimbing, bukan menundukkan. Dalam kerangka ini, otoritas hadir
untuk membuka jalan pemahaman, bukan untuk menutup ruang perta-
nyaan. Peserta didik didorong untuk memahami alasan di balik aturan dan
nilai, bukan sekadar mematuhinya.

Sebaliknya, otoritarianisme adalah bentuk penyalahgunaan otoritas
yang bertumpu pada ketakutan dan kontrol. Dalam pola ini, guru menun-
tut kepatuhan mutlak, memandang pertanyaan sebagai ancaman, dan
menggunakan sanksi sebagai alat utama pengelolaan kelas. Otoritarianisme
sering dibungkus dengan bahasa adab, disiplin, dan kesalehan, sehingga
sulit dikenali sebagai masalah etis. Namun dampaknya jelas: ia melumpuh-
kan nalar kritis, merusak kepercayaan, dan menciptakan relasi pedagogis
yang timpang.

Perbedaan mendasar antara otoritas pedagogis dan otoritarianisme
terletak pada tujuan dan cara. Otoritas pedagogis bertujuan membangun
kesadaran dan tanggung jawab internal peserta didik, sementara otorita-
rianisme bertujuan memastikan kepatuhan eksternal. Otoritas pedagogis

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan

265 h



@ 266

menggunakan dialog, teladan, dan argumentasi; otoritarianisme meng-
gunakan larangan, ancaman, dan stigma. Dalam pendidikan Islam yang

membebaskan, hanya bentuk pertama yang dapat dibenarkan secara etis
dan fighiyah.

Dalam konteks figih, otoritarianisme sering muncul ketika tafsir
manusia disamakan dengan kehendak Tuhan. Guru atau institusi
menempatkan pandangannya sebagai kebenaran final yang tidak boleh
dipertanyakan. Praktik ini bukan hanya bermasalah secara pedagogis,
tetapi juga secara teologis, karena mengaburkan batas antara wahyu dan
ijtihad. Figih pendidikan yang membebaskan menolak absolutisme tafsir
dan menegaskan bahwa otoritas keilmuan harus selalu terbuka terhadap
dialog dan koreksi.

Otoritas pedagogis yang sehat justru menguat ketika dihadapkan
pada pertanyaan dan perbedaan. Guru yang mampu menjawab dengan
jujur, atau mengakui keterbatasan pengetahuannya, membangun keper-
cayaan yang mendalam. Kejujuran intelektual ini adalah bagian dari etika
Islam dan menjadi teladan bagi peserta didik. Dalam relasi semacam ini,
peserta didik belajar bahwa otoritas tidak identik dengan kesempurnaan,
melainkan dengan tanggung jawab dan integritas.

Pendidikan yang dikuasai oleh otoritarianisme sering menghasilkan
kepatuhan semu. Peserta didik tampak patuh di hadapan guru, tetapi
kehilangan otonomi moral ketika pengawasan hilang. Sebaliknya, otoritas
pedagogis yang dialogis melahirkan kepatuhan yang sadar dan bertanggung
jawab. Peserta didik mematuhi nilai bukan karena takut dihukum, tetapi
karena memahami dan meyakininya. Inilah bentuk kepatuhan yang selaras
dengan tujuan pendidikan Islam.

Dalam praktik kelas, membedakan otoritas pedagogis dari otoritari-
anisme menuntut kepekaan etis guru. Guru perlu bertanya pada dirinya
sendiri: apakah aturan ini membantu peserta didik tumbubh, atau sekadar
memudahkan pengendalian? Apakah teguran ini bertujuan menyadarkan,
atau melampiaskan frustrasi? Refleksi semacam ini menjaga agar otoritas
tetap berada dalam koridor pembebasan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Ali ‘Imran [3]: 159
ke

o & L o- 000 - - - - S orr oS wo -~ w 0o P
sy T Bl B S J) 4 Ea i i 1S

A e
“Maka berkat rahmat dari Allah engkau bersikap lemah lembut kepada
mereka. Sekiranya engkau bersikap keras dan berhati kasar, niscaya mereka

akan menjauh dari sekitarmu”

Ayat ini memberikan parameter kepemimpinan pedagogis yang
sangat jelas: keberhasilan otoritas Nabi justru terletak pada kelembutan
dan empati, bukan kekerasan. Dalam pendidikan, ayat ini menjadi dalil
kuat bahwa kekuasaan yang kasar merusak relasi belajar. Otoritas yang
membuat peserta didik menjauh, takut, atau diam bukanlah otoritas mendi-
dik, melainkan bentuk awal otoritarianisme.

QS. Ash-Shura [42]: 38

osee N o 5 o8 oi-
L Cos w20l
“Urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara mereka.”
Musyawarah adalah prinsip kepemimpinan Islam yang inklusif dan
partisipatif. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menegaskan bahwa
peserta didik bukan objek pasif, tetapi subjek yang layak didengar. Otoritas
pedagogis mengajak berdialog; otoritarianisme mematikan suara.

Hadits - Setiap Pemimpin adalah Amanah

w o G Bo. oS85 ¢ - iﬁg
cEy O J e 3 @J
“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai

pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” (HR. Al-Bukhari, no. 893, HR.
Muslim, no. 1829)

Hadits ini mengubah makna kekuasaan menjadi amanah moral,
bukan hak absolut. Dalam pendidikan, guru memegang kuasa pedagogis

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 267 q




;-

atas ruang belajar—dan karena itu bertanggung jawab secara etis atas
dampak psikologis, intelektual, dan spiritual dari setiap keputusan yang
diambil.

Hadits - Larangan Kekerasan dalam Kepemimpinan

do GG L B 02 i T g 0

“Ya Allah, siapa pun yang mengurusi urusan umatku lalu mempersulit mereka,
maka persulitlah ia” (HR. Muslim, no. 1828)

Doa Nabi ini adalah peringatan keras bagi setiap pemegang otoritas.
Dalam pendidikan, guru yang menggunakan kekuasaan untuk menekan,
menakut-nakuti, atau mempermalukan peserta didik sesungguhnya telah
menyimpang dari etika profetik.

Dengan demikian, figih pendidikan yang membebaskan tidak meng-
hapus otoritas, tetapi memurnikannya dari hasrat dominasi. Otoritas yang
etis adalah otoritas yang membuat dirinya secara perlahan menjadi tidak
diperlukan, karena peserta didik tumbuh menjadi subjek yang mandiri dan
bertanggung jawab. Dari pemurnian makna otoritas inilah pembahasan
akan berlanjut ke subbab keteladanan moral dan intelektual guru, untuk
menegaskan bahwa otoritas sejati dalam pendidikan Islam lahir dari teladan
hidup, bukan dari kekuasaan struktural.

Keteladanan moral dan intelektual guru

Dalam figih pendidikan yang membebaskan, keteladanan guru merupakan
sumber otoritas yang paling kuat dan paling bertahan lama. Keteladanan
tidak lahir dari jabatan, suara keras, atau sanksi, melainkan dari konsis-
tensi hidup antara apa yang diajarkan dan apa yang dijalani. Peserta didik
belajar jauh lebih banyak dari cara guru bersikap, berpikir, dan merespons
perbedaan, daripada dari ceramah normatif yang panjang. Karena itu,
pendidikan yang membebaskan tidak dapat dipisahkan dari integritas
moral dan intelektual pendidiknya.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Keteladanan moral berarti guru menghadirkan nilai secara hidup,
bukan sekadar sebagai konsep. Kejujuran, keadilan, kesabaran, dan tang-
gung jawab tidak hanya disampaikan sebagai materi akhlak, tetapi diwujud-
kan dalam keputusan sehari-hari di ruang kelas. Cara guru menegur tanpa
merendahkan, menilai tanpa pilih kasih, dan mendengar tanpa mengha-
kimi adalah pelajaran etika yang jauh lebih efektif daripada perintah moral
apa pun. Dalam Islam, akhlak selalu didahulukan daripada wacana, karena
ia menyentuh nurani secara langsung.

Keteladanan intelektual sama pentingnya dengan keteladanan moral.
Guru yang membebaskan menunjukkan kejujuran berpikir, keterbukaan
terhadap perbedaan, dan keberanian untuk mengatakan “saya belum tahu”
Sikap ini bukan tanda kelemahan, melainkan tanda integritas keilmuan.
Peserta didik belajar bahwa ilmu bukan kumpulan jawaban final, tetapi
proses pencarian yang menuntut kerendahan hati dan ketekunan. Dalam
konteks figih, keteladanan intelektual mengajarkan bahwa perbedaan
pendapat adalah bagian sah dari tradisi ilmiah, bukan ancaman terhadap
iman.

Keteladanan juga tampak dalam cara guru berelasi dengan kuasa.
Guru yang memerdekakan tidak menggunakan posisi strukturalnya untuk
memenangkan argumen atau membungkam kritik. Ia menggunakan
otoritasnya untuk melindungi ruang dialog dan memastikan setiap suara
didengar secara adil. Ketika terjadi konflik, guru menunjukkan bagaimana
kekuasaan dapat dijalankan secara etis—tegas pada nilai, tetapi lembut pada
manusia. Inilah pelajaran politik-etis yang sangat penting bagi peserta didik
sebagai calon warga masyarakat.

Dalam pendidikan agama, keteladanan guru juga berkaitan dengan
cara beragama. Guru yang membebaskan menampilkan religiositas yang
tenang, reflektif, dan inklusif—bukan religiositas yang penuh ketakutan
dan penghakiman. Peserta didik belajar bahwa iman yang dewasa tidak
membutuhkan intimidasi untuk bertahan. Cara guru menyikapi perbedaan
mazhab, pandangan, dan praktik keagamaan menjadi cermin bagaimana
Islam dapat hadir sebagai rahmat, bukan sebagai beban.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan




@ 270

Keteladanan moral dan intelektual menuntut konsistensi yang tidak
mudah, karena guru juga manusia yang memiliki keterbatasan. Namun
justru dalam pengakuan atas keterbatasan itulah keteladanan menemu-
kan maknanya. Guru yang berani meminta maaf, merevisi sikap, atau
memperbaiki kesalahan menunjukkan bahwa belajar adalah proses seumur
hidup. Sikap ini membebaskan peserta didik dari ilusi kesempurnaan dan
menumbuhkan budaya refleksi yang sehat.

Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, keteladanan dipahami
sebagai ibadah pedagogis. Setiap tindakan guru—disadari atau tidak—
membentuk kesadaran peserta didik. Karena itu, menjaga etika pribadi,
kejujuran intelektual, dan keadilan relasional bukan urusan privat semata,
tetapi tanggung jawab profesional dan spiritual. Guru menjadi jembatan
nilai antara teks dan kehidupan nyata.

QS. Ash-Shaff [61]: 2-3

i ke G258 ¢ SAE VG 505 1T ST GG

Oats Y Lo |45 ol

“Wahai orang-orang yang beriman, mengapa kamu mengatakan apa yang tidak
kamu kerjakan? Sangat besar kebencian di sisi Allah bahwa kamu mengatakan

apa yang tidak kamu kerjakan.”

Ayat ini merupakan kritik moral paling keras terhadap disonansi
antara ucapan dan tindakan. Dalam konteks pendidikan, ayat ini langsung
menyasar pendidik. Guru yang mengajarkan kejujuran tetapi bersikap
manipulatif, yang mengajarkan adab tetapi berbahasa kasar, sedang merun-
tuhkan kredibilitas moral pendidikan itu sendiri. Figih pendidikan
yang membebaskan menegaskan bahwa keteladanan bukan pelengkap
kurikulum, melainkan inti dari proses pembelajaran nilai.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Al-Ahzab [33]: 21

6., ., 4. u; wo oS - - e

Wo}w\ 4”\ d}w‘)&ﬂdg
‘Sungguh, pada diri Rasulullah terdapat teladan yang baik bagi kalian.”

Ayat ini menegaskan bahwa metode pendidikan Nabi bukan pertama-
tama ceramah, melainkan keteladanan hidup. Nabi mengajarkan nilai
melalui cara beliau bersikap, berbicara, mengambil keputusan, dan meng-
hadapi perbedaan. Guru dalam pendidikan Islam mewarisi fungsi ketela-
danan ini, bukan sekadar fungsi transfer ilmu.

Hadits - Akhlak Nabi sebagai Pendidikan
/ogo,g/ ///w S o b w
“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan kemulzaan akhlak.” (HR.
Ahmad, no. 8952, Dinilai hasan)

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan Islam berpuncak pada
pembentukan akhlak, dan akhlak paling efektif diajarkan melalui teladan.
Figih pendidikan yang membebaskan memandang guru sebagai model
hidup nilai-nilai yang diajarkan, bukan sekadar evaluator perilaku peserta
didik.

Hadits - Ilmu yang Tidak Diamalkan

s cu}/ s or P oo P

ey i, e M\ e Lide AU ]

P

“Manusia yang paling berat szksaannya pada harz kiamat adalah orang alim
yang tidak mengambil manfaat dari ilmunya” (HR. Al-Bayhagi dalam Syu‘ab
al-Iman, Dikuatkan maknanya oleh banyak riwayat)

Peringatan ini menunjukkan bahwa ilmu tanpa keteladanan adalah
beban moral. Dalam pendidikan, guru yang cerdas secara intelektual tetapi
miskin integritas justru berpotensi merusak kepercayaan peserta didik
terhadap nilai-nilai yang diajarkan.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 271 Q




@ 272

Dengan demikian, keteladanan moral dan intelektual guru menegas-
kan bahwa otoritas sejati dalam pendidikan lahir dari integritas hidup,
bukan dari kontrol struktural. Guru yang memerdekakan tidak memerin-
tah kesadaran, tetapi menginspirasinya. Dari keteladanan inilah peserta
didik belajar menjadi manusia yang utuh: berpikir jujur, bersikap adil, dan
bertindak bertanggung jawab. Selanjutnya, pembahasan akan berlanjut ke
subbab relasi dialogis guru-peserta didik, untuk menguraikan bagaimana
keteladanan tersebut diwujudkan dalam interaksi pedagogis yang setara,
hidup, dan membebaskan.

Relasi dialogis guru—peserta didik

Relasi dialogis antara guru dan peserta didik merupakan jantung pedagogi
pembebasan. Tanpa dialog, pendidikan akan selalu condong menjadi
monolog kekuasaan; dengan dialog, pendidikan berubah menjadi perjum-
paan kemanusiaan yang memungkinkan tumbuhnya kesadaran, tanggung
jawab, dan makna. Dalam figih pendidikan yang membebaskan, dialog
bukan sekadar metode komunikasi, melainkan sikap etis yang mengakui
peserta didik sebagai subjek bermartabat dan berakal.

Dialog menuntut perubahan mendasar dalam cara memandang peran
masing-masing. Guru tidak lagi berdiri di atas sebagai pemilik makna tung-
gal, dan peserta didik tidak lagi berada di bawah sebagai penerima pasif.
Keduanya hadir sebagai mitra belajar yang berbeda peran: guru membawa
pengalaman, keilmuan, dan tanggung jawab membimbing; peserta didik
membawa pertanyaan, pengalaman hidup, dan potensi berpikir. Relasi ini
tidak menghapus otoritas guru, tetapi menempatkannya dalam kerangka
amanah dan pelayanan.

Dalam tradisi Islam, dialog memiliki akar yang kuat. Al-Quran
menghadirkan dialog antara Tuhan dan manusia, antara nabi dan umat-
nya, bahkan antara nabi dan para penentangnya. Nabi Muhammad SAW
mendidik dengan mendengar sebelum menjawab, memahami konteks
sebelum memberi penilaian. Keteladanan ini menunjukkan bahwa dialog
bukan kelemahan otoritas, melainkan bentuk tertinggi dari kebijaksanaan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pedagogis. Pendidikan figih yang membebaskan mewarisi semangat ini
dengan menjadikan dialog sebagai medium utama pembelajaran.

Relasi dialogis juga menuntut kesetaraan etis, meskipun tidak selalu
kesetaraan peran. Kesetaraan etis berarti setiap suara diperlakukan dengan
hormat, setiap pertanyaan dianggap sah, dan setiap pendapat dinilai berda-
sarkan argumennya, bukan berdasarkan siapa yang mengucapkannya.
Dalam ruang dialogis, peserta didik belajar bahwa perbedaan tidak harus
berujung pada konflik, dan kritik tidak identik dengan ketidakhormatan.
Nilai-nilai ini sangat penting dalam membentuk warga yang dewasa secara
demokratis dan religius.

Dialog yang membebaskan juga bersifat problem-posing, bukan seka-
dar problem-solving. Guru tidak hanya memberi jawaban atas pertanyaan,
tetapi mengajak peserta didik memformulasikan masalah yang relevan
dengan kehidupan mereka. Dalam pendidikan fiqih, ini berarti menga-
itkan hukum dengan realitas konkret—keadilan sosial, relasi keluarga,
etika digital —sehingga peserta didik melihat figih sebagai alat memahami
kehidupan, bukan sekadar daftar ketentuan. Dialog semacam ini menum-
buhkan nalar maqashidi dan kepekaan etis.

Relasi dialogis menuntut keberanian pedagogis dari guru. Dialog
membuka kemungkinan ketidakpastian, perbedaan tajam, bahkan kritik
terhadap pandangan yang mapan. Guru yang memerdekakan tidak takut
pada ketidakpastian ini, karena ia percaya bahwa kebenaran tumbuh mela-
lui proses pencarian bersama. Keberanian ini sekaligus melatih peserta
didik untuk bersikap dewasa: menyampaikan pendapat dengan adab,
mendengar dengan empati, dan menerima koreksi dengan lapang dada.

Dalam praktik kelas, dialog diwujudkan melalui strategi konkret:
diskusi terarah, studi kasus, tanya-jawab reflektif, kerja kelompok, dan
penilaian formatif berbasis umpan balik. Guru merancang pertanyaan
terbuka yang menantang nalar, memberi waktu berpikir, dan merespons
jawaban dengan memperdalam, bukan menutup percakapan. Kesalahan
dan perbedaan diperlakukan sebagai bahan belajar kolektif, bukan sebagai
pelanggaran.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan

273 h



@ 274

Relasi dialogis juga berfungsi sebagai mekanisme perlindungan
martabat. Dalam ruang dialogis, peserta didik tidak perlu menyembunyi-
kan kebingungan atau perbedaannya. Mereka merasa aman untuk menjadi
diri sendiri dalam proses belajar. Rasa aman inilah yang memungkinkan
tumbuhnya keberanian moral dan intelektual. Tanpa dialog, pendidikan
mudah melahirkan kepatuhan semu; dengan dialog, pendidikan melahir-

kan komitmen yang sadar.

QS. An-Nahl [16]: 125

2 3L ooy AT 0 S 8 gl ) ’CZT
L

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah, pelajaran yang
baik, dan berdialoglah dengan mereka dengan cara yang paling baik”

Ayat ini menegaskan dialog sebagai metode utama dakwah—dan
dengan demikian, metode utama pendidikan. Kata jadilhum (berdialoglah)
menunjukkan relasi dua arah yang mengakui keberadaan akal dan peng-
alaman lawan bicara. Dalam pendidikan, ayat ini menjadi dasar bahwa
guru tidak hanya menyampaikan, tetapi mendengarkan; tidak hanya
menjelaskan, tetapi juga menanggapi. Figih pendidikan yang membe-
baskan memaknai dialog sebagai jalan menuju kesadaran, bukan sekadar
teknik komunikasi.

QS. Al-Kahfi [18]: 54

:}S:fwwwmﬁ\\,\;dﬁ;;lﬁj

“Dan sungguh, Kami telah mengulang-ulang dalam Al-Quran ini berbagai
perumpamaan bagi manusia.”

Pengulangan perumpamaan menunjukkan pendekatan pedagogis
dialogis: kebenaran disampaikan dengan berbagai cara, disesuaikan dengan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




konteks dan kesiapan penerima. Pendidikan yang dialogis menghormati
keberagaman cara memahami, bukan memaksakan satu gaya berpikir.

Hadits - Nabi Mendengarkan dan Menanggapi

&»;l;ijﬁ;i M| J;T;Z A d,w;;; "

“Rasulullah tidak pernah diberi pilihan antara dua perkara kecuali beliau
memilih yang lebih mudah.” ( HR. Al-Bukhari, no. 3560, HR. Muslim, no.
2327)

Hadits ini mencerminkan sensitivitas Nabi terhadap kondisi manu-
sia—hasil dari mendengar, memahami, dan mempertimbangkan. Dalam
pendidikan, sikap ini meniscayakan dialog: guru perlu mengetahui
kondisi peserta didik sebelum menentukan metode dan tuntutan.

Hadits - Nabi Tidak Memotong Pembicaraan

.\a.u\;ié/cé;g:l;;&d\m&a&\dy)dg

“Rasulullah tidak pernah memotong pembicaraan seseorang” (HR. Abu
Dawud, no. 4800, Dinilai hasan)

Hadits ini menunjukkan etika dialog Nabi: menghargai suara orang
lain. Dalam pendidikan, etika ini bermakna besar—peserta didik berhak
didengar tanpa dipatahkan, direndahkan, atau disilangkan secara
otoriter.

Dengan demikian, relasi dialogis guru-peserta didik menegaskan
bahwa pendidikan Islam yang membebaskan berjalan melalui perjum-
paan, bukan penaklukan. Dialog menghidupkan ilmu, memanusiakan
hukum, dan menumbuhkan kesadaran. Dari relasi dialogis inilah etika
kekuasaan dalam pendidikan perlu ditata secara lebih luas. Oleh karena itu,
pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 12, yaitu etika kekua-
saan dalam pendidikan Islam, untuk memastikan bahwa seluruh praktik
pedagogis berjalan dalam koridor keadilan, rahmah, dan tanggung jawab.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 275 (\




@ 276

Etika kekuasaan dalam pendidikan Islam

Kekuasaan merupakan realitas yang tidak terelakkan dalam pendidikan.
Guru, kepala sekolah, dan institusi pendidikan memiliki kewenangan
untuk mengatur, menilai, dan mengambil keputusan yang berdampak
langsung pada kehidupan peserta didik. Dalam figih pendidikan yang
membebaskan, persoalannya bukan apakah kekuasaan itu ada, melainkan
bagaimana kekuasaan dijalankan secara etis agar tidak berubah menjadi
alat penindasan yang merusak martabat manusia. Etika kekuasaan menjadi
penentu apakah pendidikan berfungsi sebagai ruang pembebasan atau
sebagai mekanisme kontrol sosial.

Dalam perspektif Islam, kekuasaan selalu dipahami sebagai amanah,
bukan hak milik. Amanah mengandung dua dimensi sekaligus: kewe-
nangan dan pertanggungjawaban. Guru dan institusi pendidikan memi-
liki wewenang pedagogis, tetapi wewenang tersebut harus dijalankan
dalam bingkai tanggung jawab moral kepada Tuhan dan manusia. Ketika
kekuasaan dilepaskan dari etika amanah, ia mudah berubah menjadi
dominasi yang dibenarkan oleh struktur dan tradisi. Figih pendidikan
yang membebaskan hadir untuk mengembalikan kekuasaan pada fungsi
asalnya: melayani kemaslahatan.

Etika kekuasaan dalam pendidikan menuntut kesadaran akan relasi
asimetris. Peserta didik berada dalam posisi yang lebih lemah secara struk-
tural—bergantung pada penilaian, rekomendasi, dan kebijakan pendidik.
Kesadaran ini penting agar kekuasaan tidak disalahgunakan, baik secara
sadar maupun tidak. Bahkan tindakan yang tampak sepele—cara berbicara,
ekspresi wajah, atau nada suara—dapat berdampak besar pada psikologi
dan harga diri peserta didik. Etika kekuasaan menuntut kepekaan terhadap
dampak ini.

Salah satu bentuk penyalahgunaan kekuasaan yang paling umum
adalah normalisasi kekerasan pedagogis. Kekerasan tidak selalu berben-
tuk fisik; ia juga hadir dalam bentuk verbal, simbolik, dan struktural.
Mempermalukan di depan umum, memberi label negatif, mengancam
dengan sanksi, atau menggunakan agama sebagai alat menakut-nakuti

Figih Pendidikan yang Membebaskan




adalah contoh kekerasan yang sering dianggap wajar. Dalam figih pendi-
dikan yang membebaskan, praktik-praktik ini harus ditolak karena berten-
tangan dengan penjagaan jiwa, akal, dan martabat manusia.

Etika kekuasaan juga menuntut transparansi dan keadilan prose-
dural. Keputusan pendidikan—terutama yang bersifat disipliner—harus
memiliki dasar yang jelas, proporsional, dan dapat dipertanggungjawabkan.
Peserta didik berhak mengetahui alasan keputusan yang menyangkut diri-
nya dan memiliki ruang untuk menyampaikan penjelasan. Praktik sepihak
yang tertutup mencerminkan kekuasaan yang tidak etis dan berpotensi
menimbulkan ketidakadilan. Dialog dan keterbukaan adalah bagian dari
etika kekuasaan yang membebaskan.

Dalam konteks figih, etika kekuasaan menolak absolutisme moral.
Tidak ada manusia yang berhak mengklaim diri sebagai penjaga tunggal
kehendak Tuhan dalam pendidikan. Kesadaran akan keterbatasan manusia
menuntut kerendahan hati dan kesediaan untuk dikritik. Guru dan institusi
yang membuka diri terhadap evaluasi justru menunjukkan kedewasaan
moral dan komitmen terhadap amanah pendidikan. Inilah bentuk keku-
asaan yang kuat secara etis, meskipun tampak lembut dalam praktik.

Etika kekuasaan juga berkaitan dengan pemberdayaan. Kekuasaan
yang etis tidak mempertahankan ketergantungan, tetapi secara bertahap
memampukan peserta didik untuk mengambil alih tanggung jawab atas
belajarnya. Guru yang memerdekakan menggunakan kekuasaannya untuk
menciptakan kondisi di mana peserta didik dapat tumbuh mandiri secara
intelektual dan moral. Ketika kekuasaan berhasil memberdayakan, ia tidak
lagi diperlukan dalam bentuk yang sama—dan inilah keberhasilan sejati
kekuasaan pedagogis.

Dalam skala institusional, etika kekuasaan menuntut budaya pendi-
dikan yang akuntabel dan manusiawi. Mekanisme pengaduan, perlin-
dungan terhadap peserta didik, dan evaluasi internal harus tersedia dan
berfungsi. Figih pendidikan yang membebaskan tidak bergantung pada
kesalehan individual semata, tetapi menuntut sistem yang melindungi dari

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan

277 h



penyalahgunaan kekuasaan. Dengan cara ini, pendidikan Islam menjadi
ruang yang aman dan bermartabat bagi semua.

QS. An-Nisa’ [4]: 58

wo -so0r Sos_o s 0% //;o.p;, &5 2 02 Si wo w
AT e 5 \;\) ¥N \gg,..e sy of S0 AT &)
000 o 22 % z

Jadl L,RZ ol

“Sesungguhnya Allah memerintahkan kamu menyampaikan amanah kepada
yang berhak menerimanya dan apabila kamu menetapkan hukum di antara
manusia, hendaklah kamu menetapkannya dengan adil.”

Ayat ini meletakkan kerangka etika kekuasaan: amanah dan keadilan.
Dalam pendidikan, kekuasaan guru—menilai, mengatur, mendisiplin-
kan—adalah amanah yang harus dijalankan demi kemaslahatan peserta
didik, bukan demi kenyamanan, gengsi, atau kontrol. Figih pendidikan
yang membebaskan membaca ayat ini sebagai rambu tegas: setiap kuasa
pedagogis wajib dipertanggungjawabkan secara moral.

QS. Al-Qashash [28]: 77

u4 ) \[‘ L3 sl @ ‘Y 9

“Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di muka bumi”

Kerusakan (fasad) tidak selalu fisik; ia juga bisa psikologis dan simbo-
lik. Pendidikan yang menyakiti jiwa, mematahkan rasa percaya diri, atau
membungkam akal adalah bentuk kerusakan. Ayat ini menjadi dasar
bahwa penyalahgunaan kuasa dalam pendidikan adalah perbuatan
tercela secara syar‘i.

Hadits - Kekuasaan Adalah Tanggung Jawab

[ // o £ O s - 4. e ow

M\Ju} LSf“ M‘ r‘y LV'\} cd;l.e‘ LV'\;

p 278 Figih Pendidikan yang Membebaskan




“Sesungguhnya kekuasaan itu adalah amanah, dan pada hari kiamat ia akan
menjadi kehinaan dan penyesalan.” (HR. Muslim, no. 1825)

Hadits ini menegaskan bahwa kekuasaan—sekecil apa pun—bukan
kehormatan, melainkan beban pertanggungjawaban. Dalam pendi-
dikan, posisi guru, kepala sekolah, atau pengelola lembaga adalah tugas
melayani pertumbuhan manusia, bukan privilese untuk menekan atau
mempermalukan.

Hadits - Doa terhadap Penyalahgunaan Kuasa

W:f;g};‘;;ﬂa@‘/‘w&;&;;‘ﬁ

“Ya Allah, siapa pun yang mengurusi urusan umatku lalu mempersulit mereka,
maka persulitlah ia” (HR. Muslim, no. 1828)

Doa Nabi ini adalah peringatan etis yang sangat keras. Pendidikan
yang mempersulit tanpa maslahat, menghukum tanpa mendidik, dan
mengontrol tanpa empati berada di bawah ancaman moral ini. Figih
pendidikan yang membebaskan menempatkan hadits ini sebagai alarm
etika bagi setiap pemegang kuasa pedagogis.

Dengan demikian, etika kekuasaan dalam pendidikan Islam menegas-
kan bahwa kekuasaan yang sah adalah kekuasaan yang memerdekakan.
Kekuasaan yang menumbuhkan kesadaran, melindungi martabat, dan
memberdayakan manusia sejalan dengan tujuan syariat dan misi profetik.
Dengan berakhirnya Bab 12, buku ini menunjukkan bahwa pembebasan
dalam pendidikan tidak hanya soal ide dan metode, tetapi juga soal bagai-
mana kekuasaan dijalankan secara etis dalam relasi pedagogis sehari-hari.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan

-



) 280 Figih Pendidikan yang Membebaskan




BADB 13

KURIKULUM, METODE, DAN EVALUASI
YANG MEMBEBASKAN

Bab 13 membawa figih pendidikan yang membebaskan ke wilayah yang
paling operasional sekaligus paling menentukan: bagaimana pendi-
dikan dirancang, dijalankan, dan dinilai. Jika bab-bab sebelumnya telah
membangun fondasi filosofis, etis, dan relasional—tentang tauhid, keadilan,
martabat peserta didik, serta peran guru—maka bab ini menguji seluruh
gagasan tersebut dalam arsitektur sistem pembelajaran. Di sinilah pembe-
basan harus turun dari wacana ke praktik yang dapat dirasakan sehari-hari
oleh peserta didik.

Kurikulum, metode, dan evaluasi sering dianggap sebagai urusan
teknis yang netral. Namun dalam perspektif figih pendidikan yang membe-
baskan, ketiganya adalah ruang ideologis dan etis yang menentukan
arah pembentukan manusia. Kurikulum memilih pengetahuan apa yang

281




@ 282

dianggap penting; metode menentukan bagaimana pengetahuan itu diha-
yati; evaluasi menentukan perilaku dan cara berpikir apa yang dihargai.
Jika ketiganya dibangun tanpa kesadaran etis, pendidikan akan dengan
mudah mereproduksi kepatuhan, ketakutan, dan ketimpangan—bahkan
ketika berbicara tentang nilai-nilai luhur.

Bab ini berangkat dari kritik terhadap kurikulum yang padat materi
tetapi miskin makna. Pendidikan agama sering dipenuhi hafalan konsep,
definisi, dan hukum, tetapi gagal mengaitkannya dengan kehidupan nyata
peserta didik. Akibatnya, figih terasa jauh dari realitas, dan agama diper-
sepsikan sebagai beban kognitif, bukan sumber orientasi hidup. Figih
pendidikan yang membebaskan menuntut kurikulum yang berorientasi
pada tujuan (magqashid), bukan sekadar pada akumulasi materi.

Metode pembelajaran juga menjadi medan penting pembebasan
atau penjinakan. Metode ceramah satu arah, hukuman simbolik, dan
penyeragaman jawaban membentuk subjek pasif yang terbiasa menunggu
instruksi. Sebaliknya, metode dialogis, reflektif, dan kontekstual memben-
tuk subjek yang aktif, bertanggung jawab, dan berani berpikir. Bab ini
menegaskan bahwa cara mengajar adalah pesan etis: metode yang menin-
das akan selalu melahirkan kesadaran yang tertindas, betapapun baik isi

materinya.

Evaluasi merupakan aspek yang paling menentukan perilaku belajar,
karena ia memberi sinyal kuat tentang apa yang dihargai dan apa yang
diabaikan. Ketika evaluasi hanya mengukur hafalan dan kepatuhan, peserta
didik belajar bahwa berpikir kritis dan kejujuran intelektual tidak penting.
Figih pendidikan yang membebaskan menolak evaluasi sebagai alat kontrol
dan menggantinya dengan evaluasi sebagai proses pembelajaran—yang
memberi umpan balik, membuka refleksi, dan mendorong pertumbuhan.

Bab 13 juga menyoroti budaya ujian dan hafalan yang telah lama
mendominasi pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Budaya ini sering
melahirkan kecemasan, kompetisi tidak sehat, dan kepatuhan semu.
Pendidikan yang membebaskan tidak menolak penilaian, tetapi menolak

Figih Pendidikan yang Membebaskan




reduksi manusia menjadi angka. Ia menuntut sistem evaluasi yang meng-

hargai proses, konteks, dan perkembangan individual peserta didik.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, kurikulum,
metode, dan evaluasi harus dibangun secara koheren dengan nilai tauhid,
keadilan, rahmah, dan maqashid syariah. Tidak cukup berbicara tentang
pembebasan di tingkat visi, sementara praktik pembelajaran masih menin-
das. Konsistensi antara nilai dan sistem menjadi syarat etis pendidikan
Islam yang otentik.

Bab ini akan dibahas melalui lima subbab: kurikulum berbasis maqas-
hid; integrasi ilmu agama dan sains; metode dialogis dan reflektif; evaluasi
autentik tanpa penindasan; serta kritik terhadap budaya ujian dan hafalan.
Setiap subbab akan menguraikan bagaimana desain pembelajaran dapat
menjadi alat pembebasan yang konkret, bukan sekadar ideal normatif.

Dengan memasuki Bab 13, buku ini menegaskan bahwa pembebasan
dalam pendidikan harus terlihat dalam pengalaman belajar sehari-hari
peserta didik. Di ruang kelas, di dalam tugas, dan dalam cara menilai—di
sanalah figih pendidikan yang membebaskan diuji. Dari sini, pembahasan
akan bergerak ke subbab pertama tentang kurikulum berbasis maqashid,
sebagai fondasi desain pembelajaran yang berorientasi pada tujuan kema-
nusiaan dan keberlanjutan peradaban.

Kurikulum berbasis maqashid

Kurikulum merupakan jantung pendidikan, karena melalui kurikulum
ditentukan pengetahuan apa yang diwariskan, nilai apa yang ditekankan,
dan manusia seperti apa yang hendak dibentuk. Dalam figih pendidikan
yang membebaskan, kurikulum tidak boleh berhenti sebagai daftar materi
atau target kompetensi administratif, melainkan harus dipahami sebagai
peta tujuan kemanusiaan. Di sinilah pendekatan maqashid syariah mene-
mukan relevansinya yang paling strategis.

Kurikulum berbasis maqashid berangkat dari pertanyaan mendasar:
untuk apa peserta didik belajar? Pertanyaan ini menggeser fokus dari “apa

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan

283 @



@ 284

yang harus dihafal” menuju “nilai dan kemampuan apa yang harus tumbuh”
Magqashid syariah—penjagaan akal, jiwa, martabat, kebebasan beragama,
dan kemaslahatan sosial—menjadi orientasi utama dalam memilih dan
menyusun materi pembelajaran. Dengan orientasi ini, figih tidak lagi tampil
sebagai beban normatif, tetapi sebagai panduan hidup yang bermakna.

Dalam pendidikan figih, kurikulum berbasis maqgashid menolak
fragmentasi pengetahuan. Hukum tidak diajarkan secara terpisah dari
tujuan etis dan konteks sosialnya. Setiap pembahasan hukum dihubung-
kan dengan nilai yang dijaga: keadilan, kemanusiaan, dan kesejahteraan.
Peserta didik diajak memahami mengapa suatu hukum ada, nilai apa yang
ingin dilindungi, dan bagaimana hukum tersebut harus diterapkan secara
bijak dalam situasi yang beragam. Pendekatan ini melatih nalar etis, bukan
sekadar kepatuhan formal.

Kurikulum magqashidi juga menuntut seleksi materi yang kritis dan
proporsional. Tidak semua detail hukum memiliki bobot pedagogis yang
sama. Materi yang memperkuat kesadaran etis, kemampuan berpikir, dan
kepekaan sosial harus diutamakan daripada materi yang hanya menambah
beban hafalan. Pendidikan yang membebaskan berani melepaskan sebagian
konten demi pendalaman makna. Prinsip ini sering sulit diterima dalam
budaya pendidikan yang mengukur kualitas dari kepadatan materi, tetapi
justru di sinilah keberanian etis diperlukan.

Kurikulum berbasis maqashid juga membuka ruang bagi konteks-
tualisasi dan aktualisasi. Peserta didik hidup dalam realitas sosial yang
kompleks: teknologi digital, pluralitas budaya, tantangan keadilan sosial,
dan krisis lingkungan. Kurikulum figih yang membebaskan mengaitkan
nilai-nilai syariah dengan realitas ini, sehingga pendidikan agama tidak
terasa ahistoris dan terasing. Dengan cara ini, figih menjadi alat membaca
zaman, bukan sekadar warisan masa lalu.

Pendekatan maqashid juga menuntut fleksibilitas pedagogis. Karena
yang dijaga adalah tujuan, bukan bentuk, kurikulum dapat dikembang-
kan secara adaptif sesuai kebutuhan peserta didik dan konteks lokal.
Guru memiliki ruang kreatif untuk mengembangkan materi dan strategi

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pembelajaran selama tetap setia pada tujuan kemanusiaan dan etika Islam.
Fiqih pendidikan yang membebaskan menolak standardisasi kaku yang
mengabaikan keragaman konteks dan pengalaman belajar.

Kurikulum berbasis maqashid juga berimplikasi pada peran peserta
didik. Peserta didik tidak lagi diposisikan sebagai konsumen kurikulum,
tetapi sebagai subjek yang terlibat dalam proses pembelajaran. Mereka
diajak memahami tujuan belajar, merefleksikan makna materi, dan menga-
itkannya dengan kehidupan pribadi dan sosial. Keterlibatan ini menum-
buhkan rasa memiliki terhadap proses belajar dan memperkuat otonomi
moral.

Dalam dimensi evaluasi, kurikulum maqashidi menuntut keselarasan
antara tujuan dan penilaian. Jika tujuan pendidikan adalah membentuk
kesadaran dan tanggung jawab, maka evaluasi harus menilai kemampuan
berpikir, refleksi etis, dan penerapan nilai, bukan sekadar hafalan teks.
Dengan demikian, kurikulum, metode, dan evaluasi bergerak dalam satu
arah yang konsisten dan membebaskan.

QS. Al-Anbiya’ [21]: 107

o Nowzoo //a/e;...,//

u\:&Udﬁv Y\ uu,wJ‘ Lﬁ)

“Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad) melainkan sebagai rahmat
bagi seluruh alam.”

Ayat ini menegaskan bahwa misi kenabian bersifat rahmatan lil
‘alamin, membawa kemaslahatan universal. Dalam konteks pendidikan,
ayat ini menjadi fondasi bahwa kurikulum Islam harus berorientasi pada
kemaslahatan manusia, bukan sekadar kepatuhan formal. Kurikulum
yang melukai akal, jiwa, atau martabat manusia bertentangan dengan
misi rahmah ini. Fiqih pendidikan yang membebaskan menurunkan visi
rahmah tersebut ke dalam tujuan, isi, dan metode kurikulum.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan




@ 286

QS. Al-Baqarah [2]: 185

ﬁfﬁw,‘@}ﬁiﬁ»ﬁﬂu

“Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesulitan

bagimu.”

Ayat ini menjadi prinsip dasar kemudahan (taysir) dalam syariat.
Dalam pendidikan, ayat ini menolak kurikulum yang memberatkan secara
tidak proporsional, menekan psikologis peserta didik, atau memutus
hubungan belajar dengan kehidupan nyata. Kurikulum berbasis maqas-
hid mengedepankan kemudahan yang mendidik, bukan kesulitan yang
menindas.

Hadits - Agama yang Mudah

o3 +w o w
2ol

Sesungguhnya agama itu mudah.” (HR. Al-Bukhari, no. 39) (

Hadits ini sering dikutip dalam konteks ibadah, tetapi implikasinya
sangat luas, termasuk pendidikan. Kurikulum yang terlalu padat, kaku,
dan menakutkan bertentangan dengan spirit yusr. Figih pendidikan yang
membebaskan menafsirkan hadits ini sebagai kritik terhadap kurikulum

yang mematikan gairah belajar.

Hadits - Nabi Memudahkan, Bukan Mempersulit
2 ;:1/)‘ e Swe s T Swo
\jjf.': ‘}1} \JJ‘E‘SJ “L"j"sy} ‘}j‘:‘.‘.
“Mudahkanlah dan jangan mempersulit; berilah kabar gembira dan jangan

membuat orang lari” (HR. Al-Bukhari, no. 69, HR. Muslim, no. 1734)

Hadits ini memberikan kaidah pedagogis universal. Dalam kuriku-
lum, kaidah ini menuntut desain yang inklusif, kontekstual, dan memo-
tivasi, bukan menakut-nakuti dengan beban akademik atau ancaman nilai.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Dengan demikian, kurikulum berbasis magashid menegaskan bahwa
pendidikan Islam harus berorientasi pada tujuan kemanusiaan yang
jelas dan hidup. Ia menghindarkan pendidikan dari legalisme kaku dan
relativisme kosong, dengan menempatkan nilai sebagai kompas utama.
Dari fondasi kurikulum inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab
integrasi ilmu agama dan sains, untuk menunjukkan bahwa pembebasan
dalam pendidikan juga menuntut penghapusan dikotomi pengetahuan
yang melemahkan manusia dan peradaban.

Integrasi ilmu agama dan sains

Salah satu hambatan terbesar dalam pendidikan Islam kontemporer adalah
dikotomi ilmu—pemisahan tajam antara ilmu agama dan ilmu sains—
yang sering diwarisi tanpa disadari sebagai konstruksi historis, bukan
keniscayaan teologis. Dikotomi ini tidak hanya melemahkan daya jelajah
intelektual peserta didik, tetapi juga mereduksi agama menjadi wilayah
ritual semata dan sains menjadi wilayah teknis tanpa orientasi etis. Figih
pendidikan yang membebaskan memandang integrasi ilmu agama dan
sains sebagai syarat epistemologis dan etis bagi pembentukan manusia
merdeka.

Dalam perspektif Islam, seluruh pengetahuan pada dasarnya bersum-
ber dari realitas ciptaan Tuhan—baik yang dibaca melalui wahyu maupun
yang dipahami melalui akal dan pengalaman empiris. Wahyu memberi
orientasi nilai dan makna, sementara sains memberi pemahaman tentang
hukum-hukum alam dan realitas sosial. Ketika keduanya dipisahkan,
pendidikan kehilangan keseimbangannya: agama menjadi dogmatis tanpa
konteks, dan sains menjadi instrumental tanpa nurani. Integrasi bukan
berarti mencampuradukkan secara dangkal, melainkan mendialogkan
secara kritis dan saling memperkaya.

Dalam pendidikan figih, integrasi ilmu agama dan sains berarti
menempatkan hukum Islam dalam konteks realitas empiris dan sosial.
Pembahasan figih tentang muamalah, lingkungan, kesehatan, teknologi,
dan keadilan sosial tidak mungkin dipahami secara utuh tanpa pengetahuan

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan

287 @



@ 288

sains dan ilmu sosial. Peserta didik diajak melihat bahwa ijtihad fiqih selalu
memerlukan pemahaman tentang realitas konkret, karena hukum tidak
lahir di ruang hampa. Dengan cara ini, figih menjadi respons etis terhadap
dunia nyata, bukan sekadar teks normatif.

Integrasi juga penting untuk membebaskan akal dari fragmen-
tasi. Peserta didik yang belajar agama tanpa sains berisiko terjebak pada
absolutisme tekstual, sementara peserta didik yang belajar sains tanpa
agama berisiko kehilangan orientasi moral. Pendidikan yang membebaskan
menolak kedua ekstrem ini. la membentuk nalar yang utuh: kritis secara
ilmiah, reflektif secara etis, dan bertanggung jawab secara sosial. Inilah
profil manusia merdeka yang mampu menghadapi kompleksitas zaman.

Dalam praktik kurikulum, integrasi ilmu agama dan sains menuntut
pendekatan tematik dan problematik, bukan sekadar pemisahan mata
pelajaran. Isu-isu seperti krisis lingkungan, etika teknologi digital, kese-
hatan publik, dan keadilan ekonomi dapat menjadi pintu masuk dialog
antara figih, sains, dan pengalaman hidup peserta didik. Pendekatan ini
membantu peserta didik melihat relevansi agama dalam kehidupan modern
tanpa harus mengorbankan integritas ilmiah.

Integrasi juga menuntut perubahan sikap epistemologis guru. Guru
agama perlu terbuka terhadap temuan sains dan ilmu sosial, sementara
guru sains perlu menghargai dimensi etika dan nilai. Kerja kolaboratif
lintas disiplin menjadi kunci untuk membangun pendidikan yang utuh.
Figih pendidikan yang membebaskan mendorong budaya belajar bersama,
bukan kompetisi disipliner yang sempit.

Lebih jauh, integrasi ilmu agama dan sains berkontribusi pada pembe-
basan dari mentalitas defensif. Pendidikan agama yang terintegrasi tidak
merasa terancam oleh pertanyaan ilmiah, dan pendidikan sains yang
beretika tidak alergi terhadap nilai spiritual. Peserta didik belajar bahwa
iman dan akal bukan musuh, melainkan mitra dalam memahami dan
memaknai dunia. Sikap ini sangat penting dalam membentuk kepercayaan
diri intelektual generasi Muslim di tengah arus globalisasi pengetahuan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Dalam perspektif maqashid syariah, integrasi ilmu agama dan sains
merupakan bagian dari penjagaan akal dan kemaslahatan hidup. Akal
dijaga bukan dengan membatasinya, tetapi dengan memberinya ruang
untuk bekerja secara utuh dan bertanggung jawab. Pendidikan yang
membebaskan tidak takut pada kompleksitas, karena ia percaya bahwa
kebenaran etis tumbuh dari dialog yang jujur antara nilai dan fakta.

QS. Al-Alaq [96]: 1-5

iifc:au\cu»ww\»@»wwfiliﬁ

;Iij“t;u.mgc e éﬂb)cg,\\\ e g‘ﬁ;@

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan... yang
mengajar manusia dengan perantaraan pena, dan mengajarkan manusia apa
yang tidak diketahuinya.”

Wahyu pertama tidak berbicara tentang ritual, tetapi tentang penge-
tahuan, pembacaan realitas, dan proses belajar manusia. Kata igra’
tidak dibatasi pada teks suci, tetapi mencakup alam, masyarakat, dan
diri manusia. Ayat ini menjadi fondasi integrasi ilmu agama dan sains:
wahyu memberi orientasi etis, sains memberi pemahaman empiris.
Memisahkan keduanya berarti mengkhianati pesan awal kenabian.

QS. Az-Zumar [39]: 9

St ¥ Gl Sy ST 65 3o B

“Katakanlah: apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang
yang tidak mengetahui?”

Ayat ini tidak membatasi “orang yang mengetahui” pada satu jenis ilmu.
Pengetahuan yang dimuliakan Al-Quran mencakup pemahaman agama,
penguasaan realitas, dan kebijaksanaan dalam bertindak. Pendidikan
Islam yang memisahkan ilmu agama dari sains justru memiskinkan makna
‘Glmu’ itu sendiri.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan

289 @



fj 290

Hadits - Hikmah sebagai Milik Orang Beriman

- P I D A A P a2 0foo S~ Sr0_o o
(e ool g bodny B ¢ ol L A

“Hikmah adalah barang hilang milik orang beriman; di mana pun ia
menemukannya, ia paling berhak atasnya” (HR. At-Tirmidzi, no. 2687,
Dinilai hasan)

Hadits ini meruntuhkan klaim eksklusivitas sumber pengetahuan.
Hikmah—termasuk sains, teknologi, dan temuan empiris—adalah milik
umat manusia, dan orang beriman diperintahkan untuk mengambilnya.
Pendidikan Islam yang membebaskan tidak takut pada sains; ia memur-
nikan arah sains dengan etika wahyu.

Hadits - Keutamaan Ilmu yang Bermanfaat

Joo o mte o o 3 3E u wles

e Y e or 3N Gl ol
“Ya Allah, aku berlindung kepada-Mu dari ilmu yang tidak bermanfaat” (HR.
Muslim, no. 2722)

Doa ini menegaskan kriteria utama ilmu: manfaat. lmu agama yang
tidak membumi dan sains yang kehilangan arah etis sama-sama berpotensi
menjadi “ilmu yang tidak bermanfaat”. Integrasi ilmu memastikan bahwa
pengetahuan berpihak pada kehidupan dan kemaslahatan.

Dengan demikian, integrasi ilmu agama dan sains menegaskan bahwa
pendidikan Islam yang membebaskan harus melampaui sekat-sekat arti-
fisial pengetahuan. Ia membentuk manusia yang mampu berpikir lintas
disiplin, bertindak etis, dan berkontribusi nyata bagi peradaban. Dari inte-
grasi epistemologis inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab metode
dialogis dan reflektif, untuk menguraikan bagaimana integrasi tersebut
dihidupkan melalui praktik pembelajaran sehari-hari yang membangun
kesadaran dan tanggung jawab.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Metode dialogis dan reflektif

Metode dialogis dan reflektif merupakan jembatan antara kurikulum
yang berorientasi maqashid dan pengalaman belajar yang benar-benar
membebaskan. Jika kurikulum menentukan apa dan untuk apa belajar,
maka metode menentukan bagaimana manusia dibentuk melalui proses
belajar itu sendiri. Dalam figih pendidikan yang membebaskan, metode
bukan alat netral, melainkan pesan etis yang bekerja diam-diam: cara
mengajar akan membentuk cara berpikir, bersikap, dan beragama peserta
didik.

Metode dialogis berangkat dari pengakuan bahwa pengetahuan tidak
ditransfer secara satu arah, melainkan dibangun melalui perjumpaan
makna antara guru, peserta didik, teks, dan realitas. Dialog membuka
ruang bagi pertanyaan, perbedaan, dan pencarian bersama. Dalam pendi-
dikan figih, dialog berarti mengajak peserta didik memahami hukum mela-
lui diskusi argumen, konteks, dan dampak etis—bukan sekadar menerima
kesimpulan akhir. Dengan dialog, figih hadir sebagai proses berpikir yang
hidup, bukan produk beku yang harus dihafalkan.

Dialog yang membebaskan bersifat setara secara etis, meskipun tidak
selalu setara secara peran. Guru memegang tanggung jawab membimbing
arah dan menjaga nilai, tetapi peserta didik memiliki hak untuk berparti-
sipasi aktif dalam pembentukan pemahaman. Metode ini menolak budaya
“jawaban tunggal” dan menggantinya dengan pertanyaan terbuka yang
menantang nalar dan kepekaan moral. Peserta didik belajar menyampai-
kan pendapat dengan adab, mendengar dengan empati, dan menimbang

argumen secara jujur.

Metode reflektif melengkapi dialog dengan ruang perenungan perso-
nal dan kolektif. Refleksi membantu peserta didik mengaitkan pengeta-
huan dengan pengalaman hidup, nilai dengan tindakan, dan hukum dengan
nurani. Dalam pendidikan figih, refleksi mengajak peserta didik bertanya:
apa makna hukum ini bagi diriku? bagaimana dampaknya bagi orang lain?
apa tanggung jawab etisku? Pertanyaan-pertanyaan ini menumbuhkan
kesadaran moral yang tidak mungkin lahir dari hafalan semata.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan




@ 292

Metode dialogis-reflektif juga menuntut perubahan peran guru.
Guru tidak lagi menjadi pusat perhatian yang mendominasi waktu bicara,
melainkan perancang situasi belajar yang kaya makna. Ia merancang kasus,
skenario, dan pertanyaan pemantik; memfasilitasi diskusi; serta memberi
umpan balik yang memperdalam pemahaman. Dalam peran ini, otoritas
guru justru menguat karena ia hadir sebagai pembimbing yang relevan
dan terpercaya.

Dalam praktik kelas, metode ini dapat diwujudkan melalui studi kasus
fiqih kontekstual, diskusi mazhab komparatif, simulasi pengambilan
keputusan etis, jurnal refleksi, dan dialog lintas disiplin. Peserta didik
tidak hanya menjawab “apa hukumnya’, tetapi juga menganalisis “mengapa
demikian” dan “bagaimana seharusnya diterapkan secara adil”. Kesalahan
berpikir diperlakukan sebagai bagian dari proses belajar, bukan sebagai
kegagalan moral.

Metode dialogis dan reflektif juga berfungsi sebagai penjaga marta-
bat peserta didik. Dengan dialog, peserta didik merasa didengar; dengan
refleksi, mereka merasa dihargai sebagai subjek moral. Rasa aman ini
menumbuhkan keberanian intelektual dan kejujuran etis. Pendidikan yang
membebaskan tidak menciptakan ketertiban melalui ketakutan, tetapi
melalui pemahaman dan komitmen.

Dalam perspektif maqashid syariah, metode dialogis—reflektif sejalan
dengan penjagaan akal dan jiwa. Akal dirawat melalui diskusi kritis dan
refleksi mendalam; jiwa dijaga melalui suasana belajar yang aman dan
bermartabat. Metode ini menolak kekerasan pedagogis dan menggantinya
dengan pembelajaran yang manusiawi dan bermakna.

QS. Al-Hashr [59]: 21

wo -0 - ow Zw o bw 0o N o c)‘a // /a/g,e/

Sekzranya Kami turunkan Al Quran ini kepada sebuah gunung, niscaya
engkau akan melihatnya tunduk dan terbelah karena takut kepada Allah”

Figih Pendidikan yang Membebaskan



Ayat ini menegaskan daya reflektif wahyu. Al-Quran tidak ditu-
runkan untuk dihafal secara mekanis, melainkan untuk menggetarkan
kesadaran, menggugah nalar, dan menggerakkan nurani. Pendidikan
yang membebaskan meneladani cara Al-Qur’an bekerja: menyentuh akal,
rasa, dan tindakan melalui refleksi mendalam, bukan sekadar transmisi
informasi.

QS. Sad [38]: 29

/o; 6o o }‘og, cwg s o § Vs o SNog z (AW

VJY‘ \)}\;A‘Jj Adw‘c- ‘jj.u —SJ"‘ ;J\.J‘ AJJ‘ g_,.:

“(Ini adalah) Kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh berkah, agar
mereka mentadabburi ayat-ayatnya dan agar orang-orang berakal mengambil
pelajaran.”

Kata tadabbur menandai proses refleksi aktif —berpikir mendalam,
mengaitkan makna dengan konteks hidup. Metode reflektif dalam pendi-
dikan Islam berakar langsung dari perintah ini. Figih pendidikan yang
membebaskan menolak pembelajaran yang berhenti pada hafalan tanpa
makna, karena ia mengkhianati tujuan tadabbur.

Hadits - Nabi Mengajar dengan Pertanyaan

AR | s o Ay ol il o diT Oy e B

“Tidaklah Rasulullah ditanya tentang sesuatu kecuali beliau menjawabnya.”
(HR. Al-Bukhari, no. 125)

Hadits ini menunjukkan bahwa pertanyaan adalah pintu utama
pembelajaran dalam metode Nabi. Beliau tidak memarahi penanya, tidak
memotong proses berpikir, dan tidak menutup dialog. Pendidikan dialogis
menempatkan pertanyaan sebagai motor pembelajaran, bukan gangguan
kelas.

Hadits - Hikmah dalam Penyampaian

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan

-



@ 294

o wd o s hw b o S -

g)\J.aJ\uA °))"J‘L“X"°KW‘L‘L’°‘~U‘ d}«ﬂ) OK

“Rasulullah mengajarkan kami tasyahud sebagaimana beliau mengajarkan
satu surah dari Al-Quran.” ( HR. Muslim, no. 403)

Hadits ini menunjukkan kesabaran, pengulangan bermakna, dan
keterlibatan penuh dalam proses belajar. Metode reflektif tidak terburu-
buru; ia memberi ruang pengulangan agar makna benar-benar meresap.

Dengan demikian, metode dialogis dan reflektif menegaskan bahwa
cara mengajar adalah bagian dari isi ajaran itu sendiri. Pendidikan Islam
yang membebaskan harus diajarkan dengan cara yang membebaskan. Dari
metode inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab evaluasi autentik
tanpa penindasan, untuk memastikan bahwa penilaian pembelajaran
tidak merusak kesadaran yang telah dibangun melalui dialog dan refleksi.

Evaluasi autentik tanpa penindasan

Evaluasi merupakan aspek pendidikan yang paling menentukan perilaku
belajar, karena di sanalah peserta didik belajar apa yang benar-benar
dihargai. Dalam banyak praktik pendidikan, evaluasi sering berubah
menjadi alat kontrol dan penakutan yang menekan martabat manusia. Figih
pendidikan yang membebaskan memandang evaluasi bukan sebagai sarana
penghukuman, melainkan sebagai proses reflektif untuk memahami
perkembangan dan menumbuhkan tanggung jawab belajar. Evaluasi
yang membebaskan harus autentik, adil, dan manusiawi.

Evaluasi autentik berangkat dari pemahaman bahwa belajar adalah
proses yang kompleks dan kontekstual, bukan sekadar akumulasi jawaban
benar. Ia menilai kemampuan peserta didik untuk memahami, menalar,
menerapkan nilai, dan merefleksikan pengalaman. Dalam pendidikan figih,
evaluasi autentik mengukur sejauh mana peserta didik mampu membaca
persoalan nyata, menimbang nilai syariah, dan mengambil keputusan etis
yang bertanggung jawab—bukan hanya menghafal rumusan hukum.

Penindasan dalam evaluasi sering muncul melalui reduksi manu-
sia menjadi angka. Nilai menjadi identitas, peringkat menjadi ukuran

Figih Pendidikan yang Membebaskan




martabat, dan kegagalan menjadi stigma. Pola ini melahirkan kecemasan,
kompetisi tidak sehat, dan ketidakjujuran akademik. Pendidikan yang
membebaskan menolak logika ini. Ja mengembalikan evaluasi pada fung-
sinya sebagai umpan balik yang membangun, bukan label yang melukai.
Angka, jika digunakan, harus ditempatkan sebagai alat bantu, bukan tujuan
utama.

Evaluasi tanpa penindasan menuntut keadilan prosedural dan empati
pedagogis. Peserta didik berhak memahami kriteria penilaian, menda-
patkan kesempatan memperbaiki, dan menerima umpan balik yang jelas
dan menghargai usaha. Dalam perspektif figih, prinsip ini sejalan dengan
keadilan (‘adl) dan rahmah. Penilaian yang tidak transparan dan menghu-
kum tanpa dialog bertentangan dengan etika syariat dan tujuan pendidikan
pembebasan.

Dalam praktik, evaluasi autentik dapat diwujudkan melalui beragam
instrumen: proyek kontekstual, studi kasus, portofolio, presentasi reflektif,
dan jurnal belajar. Instrumen-instrumen ini memberi ruang bagi peserta
didik untuk menampilkan pemahaman secara utuh dan personal. Dalam
pendidikan figih, misalnya, peserta didik dapat diminta menganalisis
persoalan etis di lingkungan mereka dan merumuskan solusi berbasis
maqashid. Proses ini menilai kemampuan berpikir dan kepekaan sosial,
bukan sekadar hafalan.

Evaluasi yang membebaskan juga menempatkan kesalahan seba-
gai sumber belajar, bukan sebagai aib. Peserta didik diberi kesempatan
untuk merefleksikan kesalahan, memahami kekeliruan, dan memperbaiki
pemahaman. Pendekatan ini sejalan dengan hak gagal yang telah dibahas
sebelumnya. Evaluasi semacam ini membangun resiliensi dan kejujuran

intelektual, dua kualitas penting bagi pembentukan manusia merdeka.

Peran guru dalam evaluasi autentik adalah sebagai pemberi umpan
balik yang bermakna, bukan hakim yang menjatuhkan vonis. Guru
membantu peserta didik melihat kekuatan dan area pengembangan, serta
merancang langkah perbaikan. Hubungan evaluatif menjadi relasi peda-
gogis yang mendukung pertumbuhan, bukan relasi kuasa yang menekan.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan




;-

Dalam kerangka ini, evaluasi justru memperkuat kepercayaan dan motivasi
intrinsik peserta didik.

Dalam perspektif maqashid syariah, evaluasi tanpa penindasan
berkontribusi pada penjagaan jiwa dan akal. Jiwa dijaga dari kecemasan
dan perendahan, akal dijaga dari pembelajaran dangkal yang hanya menge-
jar nilai. Evaluasi menjadi sarana pembentukan kesadaran dan tanggung
jawab, bukan sekadar alat seleksi dan klasifikasi.

QS. Al-Baqarah [2]: 286

z c/}u.o

“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya.

Ayat ini adalah prinsip etik evaluasi dalam Islam. Penilaian yang adil
harus mempertimbangkan kapasitas, proses, dan konteks individu, bukan
hanya hasil akhir. Evaluasi yang melampaui kemampuan peserta didik—
baik secara kognitif maupun psikologis—adalah bentuk ketidakadilan yang
bertentangan dengan spirit ayat ini. Figih pendidikan yang membebaskan
menjadikan ayat ini sebagai rambu utama desain evaluasi.

QS. Az-Zalzalah [99]: 7-8

Cwr - o ~ or Sor Zor o ~ or

\}o)adwww)@ oj\fa-o)sdu.ﬁd.«uu}

S or
S
“Barang siapa mengerjakan kebaikan seberat zarrah, niscaya dia akan melihat

(balasannya); dan barang siapa mengerjakan kejahatan seberat zarrah, niscaya
dia akan melihat (balasannya).”

Ayat ini menegaskan keadilan yang detail dan proporsional. Dalam
pendidikan, ini berarti setiap usaha belajar—sekecil apa pun—Ilayak dihar-
gai. Evaluasi yang hanya menghitung kesalahan besar sambil mengabaikan
usaha kecil adalah ketidakadilan pedagogis.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Hadits - Allah Menilai Niat dan Proses

ww o P s0% o0 o

<L dleVi i)

“Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niatnya.” (HR. Al-Bukhari,
no. 1, HR. Muslim, no. 1907)

Hadits ini menggeser fokus penilaian dari hasil semata ke niat dan
proses. Dalam pendidikan, evaluasi autentik menilai kesungguhan belajar,
kejujuran akademik, dan perkembangan individu—bukan sekadar angka.
Figih pendidikan yang membebaskan memaknai hadits ini sebagai dasar
penilaian yang manusiawi.

Hadits - Keadilan dalam Menilai

\oob o o o o o F 00

QA 130K Jy el
“Berlaku adillah, meskipun terhadap orang yang dekat” (HR. Ahmad (makna
didukung QS. An-Nisa’ [4]: 135))

Keadilan evaluasi menuntut objektivitas dan konsistensi. Penilaian
yang bias—karena kedekatan, stereotip, atau prasangka—adalah bentuk
penyalahgunaan kuasa pedagogis.

Dengan demikian, evaluasi autentik tanpa penindasan menegas-
kan bahwa menilai adalah bagian dari mendidik. Cara kita menilai
akan membentuk cara peserta didik memandang diri, belajar, dan nilai.
Pendidikan Islam yang membebaskan harus memastikan bahwa evaluasi
memperkuat martabat manusia dan mengarahkan pertumbuhan. Dari
sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 13, yaitu kritik
terhadap budaya ujian dan hafalan, untuk menutup refleksi tentang bagai-
mana sistem penilaian dapat menghambat atau mendukung pembebasan
dalam pendidikan.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 297 @




@ 298

Kritik terhadap budaya ujian dan hafalan

Budaya ujian dan hafalan telah lama menjadi arus utama dalam praktik
pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Ia sering dipandang sebagai cara
paling objektif dan efisien untuk mengukur keberhasilan belajar. Namun
dalam perspektif figih pendidikan yang membebaskan, budaya ini perlu
dikritik secara serius karena sering kali mereduksi makna belajar, mene-
kan martabat manusia, dan menghambat tumbuhnya kesadaran kritis.
Kritik ini bukan penolakan total terhadap ujian atau hafalan, melainkan
penolakan terhadap dominasinya yang menyingkirkan makna, refleksi,
dan kemanusiaan.

Hafalan pada dasarnya bukan sesuatu yang keliru. Dalam tradisi Islam,
hafalan memiliki tempat penting, terutama dalam penjagaan teks suci dan
warisan keilmuan. Namun masalah muncul ketika hafalan dipisahkan
dari pemahaman dan refleksi, lalu dijadikan ukuran utama kecerdasan
dan kesalehan. Peserta didik dilatih mengingat tanpa mengerti, menjawab
tanpa menimbang, dan patuh tanpa kesadaran. Dalam kondisi ini, hafa-
lan berubah dari sarana menjadi tujuan, dan pendidikan kehilangan ruh
pembebasannya.

Budaya ujian yang berorientasi pada hafalan juga menciptakan logika
belajar yang sempit. Peserta didik belajar untuk lulus, bukan untuk mema-
hami; untuk mendapat nilai, bukan untuk bertumbuh. Pengetahuan diper-
sepsikan sebagai sesuatu yang sementara—cukup diingat hingga ujian
selesai, lalu dilupakan. Pola ini sangat bertentangan dengan tujuan figih
pendidikan yang membebaskan, yang menekankan pembentukan kesa-
daran jangka panjang dan tanggung jawab moral.

Dari sisi psikologis dan etis, budaya ujian yang menekan sering mela-
hirkan kecemasan, kompetisi tidak sehat, dan ketidakjujuran akademik.
Peserta didik dihadapkan pada tekanan nilai yang berlebihan, sehingga
kesalahan dipersepsikan sebagai kegagalan diri, bukan sebagai bagian dari
proses belajar. Dalam konteks ini, pendidikan tidak lagi memerdekakan,
tetapi justru mempersempit ruang aman bagi pertumbuhan manusia. Figih

Figih Pendidikan yang Membebaskan




pendidikan yang membebaskan menolak segala sistem yang melukai jiwa
atas nama prestasi.

Budaya ujian dan hafalan juga berdampak pada relasi pedagogis.
Guru terdorong mengajar “demi ujian’, menyederhanakan materi menjadi
kisi-kisi, dan mengorbankan dialog serta refleksi. Peserta didik, pada
gilirannya, belajar menebak keinginan guru, bukan mengembangkan
pemahaman. Relasi ini melahirkan kepatuhan strategis, bukan komitmen
nilai. Pendidikan berubah menjadi transaksi, bukan transformasi.

Dalam pendidikan fiqih, dampak ini menjadi lebih serius. Ketika
figih direduksi menjadi objek hafalan dan ujian, ia kehilangan daya etis
dan transformatifnya. Peserta didik mungkin mampu mengutip dalil dan
rumusan hukum, tetapi gagap menghadapi persoalan nyata yang menun-
tut pertimbangan nilai dan konteks. Figih menjadi wacana kelas, bukan
panduan hidup. Inilah salah satu kegagalan paling mendasar pendidikan
agama yang tidak membebaskan.

Fiqih pendidikan yang membebaskan tidak menghapus ujian dan
hafalan, tetapi menempatkannya secara proporsional dan bermakna.
Hafalan diposisikan sebagai fondasi awal untuk memahami, bukan sebagai
puncak pencapaian. Ujian diperlakukan sebagai salah satu alat refleksi,
bukan sebagai penentu tunggal nilai diri. Pendidikan perlu mengembang-
kan budaya belajar yang menghargai proses, dialog, dan aplikasi nilai dalam
kehidupan nyata.

Alternatif terhadap budaya ujian dan hafalan adalah budaya pembel-
ajaran reflektif dan kontekstual. Peserta didik diajak berdiskusi, menulis
refleksi, mengerjakan proyek sosial, dan menganalisis kasus nyata. Penilaian
diarahkan pada kemampuan berpikir, kejujuran intelektual, dan tanggung
jawab etis. Dengan cara ini, belajar kembali menjadi pengalaman bermakna
yang membentuk karakter dan kesadaran.

Dalam perspektif maqashid syariah, kritik terhadap budaya ujian dan
hafalan sejalan dengan penjagaan akal dan jiwa. Akal dijaga dari penyem-
pitan makna belajar, dan jiwa dijaga dari tekanan yang tidak manusiawi.
Pendidikan Islam yang membebaskan menuntut keberanian institusional

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan

299 @



fj 300

untuk meninjau ulang sistem penilaian yang selama ini dianggap “biasa’,
tetapi sejatinya merusak.

QS. Al-Ma’idah [5]: 100
so0 .0 Pro s s 0l orr S ww o P o0 s or w P
& o o & & . -
V}J—\ 0‘}\5 kﬂ;“}‘} V,:LJ\} g.»},«;-\ Lgfwé.y‘_}ﬁ
“Katakanlah: tidaklah sama yang buruk dengan yang baik, meskipun
banyaknya yang buruk itu menarik hatimu.”

Ayat ini menegaskan bahwa kuantitas tidak identik dengan kualitas.
Dalam pendidikan, banyaknya ujian, tumpukan soal, dan hafalan tidak
otomatis menghasilkan pemahaman atau kebijaksanaan. Budaya ujian
yang obsesif sering kali memukau secara administratif, tetapi kosong
secara edukatif. Figih pendidikan yang membebaskan membaca ayat ini
sebagai kritik Qur’ani terhadap praktik pendidikan yang ramai prosedur
namun miskin makna.

QS. Muhammad [47]: 24
- ° fo.g s e %
S 31 &y pe, Yl
“Tidakkah mereka mentadabburi Al-Quran?”

Ayat ini menegaskan bahwa tujuan belajar adalah tadabbur (pema-
haman mendalam), bukan sekadar penguasaan lafaz. Jika Al-Qur’an saja
tidak diturunkan untuk dihafal tanpa pemaknaan, maka menjadikan
hafalan sebagai puncak pendidikan fiqih adalah kesalahan metodologis
dan teologis. Pendidikan yang membebaskan mengembalikan fokus dari
“berapa banyak dihafal” ke “apa yang dipahami dan dihayati”.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Hadits - Doa Nabi untuk Pemahaman

ol & 4 rw‘f
R. Al-

“Ya Allah, berilah dia pemahaman yang mendalam tentang agama.”
Bukhari, no. 143, HR. Muslim, no. 2477)

Doa Nabi ini tidak berbunyi “hafalkanlah agama”, tetapi “fahhim—
pahamkanlah”. Ini adalah dalil kuat bahwa tujuan utama pendidikan figih
adalah kedalaman pemahaman, bukan kecepatan menjawab soal. Figih
pendidikan yang membebaskan menjadikan hadits ini sebagai koreksi
profetik terhadap budaya ujian dangkal.

Hadits - Ilmu tanpa Pemahaman

So S 8 o Nt -

uw\}zw&\w‘_}»l’u)

“Betapa banyak orang yang membawa ilmu figih kepada orang yang lebih
paham darinya” (HR. Abu Dawud, no. 3660, Dinilai hasan)

Hadits ini mengakui realitas bahwa menguasai materi tidak selalu
berarti memahami maknanya. Dalam konteks pendidikan, peserta didik
bisa lulus ujian dengan nilai tinggi tetapi miskin kebijaksanaan. Budaya
ujian yang menilai hafalan semata mengabadikan ilusi kepandaian.

Dengan demikian, kritik terhadap budaya ujian dan hafalan menutup
Bab 13 dengan satu pesan penting: pendidikan tidak boleh mengorban-
kan manusia demi sistem. Sistem harus melayani pertumbuhan manusia,
bukan sebaliknya. Dari sini, buku ini akan melangkah ke Bab 14 tentang
pendidikan, keadilan sosial, dan peradaban, untuk menunjukkan bahwa
pembebasan dalam pendidikan tidak berhenti di ruang kelas, tetapi berlan-
jut dalam pembentukan masyarakat yang adil, beradab, dan berkelanjutan.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan

-Q



) 302 Figih Pendidikan yang Membebaskan




DBAD 14

PENDIDIKAN, KEADILAN SOSIAL,
DAN PERADABAN

Bab 14 memperluas horizon figih pendidikan yang membebaskan dari
ruang kelas menuju ruang sosial dan peradaban. Jika bab-bab sebelumnya
menata fondasi nilai, relasi pedagogis, dan sistem pembelajaran, maka bab
ini mengajukan pertanyaan strategis: untuk masyarakat seperti apa pendi-
dikan Islam diselenggarakan? Di sinilah pendidikan diuji bukan hanya oleh
keberhasilan akademik, tetapi oleh dampaknya terhadap keadilan sosial,
kohesi masyarakat, dan keberlanjutan peradaban.

Pendidikan tidak pernah netral secara sosial. Ia selalu berkelindan
dengan distribusi kesempatan, legitimasi kuasa, dan reproduksi nilai.
Pendidikan dapat menjadi tangga mobilitas sosial yang membuka pelu-
ang bagi yang terpinggirkan, atau sebaliknya menjadi filter eksklusif
yang mengukuhkan ketimpangan. Figih pendidikan yang membebaskan

303




@ 304

menegaskan keberpihakan yang jelas: pendidikan harus berpihak pada
keadilan sosial dan pemuliaan martabat manusia, bukan pada pelestarian
privilese.

Dalam tradisi Islam, keadilan (adl) bukan sekadar nilai moral indi-
vidual, melainkan prinsip struktural yang menata kehidupan bersama.
Pendidikan yang adil tidak berhenti pada akses, tetapi memastikan peng-
alaman belajar yang bermartabat, relevan, dan memberdayakan. Ketika
pendidikan agama mengabaikan realitas kemiskinan, ketimpangan gender,
atau diskriminasi struktural, ia berisiko menjadi wacana saleh yang tidak
menyentuh luka sosial. Bab ini mengembalikan pendidikan Islam ke tugas
profetiknya: berdiri bersama yang lemah dan menantang ketidakadilan.

Bab 14 juga menegaskan bahwa pendidikan Islam memiliki tanggung
jawab peradaban. Peradaban tidak dibangun hanya oleh teknologi dan
ekonomi, tetapi oleh manusia berkarakter—yang berpikir kritis, berempati,
dan bertindak adil. Pendidikan yang membebaskan menyiapkan manusia
semacam ini dengan membangun kesadaran sosial, literasi demokrasi, dan
etika tanggung jawab kolektif. Tanpa dimensi ini, pendidikan agama mudah
terperangkap pada kesalehan privat yang abai terhadap nasib bersama.

Dalam konteks global yang ditandai oleh polarisasi, krisis lingkungan,
dan ketidaksetaraan, pendidikan Islam ditantang untuk relevan dan trans-
formatif. Bab ini menolak pandangan bahwa pendidikan agama cukup
“aman” di wilayah ritual. Sebaliknya, ia menegaskan bahwa figih pendi-
dikan harus berani berdialog dengan isu-isu publik: keadilan ekonomi,
keberlanjutan lingkungan, perdamaian, dan demokrasi. Dialog ini bukan
kompromi nilai, melainkan perwujudan maqashid syariah dalam konteks

Zaman.

Bab 14 akan dibahas melalui lima subbab: pendidikan dan kesenjangan
sosial; pendidikan Islam dan demokrasi; pendidikan dan tanggung jawab
sosial; pendidikan untuk keberlanjutan peradaban; serta manusia merdeka
dan masyarakat beradab. Setiap subbab akan menunjukkan bagaimana
pendidikan yang membebaskan menerjemahkan nilai ke dalam praksis
sosial, dari kebijakan hingga tindakan kolektif.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Dengan memasuki Bab 14, buku ini menegaskan bahwa pembebasan
sejati dalam pendidikan bermuara pada pembentukan masyarakat
yang adil dan beradab. Pendidikan yang memerdekakan akal dan nurani
di ruang kelas harus berlanjut menjadi keberanian moral di ruang publik.
Dari sinilah pendidikan Islam menemukan perannya sebagai kekuatan
peradaban—menjaga kehidupan, memuliakan manusia, dan merawat

masa depan bersama.

Pendidikan dan kesenjangan sosial

Kesenjangan sosial merupakan salah satu persoalan paling mendasar yang
dihadapi masyarakat modern, dan pendidikan sering berada di posisi
ambigu: ia dapat menjadi solusi pembebasan, tetapi juga dapat menjadi
mesin reproduksi ketimpangan. Dalam figih pendidikan yang membe-
baskan, persoalan kesenjangan sosial tidak dipandang sebagai isu eksternal
yang terpisah dari pendidikan, melainkan sebagai realitas struktural yang
harus dibaca, disadari, dan ditantang melalui praktik pedagogis yang etis
dan berpihak.

Kesenjangan sosial dalam pendidikan tampak sejak akses awal: siapa
yang dapat mengenyam pendidikan bermutu, siapa yang tertinggal karena
faktor ekonomi, geografis, atau sosial. Namun persoalan tidak berhenti
pada akses. Bahkan ketika akses terbuka, kualitas pengalaman belajar
sering kali tetap timpang. Peserta didik dari kelompok marjinal kerap
menghadapi kurikulum yang tidak relevan dengan realitas hidupnya,
metode yang tidak peka terhadap latar belakangnya, dan evaluasi yang
mengabaikan titik awalnya. Pendidikan semacam ini tampak netral, tetapi
sejatinya melanggengkan ketidakadilan.

Dalam perspektif Islam, ketimpangan sosial bukan takdir yang harus
diterima secara pasif. Al-Qur'an secara konsisten mengkritik akumulasi
kekayaan dan kekuasaan yang berputar di kalangan tertentu saja. Prinsip
keadilan sosial menuntut intervensi etis dan struktural untuk memasti-
kan bahwa yang lemah tidak terus-menerus tersingkir. Pendidikan Islam

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban




@ 306

yang membebaskan mengambil posisi tegas: ia harus menjadi instrumen

keberpihakan kepada mereka yang paling terdampak oleh ketimpangan.

Figih pendidikan yang membebaskan menolak pendekatan meritok-
rasi semu yang mengabaikan ketidaksetaraan titik awal. Ketika prestasi
diukur tanpa mempertimbangkan kondisi sosial, pendidikan berisiko
menyalahkan korban—menganggap kegagalan sebagai akibat kurang-
nya usaha individual, bukan sebagai dampak struktur yang tidak adil.
Pendidikan yang adil justru peka terhadap konteks dan menyediakan
dukungan diferensial agar setiap peserta didik memiliki peluang nyata
untuk berkembang.

Dalam praktik pedagogis, keberpihakan terhadap keadilan sosial
menuntut kontekstualisasi kurikulum. Materi pembelajaran harus rele-
van dengan realitas hidup peserta didik dan membantu mereka membaca
struktur ketidakadilan yang memengaruhi kehidupan mereka. Pendidikan
figih, misalnya, tidak cukup membahas zakat sebagai kewajiban ritual,
tetapi perlu mengaitkannya dengan persoalan kemiskinan struktural,
distribusi sumber daya, dan tanggung jawab sosial kolektif. Dengan cara
ini, figih menjadi alat kesadaran sosial, bukan sekadar simbol kesalehan.

Pendidikan yang membebaskan juga menuntut kebijakan afirma-
tif dan dukungan sistemik. Bantuan belajar, fleksibilitas evaluasi, dan
pendekatan pedagogis yang inklusif bukan bentuk pemanjaan, melainkan
wujud keadilan substantif. Dalam perspektif maqashid syariah, kebijakan
semacam ini sejalan dengan penjagaan jiwa, akal, dan martabat manu-
sia. Pendidikan tidak boleh mempermalukan keterbatasan, tetapi harus
menguatkan potensi.

Lebih jauh, pendidikan memiliki peran penting dalam membentuk
kesadaran kelas dan solidaritas sosial. Peserta didik dari berbagai latar
belakang perlu diajak memahami bahwa kesenjangan sosial bukan perso-
alan individual semata, melainkan hasil struktur ekonomi dan politik
tertentu. Kesadaran ini menumbuhkan empati, bukan iri; tanggung jawab
kolektif, bukan sikap menyalahkan. Pendidikan Islam yang membebaskan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




menanambkan nilai ukhuwah dan keadilan sebagai komitmen sosial yang
nyata.

Dalam jangka panjang, pendidikan yang berpihak pada keadilan
sosial berkontribusi pada mobilitas sosial yang bermartabat. [a membuka
jalan bagi peserta didik dari kelompok marjinal untuk mengembangkan
kapasitas dan berpartisipasi penuh dalam kehidupan sosial dan ekonomi.
Namun lebih dari itu, pendidikan juga membentuk peserta didik dari
kelompok mapan untuk menyadari privilese mereka dan bertanggung
jawab menggunakannya demi kebaikan bersama. Inilah makna keadilan
yang melampaui sekadar kesempatan individual.

QS. An-Nahl [16]: 90

\ e Voo }o.g s / v

- - 000, o P00/ v © /o,:

u:..” 9 ;.l‘ 19 ¢ Lid)

“‘Sesungguhnya Allah menyuruh (berbuat) keadilan dan kebajikan serta
memberi kepada kaum kerabat, dan melarang dari perbuatan keji,

00 [

kemungkaran, dan  kezaliman”

Ayat ini adalah manifesto keadilan sosial Islam. Pendidikan, sebagai
institusi sosial, tidak boleh netral terhadap ketimpangan. Jika pendidikan
justru memperlebar jurang antara yang kaya dan miskin, antara pusat dan
pinggiran, maka ia telah bersekutu dengan baghy (kezaliman). Figih pendi-
dikan yang membebaskan menjadikan keadilan sosial sebagai orientasi
struktural pendidikan, bukan sekadar tema pelajaran.

QS. Al-Hasyr [59]: 7

o 2 e;o.p P YA N B P Y
/ﬁj = ‘uvébb djgy

“Agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di antara

kamu”

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban

307 h



Ayat ini menolak konsentrasi sumber daya pada segelintir elite.
Dalam konteks pendidikan, akses terhadap sekolah bermutu, guru berku-
alitas, dan sarana belajar sering kali hanya dinikmati kelompok tertentu.
Pendidikan yang membebaskan membaca ayat ini sebagai kritik Quriani
terhadap elitisme pendidikan.

Hadits - Kepekaan terhadap Ketimpangan

cstb GJL)CALSJ‘ST ).ﬂw,\)

“Bukanlah seorang mukmin orang yang kenyang sementara tetangganya
kelaparan” ( HR. Al-Bayhaqi dalam Syu‘ab al-Iman, Dinilai hasan oleh para
ulama)

Hadits ini menegaskan bahwa keimanan memiliki dimensi sosial.
Dalam pendidikan, analoginya jelas: tidak etis membanggakan prestasi
institusi sambil menutup mata terhadap peserta didik yang tersingkir
oleh biaya, akses, atau diskriminasi. Figih pendidikan yang membebas-
kan menolak keberhasilan yang dibangun di atas penderitaan yang tak
terlihat.

Hadits - Pemimpin dan Tanggung Jawab Sosial

PP A N A T Sov Zw o Pwo oror for
aw)uv\cﬁju)crjuww)&\ww.wu»b
cwo o oo Swo s ws

el e il 2 Y1

“Tidaklah seorang hamba yang Allah beri amanah memimpin suatu kaum, lalu
ia mati dalam keadaan menipu rakyatnya, kecuali Allah mengharamkan surga
baginya” (HR. Al-Bukhari, no. 7151, HR. Muslim, no. 142)

Hadits ini memperluas makna kepemimpinan sebagai tanggung jawab
sosial, termasuk dalam kebijakan pendidikan. Pengelola pendidikan yang
membiarkan kesenjangan struktural sesungguhnya sedang mengkhianati
amanah sosial.

p 308 Figih Pendidikan yang Membebaskan




Dengan demikian, hubungan antara pendidikan dan kesenjangan sosial
menegaskan bahwa pendidikan tidak boleh netral terhadap ketidaka-
dilan. Figih pendidikan yang membebaskan menempatkan pendidikan
sebagai kekuatan transformasi sosial—yang berani berpihak, membangun
kesadaran, dan membuka peluang nyata bagi yang terpinggirkan. Dari
pemahaman ini, pembahasan akan berlanjut ke subbab pendidikan Islam
dan demokrasi, untuk mengkaji bagaimana pendidikan yang membebas-
kan menyiapkan manusia yang mampu berpartisipasi secara sadar, adil,
dan bertanggung jawab dalam kehidupan publik.

Pendidikan Islam dan demokrasi

Hubungan antara pendidikan Islam dan demokrasi sering dipahami
secara sempit dan penuh kecurigaan, seolah keduanya berada pada kutub
yang saling bertentangan. Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan,
pandangan ini perlu diluruskan secara mendasar. Demokrasi tidak dipa-
hami semata sebagai sistem politik elektoral, melainkan sebagai etos kehi-
dupan bersama yang menekankan partisipasi, keadilan, musyawarah,
dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dalam pengertian ini,
pendidikan Islam justru memiliki fondasi nilai yang kuat untuk menopang
demokrasi yang bermoral dan berkeadaban.

Dalam tradisi Islam, prinsip syura (musyawarah) merupakan basis
normatif bagi partisipasi publik dan pengambilan keputusan bersama.
Syura menegaskan bahwa kebenaran praktis dalam urusan sosial tidak
dimonopoli oleh satu pihak, melainkan dicari melalui dialog dan pertim-
bangan kolektif. Pendidikan Islam yang membebaskan menerjemahkan
prinsip ini ke dalam praktik pedagogis: memberi ruang suara bagi peserta
didik, melibatkan mereka dalam pengambilan keputusan kelas, dan melatih
kemampuan berargumentasi secara etis. Dengan demikian, pendidikan
menjadi laboratorium demokrasi yang hidup, bukan sekadar wacana.

Demokrasi juga menuntut kesadaran hak dan tanggung jawab warga.
Pendidikan Islam tidak cukup membentuk individu saleh secara personal,
tetapi juga warga yang bertanggung jawab secara sosial. Peserta didik perlu

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban




@ 310

memahami hak-haknya—hak berpikir, berpendapat, dan berpartisipasi—
sekaligus tanggung jawabnya terhadap keadilan dan kemaslahatan umum.
Fiqih pendidikan yang membebaskan menolak model pendidikan yang
hanya menekankan ketaatan vertikal, tetapi mengabaikan tanggung jawab
horizontal dalam kehidupan bersama.

Pendidikan Islam dan demokrasi bertemu secara kuat pada penghor-
matan terhadap perbedaan. Masyarakat demokratis ditandai oleh plurali-
tas pandangan, identitas, dan kepentingan. Pendidikan yang membebaskan
melatih peserta didik untuk mengelola perbedaan secara dewasa—tanpa
kekerasan, tanpa pengucilan, dan tanpa absolutisme. Tradisi ikhtilaf dalam
Islam menyediakan kerangka etis yang kaya untuk mendidik sikap toleran
dan dialogis. Ketika perbedaan dikelola sebagai kekayaan, pendidikan
berkontribusi pada stabilitas dan keadaban demokrasi.

Namun, pendidikan Islam juga memiliki peran kritis terhadap demo-
krasi. Demokrasi tanpa etika berisiko berubah menjadi tirani mayoritas
atau proseduralisme kosong. Di sinilah pendidikan Islam memberi kontri-
busi nilai: keadilan substantif, perlindungan kelompok rentan, dan pemba-
tasan kekuasaan oleh prinsip moral. Pendidikan yang membebaskan tidak
mengajarkan ketaatan buta pada suara mayoritas, tetapi melatih keberanian
moral untuk mengkritik keputusan publik yang tidak adil. Dengan cara
ini, pendidikan Islam memperkaya demokrasi dengan kedalaman etis
dan spiritual.

Dalam praktik kurikulum, pendidikan Islam dan demokrasi dapat
diintegrasikan melalui pembelajaran kewargaan kritis. Isu-isu publik—
keadilan sosial, kebebasan beragama, kebijakan pendidikan, dan ling-
kungan—dapat menjadi bahan diskusi figih dan etika. Peserta didik belajar
membaca kebijakan publik dengan kacamata maqashid syariah, menilai
dampaknya bagi martabat manusia, dan merumuskan sikap yang bertang-
gung jawab. Pembelajaran semacam ini menyiapkan peserta didik menjadi
warga yang sadar, bukan sekadar penonton politik.

Relasi demokrasi dan pendidikan Islam juga tampak dalam struk-
tur institusi pendidikan itu sendiri. Sekolah dan pesantren yang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




membebaskan perlu mempraktikkan tata kelola yang partisipatif dan trans-
paran. Keterlibatan peserta didik, guru, dan komunitas dalam pengambilan
keputusan memperkuat budaya demokratis dan akuntabilitas. Pendidikan
tidak dapat mengajarkan demokrasi secara kredibel jika institusinya sendiri
berjalan secara otoriter. Konsistensi antara nilai dan praktik menjadi syarat
etis yang tak bisa ditawar.

QS. Ash-Shura [42]: 38

oSl N o S e)‘}ai/
L Cops w20l

“Urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara mereka.”

Ayat ini adalah fondasi Qurani bagi partisipasi, dialog, dan peng-
ambilan keputusan bersama. Musyawarah (shiira) bukan sekadar meka-
nisme politik, tetapi nilai pendidikan publik: membiasakan manusia
mendengar, mempertimbangkan, dan bertanggung jawab atas keputusan
kolektif. Pendidikan Islam yang membebaskan menjadikan shara sebagai
etos pembelajaran demokratis, bukan hanya tema normatif.

QS. Ali ‘Imran [3]: 159

Fos | oo oo
oG sl

“Dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu.”

Perintah ini ditujukan kepada Nabi Muhammad—pemimpin dengan
otoritas wahyu—namun tetap diperintahkan bermusyawarah. Ini menun-
jukkan bahwa kekuasaan tertinggi sekalipun tidak meniadakan partisi-
pasi. Dalam pendidikan, ayat ini menolak model otoriter dan mendukung
pengelolaan sekolah yang partisipatif dan dialogis.

Hadits - Tanggung Jawab Kolektif

w /540/@}}/6/%
ey f Jys 3K gl

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban

-Q



Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai
pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” (HR. Al-Bukhari, no. 893, HR.
Muslim, no. 1829)

Hadits ini menegaskan kepemimpinan partisipatif. Demokrasi
pendidikan bukan berarti tanpa arah, tetapi berbagi tanggung jawab
secara bermartabat. Peserta didik, guru, dan masyarakat adalah aktor
yang memiliki suara dan tanggung jawab moral.

Hadits - Kebebasan Menyampaikan Kebenaran

LYos . coo 2 osok
“Tihad yang paling utama adalah menyampazkan kebenaran d1 hadapan
penguasa yang zalim.” (HR. Abu Dawud, no. 4344, HR. At-Tirmidzi, no. 2174,
Dinilai hasan)

Hadits ini menegaskan kebebasan berpendapat sebagai nilai moral.
Dalam pendidikan, kebebasan menyampaikan kebenaran adalah prasyarat
pembentukan warga yang kritis dan bertanggung jawab. Pendidikan yang
membungkam kritik justru melatih kepatuhan buta, bukan demokrasi.

Dengan demikian, pendidikan Islam dan demokrasi bukanlah dua
dunia yang terpisah, melainkan ruang dialog nilai dan praksis. Pendidikan
Islam yang membebaskan berkontribusi pada demokrasi yang beradab
dengan membentuk manusia yang berpikir kritis, beretika, dan berko-
mitmen pada keadilan. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab
pendidikan dan tanggung jawab sosial, untuk menegaskan bahwa parti-
sipasi demokratis harus diwujudkan dalam tindakan nyata yang berpihak
pada kemaslahatan bersama, bukan berhenti pada kesadaran dan wacana.

| Pendidikan dan tanggung jawab sosial

Pendidikan yang membebaskan tidak berhenti pada pembentukan kesa-
daran individual, tetapi berlanjut pada tanggung jawab sosial yang nyata.
Dalam figih pendidikan yang membebaskan, tujuan akhir belajar bukan

p 312 Figih Pendidikan yang Membebaskan




sekadar keberhasilan personal atau kesalehan privat, melainkan kemam-
puan dan kemauan untuk berkontribusi pada kemaslahatan bersama.
Pendidikan Islam, dengan demikian, dipahami sebagai proses pemben-
tukan subjek moral yang sadar akan dampak sosial dari pengetahuan,
pilihan, dan tindakannya.

Dalam perspektif Islam, tanggung jawab sosial berakar pada konsep
amanah dan khalifah. Manusia diposisikan sebagai penjaga kehidupan
dan pengelola bumi, bukan sebagai pemilik mutlak yang bebas bertindak
tanpa pertimbangan etis. Pendidikan yang membebaskan menanamkan
kesadaran bahwa ilmu adalah amanah yang menuntut pertanggungja-
waban sosial. Peserta didik diajak memahami bahwa setiap pengetahuan
yang diperoleh membawa implikasi bagi orang lain, lingkungan, dan masa
depan bersama.

Pendidikan yang mengabaikan dimensi tanggung jawab sosial berisiko
melahirkan individualisme religius—manusia yang saleh secara personal
tetapi abai terhadap ketidakadilan di sekitarnya. Dalam konteks ini, figih
sering direduksi menjadi panduan ibadah individual, sementara dimensi
sosialnya dipinggirkan. Figih pendidikan yang membebaskan menolak
reduksi ini dengan mengembalikan figih pada perannya sebagai etika
kehidupan bersama. Peserta didik diajak melihat hubungan antara ibadah,
keadilan sosial, dan keberpihakan kepada yang lemah.

Tanggung jawab sosial dalam pendidikan juga menuntut keterlibatan
aktif dengan realitas masyarakat. Proses belajar tidak boleh terkurung di
ruang kelas yang steril dari problem sosial. Pendidikan yang membebaskan
mendorong pembelajaran berbasis pengalaman sosial: pengabdian masya-
rakat, proyek kolaboratif, dan refleksi kritis atas persoalan nyata seperti
kemiskinan, ketidakadilan gender, kerusakan lingkungan, dan konflik
sosial. Melalui keterlibatan ini, peserta didik belajar bahwa pengetahuan
memiliki daya ubah ketika dihubungkan dengan aksi yang bertanggung
jawab.

Dalam pendidikan figih, tanggung jawab sosial berarti mengajarkan
hukum Islam sebagai instrumen perlindungan dan pemberdayaan, bukan

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban

-



sekadar pengaturan perilaku. Zakat, wakaf, larangan riba, dan prinsip
keadilan muamalah perlu dibahas dalam konteks struktur ekonomi dan
dampaknya bagi kelompok rentan. Peserta didik belajar bahwa ketaatan
kepada Tuhan tidak dapat dipisahkan dari kepedulian terhadap sesama.
Dengan cara ini, figih menjadi bahasa etika sosial yang hidup dan relevan.

Pendidikan yang membebaskan juga menumbuhkan kepekaan moral
terhadap penderitaan orang lain. Kepekaan ini tidak lahir dari ceramah
moral semata, tetapi dari proses refleksi dan perjumpaan dengan realitas.
Ketika peserta didik diajak mendengar suara mereka yang terpinggirkan
dan merefleksikan posisinya sendiri, tumbuhlah empati yang kritis—
empati yang mendorong tindakan, bukan sekadar simpati pasif. Inilah
bentuk tanggung jawab sosial yang matang secara etis.

Dalam konteks kelembagaan, pendidikan Islam yang membebaskan
perlu mengembangkan budaya tanggung jawab sosial. Sekolah dan pesan-
tren tidak hanya menjadi pusat transfer ilmu, tetapi juga aktor sosial yang
peka terhadap kebutuhan komunitasnya. Keterlibatan institusi pendidikan
dalam isu-isu sosial—melalui advokasi, layanan publik, dan kolaborasi
komunitas—menjadi teladan konkret bagi peserta didik tentang bagaimana
ilmu dan nilai diwujudkan dalam praksis.

Lebih jauh, tanggung jawab sosial juga mencakup keberanian untuk
bersikap kritis terhadap struktur yang tidak adil. Pendidikan yang
membebaskan tidak mendidik kepatuhan pasif terhadap ketimpangan,
tetapi melatih keberanian moral untuk menyuarakan kebenaran secara
beradab. Peserta didik belajar bahwa tanggung jawab sosial kadang menun-
tut sikap tidak populer, tetapi etis. Inilah warisan profetik yang harus
dihidupkan dalam pendidikan Islam.

QS. Al-M2’un [107]: 1-3

Y, ¢ FJ\ @ o] ;u.» & ol O el i)

e \//

u&h\(.wé;ua;

p 314 Figih Pendidikan yang Membebaskan




“Tahukah kamu orang yang mendustakan agama? Itulah orang yang
menghardik anak yatim dan tidak mendorong memberi makan orang miskin.”

Surah ini memberikan kriteria sosial bagi keimanan. Agama yang
tidak melahirkan kepedulian sosial justru dipandang sebagai pendustaan
agama itu sendiri. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menegaskan bahwa
ilmu dan kesalehan yang terlepas dari tanggung jawab sosial adalah
kesalehan palsu. Figih pendidikan yang membebaskan membaca Al-Maun
sebagai kritik keras terhadap pendidikan yang elitis dan apolitis secara
sosial.

QS. Al-Qasas [28]: 77
0% 0w ///o,a s s PR £ 0% o 2r
“Berbuat bazklah sebagazmana Allah telah berbuat baik kepadamu, dan
janganlah kamu berbuat kerusakan di muka bumi’”

Ayat ini menghubungkan ilmu, nikmat, dan tanggung jawab sosial.
Pendidikan adalah nikmat yang menuntut balasan etis berupa kontribusi
sosial. Pendidikan yang membebaskan menanamkan kesadaran bahwa
pengetahuan adalah amanah untuk memperbaiki kehidupan, bukan
alat eskalasi ego dan status.

Hadits - Manusia Terbaik adalah yang Bermanfaat

w DY w o Sor

o el o
‘Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia lainnya.”
(HR. Ahmad, no. 12403, Dinilai hasan)

Hadits ini memberikan parameter keberhasilan pendidikan manu-
sia: manfaat sosial. Ilmu yang tidak memberi manfaat bagi sesama belum
mencapai tujuan etiknya. Figih pendidikan yang membebaskan menjadi-
kan hadits ini sebagai indikator keberhasilan output pendidikan.

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 315 Q




@ 316

Hadits - Tanggung Jawab Sosial Kolektif

o fo s o o ° foo 02 dror - o -

o oot Gl L g Y e
“Barang siapa tidak peduli terhadap urusan kaum Muslimin, maka ia bukan
bagian dari mereka.” (HR. Al-Hakim dalam Al-Mustadrak, Dinilai hasan oleh
banyak ulama)

Hadits ini menegaskan bahwa kepedulian sosial adalah syarat
keanggotaan moral dalam komunitas beriman. Pendidikan Islam yang
membebaskan menolak sikap individualistik dan menumbuhkan kepekaan
terhadap problem kolektif.

Dengan demikian, pendidikan dan tanggung jawab sosial menegaskan
bahwa ilmu tanpa kepedulian adalah kekosongan moral. Figih pendi-
dikan yang membebaskan membentuk manusia yang tidak hanya cerdas
dan saleh, tetapi juga peduli, berani, dan bertanggung jawab terhadap
kehidupan bersama. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab
pendidikan untuk keberlanjutan peradaban, untuk menegaskan bahwa
tanggung jawab sosial pendidikan tidak hanya bersifat jangka pendek,
tetapi juga menyangkut masa depan manusia dan bumi secara keseluruhan.

Pendidikan untuk keberlanjutan peradaban

Pendidikan yang membebaskan tidak hanya berorientasi pada kebutuhan
generasi kini, tetapi juga memikul tanggung jawab etis terhadap keberlan-
jutan peradaban. Dalam figih pendidikan yang membebaskan, keberlan-
jutan dipahami bukan sekadar sebagai kelangsungan institusi atau tradisi,
melainkan sebagai kemampuan manusia merawat kehidupan, nilai, dan
bumi agar tetap layak dihuni secara bermartabat oleh generasi mendatang.
Pendidikan Islam, dengan demikian, ditempatkan dalam horizon waktu
yang panjang—melampaui kepentingan jangka pendek dan pragmatisme
sesaat.

Dalam perspektif Islam, keberlanjutan peradaban berakar pada konsep
amanah lintas generasi. Manusia tidak hidup sendirian di masanya,

Figih Pendidikan yang Membebaskan




melainkan mewarisi bumi dan nilai dari generasi sebelumnya, serta berke-
wajiban menyerahkannya dalam kondisi yang lebih baik kepada generasi
berikutnya. Pendidikan yang membebaskan menanamkan kesadaran histo-
ris dan futuristik ini, agar peserta didik memahami bahwa pilihan-pilihan
hari ini—dalam ekonomi, teknologi, lingkungan, dan budaya—memiliki
dampak jangka panjang yang tidak dapat diabaikan.

Pendidikan untuk keberlanjutan peradaban menuntut perluasan
horizon etis. Peserta didik diajak berpikir melampaui kepentingan diri
dan kelompoknya, menuju kepentingan kemanusiaan dan kehidupan
secara luas. Dalam pendidikan fiqih, hal ini berarti membaca hukum Islam
dengan kacamata maqashid yang mencakup penjagaan kehidupan (hifz
al-nafs), akal (hifz al-aql), dan lingkungan sebagai ruang hidup bersama.
Fiqih tidak lagi dipahami semata sebagai pengatur relasi antarindividu,
tetapi sebagai etika peradaban.

Salah satu tantangan terbesar keberlanjutan peradaban saat ini adalah
krisis ekologis. Pendidikan Islam yang membebaskan tidak dapat bersi-
kap netral terhadap kerusakan lingkungan. Peserta didik perlu mema-
hami bahwa eksploitasi alam tanpa batas bertentangan dengan amanah
kekhalifahan dan prinsip keadilan antargenerasi. Pendidikan figih yang
relevan mengaitkan nilai-nilai tauhid dan keadilan dengan praktik ramah
lingkungan, konsumsi berkelanjutan, dan tanggung jawab ekologis sebagai
bagian dari ibadah sosial.

Keberlanjutan peradaban juga bergantung pada ketahanan nilai dan
institusi sosial. Pendidikan yang membebaskan membangun kemampuan
berpikir kritis dan adaptif, agar nilai-nilai keadilan, rahmah, dan tang-
gung jawab dapat terus hidup dalam konteks yang berubah. Pendidikan
yang kaku dan dogmatis mungkin mampu melestarikan bentuk, tetapi
gagal menjaga makna. Sebaliknya, pendidikan yang reflektif dan dialogis
memungkinkan nilai-nilai Islam tetap relevan tanpa kehilangan prinsip.

Dalam dimensi budaya dan pengetahuan, pendidikan untuk keber-
lanjutan peradaban menuntut transmisi kritis tradisi. Peserta didik
tidak hanya mewarisi tradisi, tetapi diajak memahami, menilai, dan

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban




@ 318

mengembangkannya. Tradisi diperlakukan sebagai sumber kebijaksanaan,
bukan beban yang membatasi kreativitas. Dengan cara ini, pendidikan
Islam melahirkan generasi yang menghormati masa lalu tanpa terjebak
nostalgia, dan menyongsong masa depan tanpa kehilangan akar nilai.

Keberlanjutan peradaban juga memerlukan ketahanan sosial dan
kohesi komunitas. Pendidikan yang membebaskan menanamkan nilai
solidaritas, dialog lintas perbedaan, dan resolusi konflik secara damai.
Dalam dunia yang semakin terfragmentasi, kemampuan ini menjadi kunci
keberlanjutan kehidupan bersama. Pendidikan Islam yang menumbuhkan
empati dan tanggung jawab kolektif berkontribusi langsung pada stabilitas
dan keadaban peradaban.

Dalam kerangka kelembagaan, pendidikan untuk keberlanjutan pera-
daban menuntut visi jangka panjang dan kebijakan yang berorientasi
masa depan. Sekolah dan pesantren perlu menata kurikulum, budaya,
dan tata kelola yang tidak hanya responsif terhadap tuntutan sesaat, tetapi
juga konsisten dengan tujuan kemanusiaan dan ekologis. Figih pendidikan
yang membebaskan menjadi landasan etis bagi pengambilan keputusan

strategis ini.

QS. Al-Baqarah [2]: 30

“Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di bumi”

Ayat ini menegaskan mandat peradaban manusia sebagai khalifah—
penjaga, pengelola, dan pemakmur bumi. Pendidikan dalam Islam tidak
pernah netral terhadap masa depan; ia adalah instrumen pewarisan
amanah kekhalifahan. Figih pendidikan yang membebaskan membaca
ayat ini sebagai dasar bahwa pendidikan harus menyiapkan manusia
berkesadaran ekologis, sosial, dan moral, bukan sekadar tenaga kerja
jangka pendek.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




QS. Ar-Rum [30]: 41

AT sl S8 G ST T G LT s

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan oleh perbuatan

tangan manusia.”

Ayat ini adalah kritik peradaban yang sangat relevan dengan krisis
lingkungan dan kemanusiaan modern. Kerusakan bukan takdir alam, mela-
inkan akibat pilihan manusia—termasuk pilihan pendidikan. Pendidikan
yang hanya mengejar pertumbuhan ekonomi tanpa etika telah berkontri-
busi pada krisis ekologis dan sosial global. Pendidikan yang membebas-
kan harus berani melakukan koreksi arah peradaban.

Hadits - Menanam untuk Masa Depan

//o/e;,/// /f' - - 2

- s P2 -

“Jika kiamat terjadi sementara di tangan salah seorang dari kalian ada benih
tanaman, maka jika ia mampu menanamnya, tanamlah.” (HR. Ahmad, no.
12491, Dinilai hasan)

Hadits ini adalah manifesto etika keberlanjutan. Bahkan ketika masa
depan tampak tertutup, Islam tetap memerintahkan tindakan konstruktif
dan harapan. Dalam pendidikan, hadits ini menegaskan bahwa mendidik
adalah investasi peradaban, bukan proyek instan.

Hadits - Larangan Merusak

)\ 2 Yy 2 N
“Tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh saling membahayakan.”
(HR. Ibn Majah, no. 2340, Dinilai hasan)

Kaidah ini menjadi prinsip etis universal. Pendidikan yang mengha-
silkan eksploitasi alam, ketimpangan sosial, atau kekerasan struktural telah

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban




@ 320

melanggar kaidah ini. Figih pendidikan yang membebaskan menjadikan
prinsip la darar sebagai filter etis kebijakan dan kurikulum.

Dengan demikian, pendidikan untuk keberlanjutan peradaban mene-
gaskan bahwa membebaskan manusia berarti memampukan mereka
merawat masa depan. Pendidikan Islam yang membebaskan tidak mence-
tak generasi yang hanya mampu bertahan, tetapi generasi yang mampu
menjaga, memperbaiki, dan memperindah kehidupan bersama. Dari
kesadaran inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 14,
yaitu manusia merdeka dan masyarakat beradab, untuk merangkum
bagaimana pendidikan yang membebaskan bermuara pada tatanan sosial
yang adil, berkelanjutan, dan bermartabat.

Manusia merdeka dan masyarakat beradab

Seluruh bangunan fiqih pendidikan yang membebaskan pada akhirnya
bermuara pada satu tujuan besar: melahirkan manusia merdeka yang
mampu membangun masyarakat beradab. Kemerdekaan dalam konteks
ini tidak dipahami sebagai kebebasan tanpa batas, melainkan sebagai
kemampuan manusia untuk berpikir, memilih, dan bertindak secara sadar,
bertanggung jawab, dan bermoral. Pendidikan Islam yang membebaskan
tidak mencetak manusia yang sekadar patuh, tetapi manusia yang mampu
memaknai ketaatan sebagai pilihan etis yang lahir dari kesadaran.

Manusia merdeka adalah manusia yang tidak diperbudak oleh keta-
kutan, kebodohan, dan ketergantungan struktural. la mampu menggu-
nakan akalnya secara kritis, nuraninya secara jujur, dan imannya secara
dewasa. Pendidikan yang membebaskan menumbuhkan kemerdekaan
batin ini dengan membuka ruang dialog, refleksi, dan pengalaman belajar
yang bermakna. Dalam pendidikan fiqih, kemerdekaan berarti memahami
hukum sebagai panduan hidup yang memuliakan manusia, bukan sebagai

instrumen penjinakan yang membungkam nalar.

Kemerdekaan individu selalu berkelindan dengan tanggung jawab
sosial. Manusia merdeka tidak hidup untuk dirinya sendiri, tetapi

Figih Pendidikan yang Membebaskan




menyadari keterikatannya dengan orang lain dan dengan kehidupan
bersama. Pendidikan Islam yang membebaskan menanamkan kesadaran
bahwa kebebasan sejati hanya bermakna ketika digunakan untuk memper-
juangkan keadilan, melindungi yang lemah, dan merawat kehidupan.
Dengan cara ini, kemerdekaan tidak berubah menjadi egoisme, tetapi
menjadi sumber solidaritas.

Masyarakat beradab lahir dari akumulasi manusia-manusia merdeka
yang terhubung oleh nilai bersama. Peradaban tidak dibangun oleh kepa-
tuhan massal, melainkan oleh warga yang sadar, kritis, dan beretika.
Pendidikan yang membebaskan berkontribusi pada pembentukan budaya
dialog, penghormatan terhadap perbedaan, dan penyelesaian konflik secara
adil. Nilai-nilai ini menjadi fondasi peradaban yang tidak rapuh dihadapkan
pada perubahan dan krisis.

Dalam konteks Islam, masyarakat beradab mencerminkan tujuan
magqashid syariah: terjaganya kehidupan, akal, martabat, dan keadilan.
Pendidikan figih yang membebaskan menghubungkan ibadah dengan etika
sosial, dan kesalehan dengan tanggung jawab publik. Masyarakat beradab
bukan masyarakat yang seragam dalam praktik, tetapi masyarakat yang
mampu hidup bersama secara bermartabat dalam keberagaman.

Pendidikan yang menumbuhkan manusia merdeka juga melahirkan
keberanian moral. Keberanian ini tampak dalam kemampuan untuk
berkata benar meskipun sulit, menolak ketidakadilan meskipun berisiko,
dan memperjuangkan kemaslahatan meskipun tidak populer. Pendidikan
Islam yang membebaskan tidak menghindari konflik nilai, tetapi memper-
siapkan peserta didik untuk menghadapinya secara dewasa dan beradab.
Inilah warisan profetik yang hidup dalam praksis pendidikan.

Lebih jauh, manusia merdeka adalah manusia yang mampu belajar
sepanjang hayat. Ia tidak terikat pada dogma beku atau identitas sempit,
tetapi terbuka terhadap pembaruan tanpa kehilangan prinsip. Pendidikan
yang membebaskan menanamkan kecintaan pada ilmu, kerendahan hati
intelektual, dan kesadaran akan keterbatasan manusia. Sikap inilah yang
menjaga peradaban tetap dinamis dan manusiawi.

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban




QS. Al-Balad [90]: 10-13

LT L AT ¢ AT 8T SE L}Z\;'J\’lfl;;

o &

“Dan Kami telah menunjukkan kepadanya dua jalan. Tetapi dia tidak
menempuh jalan yang mendaki dan sukar itu. Tahukah kamu apa jalan yang
mendaki dan sukar itu? (yaitu) membebaskan manusia dari perbudakan”

Ayat ini menegaskan bahwa kebebasan manusia adalah proyek moral
yang menuntut keberanian dan kesadaran. Pembebasan (fakku ragabah)
tidak berhenti pada penghapusan belenggu fisik, tetapi meluas pada pembe-
basan dari ketakutan, kebodohan, dan penindasan struktural. Pendidikan
yang membebaskan memaknai ayat ini sebagai mandat untuk melahirkan
manusia merdeka yang sanggup memilih jalan kebaikan secara sadar.

QS. An-Nahl [16]: 97

Zow o 2N Su oS & o8 8 N\ ;, Y -

%:ﬁ}%ayﬁja‘}‘ﬁuﬁwpyw
“Barang siapa beramal saleh, baik laki-laki maupun perempuan, sedang ia
beriman, niscaya Kami berikan kepadanya kehidupan yang baik”

Ayat ini menautkan iman, kebebasan bertindak, dan kualitas kehi-
dupan sosial. Hayatan thayyibah bukan sekadar kesejahteraan material,
tetapi kehidupan yang bermartabat, adil, dan beradab. Pendidikan Islam
yang membebaskan bertujuan menyiapkan manusia yang mampu beramal
saleh secara sadar dalam ruang sosial yang plural dan dinamis.

Hadits - Kemuliaan Akhlak sebagai Ukuran

Z 0% 082 0% o2

bﬁ’\a\ﬂw ;)Lo-uﬁd\

“Sesungguhnya orang terbaik di antara kalian adalah yang paling baik
akhlaknya” (HR. Al-Bukhari, no. 3559, HR. Muslim, no. 2321)

@ 322 Figih Pendidikan yang Membebaskan




Hadits ini menegaskan bahwa kemerdekaan sejati bermu indicated
pada kualitas akhlak, bukan pada klaim kebebasan semata. Manusia
merdeka bukan manusia yang bebas tanpa batas, tetapi manusia yang
mampu mengelola kebebasannya untuk kebaikan bersama. Pendidikan
yang membebaskan mengarahkan kebebasan pada tanggung jawab etis.

Hadits - Solidaritas Sosial sebagai Ciri Masyarakat Beradab

J| T.\.“;TJWQ wtibls ngrl 7 VM\,, 3 Wjﬂ&.‘

Perumpamaan orang-orang beriman dalam saling mencintai, menyayangi,
dan berempati adalah seperti satu tubuh” (HR. Al-Bukhari, no. 6011, HR.
Muslim, no. 2586)

Hadits ini melukiskan masyarakat beradab sebagai komunitas yang
hidup dalam empati dan solidaritas. Pendidikan yang membebaskan tidak
berhenti pada pembentukan individu kritis, tetapi melangkah lebih jauh:

membangun tatanan sosial yang saling menjaga dan memuliakan.

Dengan demikian, hubungan antara manusia merdeka dan masyarakat
beradab menegaskan bahwa pendidikan adalah proyek peradaban jangka
panjang. Figih pendidikan yang membebaskan tidak hanya menjawab
persoalan pedagogis, tetapi juga menawarkan arah etis bagi kehidupan
bersama. Dari sini, buku ini akan melangkah ke Bab 15, Manifesto Fiqih
Pendidikan yang Membebaskan, sebagai penegasan sintesis konseptual,
arah perubahan, dan strategi implementasi dari seluruh gagasan yang
telah dibangun.

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban

323 @



) 324 Figih Pendidikan yang Membebaskan




BAD 15

MANIFESTO FIQIH PENDIDIKAN
YANG MEMBEBASKAN

Bab 15 merupakan puncak reflektif sekaligus titik tolak praksis dari selu-
ruh bangunan pemikiran dalam buku ini. Setelah menelusuri fondasi
teologis, epistemologis, pedagogis, sosial, dan peradaban, kini tiba saatnya
merumuskan manifesto—sebuah pernyataan sikap, arah, dan komitmen
etik—tentang apa yang dimaksud dengan figih pendidikan yang membe-
baskan dan ke mana ia hendak diarahkan. Manifesto ini tidak dimaksudkan
sebagai dokumen ideologis yang tertutup, melainkan sebagai undangan
intelektual dan moral untuk bergerak bersama.

Manifesto figih pendidikan yang membebaskan lahir dari kegelisahan
atas praktik pendidikan yang sering kali kehilangan ruh kemanusiaannya.
Pendidikan agama, yang seharusnya menjadi ruang pemuliaan akal dan
nurani, kerap terjebak dalam formalisme, ketakutan, dan kepatuhan semu.

325




@ 326

Figih—sebagai warisan intelektual Islam yang kaya—tidak jarang diper-
sempit menjadi instrumen kontrol, bukan sumber kebijaksanaan. Bab ini
berangkat dari kesadaran bahwa fiqih perlu dikembalikan ke fungsi etis
dan pembebasannya.

Manifesto ini juga merupakan jawaban atas tantangan zaman. Dunia
hari ini ditandai oleh krisis makna, ketimpangan sosial, polarisasi identitas,
dan kerusakan ekologis. Dalam konteks ini, pendidikan Islam tidak cukup
bersikap defensif atau nostalgik. Ia dituntut untuk hadir secara relevan,
kritis, dan transformatif. Figih pendidikan yang membebaskan mena-
warkan kerangka untuk menjawab tantangan tersebut tanpa kehilangan
akar nilai tauhid, keadilan, dan rahmah.

Bab ini menegaskan bahwa pembebasan dalam pendidikan bukan-
lah slogan, melainkan kerja konseptual dan praksis yang konsisten.
Pembebasan menuntut keberanian untuk mengkritik tradisi yang
membeku, menata ulang relasi kuasa, dan merancang sistem pembela-
jaran yang manusiawi. Manifesto ini merangkum prinsip-prinsip kunci
yang telah dibahas sebelumnya dan menerjemahkannya ke dalam arah
kebijakan, strategi implementasi, dan sikap etis yang dapat dihidupi oleh
pendidik, institusi, dan masyarakat.

Manifesto figih pendidikan yang membebaskan juga menolak klaim
finalitas. Ia disusun dengan kesadaran bahwa ijtihad pedagogis harus terus
berlangsung. Setiap konteks sosial, budaya, dan historis menghadirkan
tantangan baru yang menuntut pembacaan ulang nilai dan metode. Karena
itu, manifesto ini bersifat terbuka—menjadi kerangka kerja yang dapat
dikembangkan, dikritik, dan diperkaya oleh pengalaman nyata pendidikan
di sekolah, pesantren, dan ruang belajar lainnya.

Bab 15 akan dibahas melalui lima subbab: sintesis konseptual figih
pendidikan pembebasan; arah baru pendidikan Islam; strategi implemen-
tasi di sekolah dan pesantren; tantangan dan resistensi perubahan; serta
pendidikan sebagai ibadah pembebasan manusia. Setiap subbab bertu-
juan menjembatani gagasan dan tindakan, agar figih pendidikan yang

Figih Pendidikan yang Membebaskan




membebaskan tidak berhenti sebagai wacana akademik, tetapi menjadi
gerakan etis yang hidup.

Dengan memasuki Bab 15, buku ini mengajak pembaca untuk meng-
ambil posisi. Tidak ada pendidikan yang netral; setiap praktik pendidikan
selalu berpihak—entah pada pembebasan atau penjinakan. Manifesto ini
mengajak pendidik, pengambil kebijakan, dan masyarakat luas untuk berpi-
hak secara sadar pada pendidikan yang memuliakan manusia, menum-
buhkan kesadaran, dan merawat peradaban.

Dari pengantar ini, pembahasan akan berlanjut ke subbab pertama,
sintesis konseptual figih pendidikan pembebasan, sebagai upaya merang-
kum seluruh argumen dan prinsip yang telah dibangun menjadi kerangka
utuh yang koheren, aplikatif, dan berorientasi masa depan.

Sintesis konseptual figih pendidikan pembebasan

Sintesis konseptual figih pendidikan pembebasan merupakan upaya
merangkum seluruh gagasan yang telah dibangun sepanjang buku ini
ke dalam kerangka utuh yang koheren, berakar pada tradisi Islam,
dan responsif terhadap tantangan zaman. Sintesis ini tidak dimaksud-
kan untuk menyederhanakan kompleksitas, melainkan untuk menegas-
kan benang merah yang menghubungkan tauhid, figih, pendidikan, dan
pembebasan manusia sebagai satu kesatuan etis dan peradaban.

Pada titik paling dasar, figih pendidikan pembebasan berangkat dari
tauhid sebagai fondasi kebebasan. Tauhid menegaskan bahwa hanya
Tuhan yang absolut, sementara seluruh otoritas manusia bersifat relatif dan
terbatas. Kesadaran tauhid ini membebaskan manusia dari penghambaan
kepada sesama manusia, tradisi yang membeku, dan sistem yang menindas.
Dalam pendidikan, tauhid menolak absolutisme guru, kurikulum, dan
institusi, serta membuka ruang bagi dialog, kritik, dan ijtihad pedagogis
yang bertanggung jawab.

Figih, dalam kerangka ini, dipahami sebagai produk ijtihad manu-
sia yang historis dan kontekstual, bukan sebagai representasi langsung

Manifesto Figih Pendidikan yang Membebaskan

327 h



@ 328

kehendak Tuhan yang kebal kritik. Kesadaran historis ini memungkinkan
figih berfungsi sebagai panduan etis yang hidup, bukan hukum beku yang
menutup kemungkinan pembaruan. Dalam pendidikan, pemahaman ini
membebaskan peserta didik dari ketakutan berpikir dan menumbuhkan
keberanian intelektual untuk memahami hukum sebagai proses penalaran
moral yang berorientasi pada kemaslahatan.

Sintesis ini juga menempatkan manusia sebagai subjek pendidikan,
bukan objek penjinakan. Peserta didik dipahami sebagai makhluk berakal,
bermartabat, dan berpotensi tumbuh. Hak berpikir, bertanya, berbeda,
dan gagal diakui sebagai bagian dari proses belajar yang sah dan perlu.
Pendidikan tidak lagi berfungsi untuk mencetak kepatuhan semu, tetapi
untuk menumbuhkan kesadaran, tanggung jawab, dan kemerdekaan batin.
Inilah inti pembebasan pedagogis.

Dalam dimensi relasional, sintesis figih pendidikan pembebasan
menegaskan peran guru sebagai murabbi, fasilitator, dan teladan etis.
Otoritas pedagogis dimurnikan dari hasrat dominasi dan diarahkan pada
pelayanan pembelajaran. Relasi dialogis menjadi medium utama pendi-
dikan, karena melalui dialog pengetahuan menjadi hidup dan martabat
manusia terjaga. Kekuasaan pedagogis dijalankan sebagai amanah, bukan
alat kontrol.

Secara sistemik, sintesis ini menuntut keselarasan antara kurikulum,
metode, dan evaluasi dengan tujuan pembebasan. Kurikulum berbasis
magqashid memberi arah kemanusiaan; integrasi ilmu agama dan sains
menguatkan nalar utuh; metode dialogis-reflektif menumbuhkan kesa-
daran; dan evaluasi autentik tanpa penindasan menjaga martabat peserta
didik. Sistem pendidikan tidak lagi dinilai dari kepatuhan prosedural
semata, tetapi dari dampaknya terhadap pertumbuhan manusia.

Dalam horizon sosial, figih pendidikan pembebasan menegaskan
bahwa pendidikan adalah alat keadilan sosial dan pembentuk pera-
daban. Pendidikan tidak netral terhadap kesenjangan, ketidakadilan,
dan kerusakan lingkungan. Ia harus berpihak pada yang lemah, menum-
buhkan tanggung jawab sosial, dan menyiapkan manusia yang mampu

Figih Pendidikan yang Membebaskan




berpartisipasi secara etis dalam kehidupan demokratis. Pembebasan peda-
gogis bermuara pada transformasi sosial yang bermartabat.

Sintesis ini juga menegaskan bahwa pembebasan tidak berarti rela-
tivisme tanpa nilai. Sebaliknya, figih pendidikan pembebasan berpijak
pada nilai-nilai normatif yang kuat: tauhid, keadilan, rahmah, amanabh,
dan magqashid syariah. Nilai-nilai inilah yang menjadi kompas etis dalam
menghadapi perubahan dan perbedaan. Pembebasan diarahkan, bukan
liar; kritis, bukan nihilistik.

Sintesis konseptual figih pendidikan pembebasan dapat dipahami
sebagai paradigma pendidikan Islam yang memanusiakan manusia,
memerdekakan akal, dan memuliakan kehidupan. Paradigma ini tidak
meniadakan tradisi, tetapi menghidupkannya; tidak menolak otoritas,
tetapi memurnikannya; tidak menghindari perubahan, tetapi mengarah-
kannya. Dari sintesis inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab arah
baru pendidikan Islam, untuk merumuskan implikasi strategis dan visi
masa depan pendidikan Islam yang konsisten dengan paradigma pembe-

basan ini.

Arah baru pendidikan Islam

Arah baru pendidikan Islam yang ditawarkan oleh fiqih pendidikan yang
membebaskan bukanlah sekadar pembaruan teknis atau penyesuaian
kurikulum, melainkan pergeseran paradigma tentang tujuan, cara, dan
orientasi pendidikan itu sendiri. Pendidikan Islam tidak lagi dipahami
terutama sebagai mekanisme transmisi norma dan tradisi, tetapi sebagai
proyek pembentukan manusia merdeka yang mampu berpikir kritis,
bertindak etis, dan bertanggung jawab terhadap kehidupan bersama.

Arah baru ini berangkat dari kesadaran bahwa tantangan pendidikan
Islam hari ini tidak hanya bersifat internal—seperti metodologi pengajaran
atau kelengkapan materi—tetapi juga bersifat struktural dan peradaban.
Globalisasi pengetahuan, perkembangan teknologi, krisis ekologis, ketim-
pangan sosial, dan polarisasi identitas menuntut pendidikan Islam untuk

Manifesto Figih Pendidikan yang Membebaskan

329 @



@ 330

hadir secara lebih reflektif dan transformatif. Pendidikan yang hanya
berfokus pada pelestarian bentuk lama tanpa dialog dengan realitas berisiko
kehilangan relevansi sosial dan daya ubahnya.

Dalam arah baru ini, pendidikan Islam diarahkan untuk menum-
buhkan kesadaran, bukan sekadar kepatuhan. Kepatuhan yang tidak
disertai pemahaman dan refleksi mudah rapuh ketika berhadapan dengan
kompleksitas kehidupan. Sebaliknya, kesadaran yang dibangun melalui
dialog, refleksi, dan pengalaman etis melahirkan komitmen yang lebih
tahan uji. Figih pendidikan yang membebaskan menempatkan kesadaran
moral sebagai tujuan utama pembelajaran, karena dari sanalah lahir tang-
gung jawab yang otentik.

Arah baru pendidikan Islam juga menuntut reposisi figih dalam
pendidikan. Figih tidak lagi ditempatkan sebagai kumpulan larangan dan
kewajiban yang menekan, tetapi sebagai kerangka etis yang membantu
manusia menavigasi kehidupan dengan adil dan bijaksana. Pendidikan figih
diarahkan pada pemahaman maqashid, penalaran hukum, dan kepekaan
konteks, sehingga peserta didik mampu melakukan ijtihad praktis dalam
kehidupan sehari-hari. Dengan cara ini, fiqih kembali menjadi ilmu yang
hidup dan membebaskan.

Dalam dimensi pedagogis, arah baru ini menegaskan pentingnya
pendidikan dialogis, inklusif, dan kontekstual. Perbedaan pandangan,
latar belakang, dan pengalaman tidak dipandang sebagai ancaman, mela-
inkan sebagai sumber belajar. Pendidikan Islam yang membebaskan
membentuk ruang aman bagi pertanyaan dan perbedaan, karena dari
sanalah nalar dan empati berkembang. Sikap ini sekaligus memperkuat
daya tahan pendidikan Islam terhadap ekstremisme dan intoleransi.

Arah baru pendidikan Islam juga menuntut integrasi nilai dan kompe-
tensi. Pendidikan tidak boleh terjebak pada dikotomi antara kesalehan
dan kecakapan. Manusia merdeka yang diidealkan oleh figih pendidikan
yang membebaskan adalah manusia yang saleh secara etis dan kompeten
secara intelektual serta sosial. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu

Figih Pendidikan yang Membebaskan




mengembangkan literasi sains, teknologi, dan sosial yang berlandaskan
nilai tauhid, keadilan, dan rahmah.

Dalam skala institusional, arah baru ini mendorong reformasi tata
kelola pendidikan. Sekolah dan pesantren perlu menata ulang budaya
organisasinya agar selaras dengan nilai pembebasan: partisipatif, transpa-
ran, dan akuntabel. Otoritarianisme struktural yang menutup ruang dialog
bertentangan dengan visi pendidikan yang memerdekakan. Pendidikan
Islam tidak dapat mengajarkan kebebasan berpikir secara kredibel jika

institusinya sendiri berjalan secara represif.

Lebih jauh, arah baru pendidikan Islam menegaskan peran strategis
pendidikan dalam transformasi sosial. Pendidikan tidak boleh puas mela-
hirkan individu yang “selamat” secara personal, tetapi harus menyiapkan
warga yang mampu terlibat aktif dalam perjuangan keadilan, perdamaian,
dan keberlanjutan peradaban. Dengan orientasi ini, pendidikan Islam
kembali pada misi profetiknya: menghadirkan nilai-nilai ilahi dalam reali-
tas sosial secara membebaskan dan memanusiakan.

Arah baru pendidikan Islam yang dirumuskan dalam fiqih pendidikan
yang membebaskan adalah arah yang berani, reflektif, dan berorientasi
masa depan. Ia menolak nostalgia yang membeku dan pragmatisme
kosong, dengan memilih jalan ijtihad pedagogis yang berakar pada nilai dan
terbuka pada perubahan. Dari arah inilah pembahasan akan berlanjut ke
subbab strategi implementasi di sekolah dan pesantren, untuk menjawab
pertanyaan praktis tentang bagaimana paradigma pembebasan ini dapat
diwujudkan secara konkret dalam kehidupan pendidikan sehari-hari.

Strategi implementasi di sekolah dan pesantren

Paradigma figih pendidikan yang membebaskan hanya akan bermakna
jika ia turun ke tanah praksis—menyentuh ruang kelas, ruang guru,
kurikulum, tata kelola, dan budaya institusi. Karena itu, strategi imple-
mentasi di sekolah dan pesantren menjadi kunci agar gagasan pembebasan
tidak berhenti sebagai wacana elitis, tetapi menjelma sebagai pengalaman

Manifesto Figih Pendidikan yang Membebaskan

331 h



@ 332

pendidikan yang nyata dan dirasakan oleh peserta didik. Implementasi ini
menuntut kesadaran bahwa perubahan pendidikan adalah proses bertahap,
dialogis, dan kolektif.

Langkah pertama implementasi adalah penyelarasan visi dan kesa-
daran bersama. Sekolah dan pesantren perlu membangun pemahaman
kolektif tentang tujuan pendidikan yang memerdekakan—bukan hanya
di level pimpinan, tetapi juga guru, tenaga kependidikan, dan komunitas
pendukung. Forum refleksi, diskusi pedagogis, dan pelatihan internal
dapat menjadi ruang untuk membongkar asumsi lama tentang pendidikan
yang menindas dan membangun komitmen baru yang berorientasi pada
kemanusiaan. Tanpa kesadaran bersama, perubahan struktural mudah
ditolak atau disalahpahami.

Langkah berikutnya adalah reorientasi kurikulum secara bertahap
dan kontekstual. Sekolah dan pesantren tidak harus mengganti seluruh
kurikulum sekaligus, tetapi dapat memulai dengan membaca ulang tujuan
pembelajaran melalui kacamata maqashid. Materi figih, akhlak, dan keis-
laman lainnya diperkaya dengan diskusi tujuan etis, konteks sosial, dan
implikasi kemanusiaan. Di pesantren, kitab klasik tetap dipelajari, tetapi
dengan pendekatan kritis dan dialogis yang mengaitkan teks dengan realitas
hidup santri.

Implementasi paradigma pembebasan juga menuntut transformasi
praktik pedagogis guru. Guru perlu didukung untuk mengembangkan
metode dialogis, reflektif, dan berbasis masalah. Pelatihan guru tidak hanya
berfokus pada teknik mengajar, tetapi juga pada kesadaran etis, relasi
kuasa, dan refleksi diri. Komunitas belajar guru—baik formal maupun
informal—menjadi sarana penting untuk saling berbagi praktik baik dan
mendiskusikan tantangan nyata di kelas.

Dalam konteks evaluasi, strategi implementasi menuntut pergeseran
bertahap dari penilaian represif ke evaluasi autentik. Sekolah dan pesan-
tren dapat mulai dengan memperluas bentuk penilaian: proyek, portofolio,
jurnal refleksi, dan presentasi etis. Nilai tidak lagi diperlakukan sebagai alat
hukuman, tetapi sebagai umpan balik perkembangan. Kebijakan ini perlu

Figih Pendidikan yang Membebaskan




dikomunikasikan secara terbuka kepada peserta didik dan orang tua agar
dipahami sebagai bagian dari upaya pemuliaan martabat belajar.

Aspek penting lain adalah penataan budaya dan tata kelola insti-
tusi. Pendidikan yang membebaskan membutuhkan lingkungan yang
aman, adil, dan partisipatif. Sekolah dan pesantren perlu meninjau ulang
mekanisme disiplin, pengambilan keputusan, dan penyelesaian konflik
agar selaras dengan etika rahmah dan keadilan. Keterlibatan peserta didik
dalam forum musyawarah, organisasi siswa, dan kegiatan sosial menjadi
latihan konkret demokrasi dan tanggung jawab.

Implementasi di pesantren memiliki kekhasan tersendiri. Pesantren
sebagai komunitas hidup 24 jam memiliki potensi besar untuk pendidikan
karakter yang utuh, tetapi juga berisiko pada normalisasi kekuasaan
yang tidak reflektif. Figih pendidikan yang membebaskan mendorong
pesantren untuk menjaga tradisi adab dan kedisiplinan, sambil membuka
ruang dialog, musyawarah, dan perlindungan martabat santri. Kiai dan
ustaz berperan sentral sebagai teladan etis yang memadukan kewibawaan
dan kerendahan hati.

Strategi implementasi juga menuntut keterlibatan komunitas dan
masyarakat luas. Pendidikan tidak berjalan dalam ruang hampa; dukungan
orang tua, tokoh masyarakat, dan pemangku kebijakan sangat menentukan
keberlanjutan perubahan. Program kolaboratif, pengabdian masyara-
kat, dan komunikasi terbuka membantu membangun kepercayaan dan
memperluas dampak pendidikan yang membebaskan.

Strategi implementasi di sekolah dan pesantren menegaskan bahwa
pembebasan adalah proses yang direncanakan, dijalani, dan dira-
wat bersama. Ia tidak lahir dari perintah tunggal atau kebijakan instan,
tetapi dari praktik konsisten yang memuliakan manusia. Dari pengalaman
implementasi inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab tantangan dan
resistensi perubahan, untuk membaca secara jujur hambatan-hambatan
yang mungkin muncul dan cara menyikapinya secara etis dan strategis.

Manifesto Figih Pendidikan yang Membebaskan

-Q



@ 334

Tantangan dan resistensi perubahan

Setiap upaya pembebasan dalam pendidikan hampir selalu berhadapan
dengan tantangan dan resistensi, baik yang bersifat personal, kultu-
ral, maupun struktural. Figih pendidikan yang membebaskan tidak naif
terhadap kenyataan ini. Justru dengan membaca resistensi secara jujur
dan reflektif, perubahan dapat dijalankan secara lebih etis, strategis, dan
berkelanjutan. Resistensi bukan selalu tanda keburukan; sering kali ia
merupakan ekspresi kecemasan, ketidakpastian, dan pengalaman masa
lalu yang perlu dipahami, bukan dilawan secara frontal.

Salah satu tantangan utama adalah resistensi kultural terhadap peru-
bahan paradigma. Banyak pendidik dan institusi telah lama dibentuk oleh
budaya pendidikan yang hierarkis, normatif, dan berorientasi kepatuhan.
Ketika figih pendidikan yang membebaskan mengusulkan dialog, kritik,
dan partisipasi peserta didik, muncul kekhawatiran akan hilangnya wibawa
guru, rusaknya adab, atau melemahnya otoritas agama. Kekhawatiran ini
perlu dijawab dengan penjelasan yang jernih bahwa pembebasan bukan
pembangkangan, melainkan pendewasaan relasi pedagogis.

Tantangan berikutnya adalah ketakutan akan relativisme dan kehi-
langan kepastian. Sebagian pihak mencemaskan bahwa membuka ruang
dialog dan ijtihad akan melahirkan kebingungan nilai atau melemah-
kan komitmen keagamaan. Figih pendidikan yang membebaskan perlu
menegaskan bahwa keterbukaan berpikir tidak identik dengan nihilisme.
Justru dengan kerangka magqashid, tauhid, dan etika profetik, pendidikan
pembebasan memiliki kompas nilai yang kuat. Yang ditolak bukan nilai,
melainkan pembekuan nilai dalam bentuk yang tidak manusiawi.

Resistensi juga sering datang dari struktur birokrasi dan sistem
evaluasi formal. Standarisasi kurikulum, tekanan ujian, dan tuntutan
administratif dapat menghambat inovasi pedagogis. Guru yang ingin
menerapkan metode dialogis dan evaluasi autentik sering terbentur oleh
keterbatasan waktu, regulasi kaku, dan budaya angka. Dalam konteks ini,
perubahan menuntut strategi adaptif dan advokasi kebijakan, bukan

Figih Pendidikan yang Membebaskan




sekadar idealisme individual. Pendidikan yang membebaskan perlu berne-
gosiasi secara cerdas dengan sistem yang ada sambil terus mendorong
perbaikan.

Tantangan lain muncul dari resistensi internal pendidik sendiri.
Tidak semua guru siap merefleksikan ulang posisi kuasanya atau mengubah
kebiasaan mengajar yang telah mapan. Perubahan menuntut energi emosi-
onal dan intelektual yang tidak ringan. Figih pendidikan yang membe-
baskan menekankan pentingnya pendampingan, komunitas belajar, dan
ruang aman bagi guru untuk belajar dan bertumbuh tanpa rasa dihakimi.
Transformasi pendidik adalah proses, bukan tuntutan instan.

Dalam konteks peserta didik, resistensi dapat muncul dalam bentuk
kebingungan atau ketidaknyamanan awal. Peserta didik yang terbiasa
dengan instruksi kaku dan jawaban tunggal mungkin merasa cemas ketika
dihadapkan pada dialog, refleksi, dan tanggung jawab belajar. Pendidikan
yang membebaskan perlu menyediakan transisi yang bijak, memba-
ngun kepercayaan, dan menjelaskan tujuan perubahan. Kebebasan tanpa
pendampingan dapat membingungkan; pembebasan sejati selalu disertai
bimbingan dan struktur yang manusiawi.

Resistensi juga dapat bersumber dari narasi ideologis dan politisasi
agama. Dalam konteks tertentu, pendidikan yang membebaskan bisa
dicurigai sebagai ancaman terhadap identitas atau kekuasaan tertentu.
Figih pendidikan yang membebaskan harus bersikap tegas sekaligus arif:
tegas dalam membela martabat manusia dan kebebasan berpikir, arif dalam
berdialog dengan perbedaan dan kepentingan. Pendekatan konfrontatif
sering kali kontraproduktif; pendekatan etis dan argumentatif lebih berpe-
luang membuka ruang perubahan.

Menghadapi tantangan dan resistensi, strategi utama figih pendidikan
yang membebaskan adalah kesabaran profetik dan konsistensi moral.
Perubahan pendidikan bukan lompatan revolusioner yang instan, mela-
inkan proses ijtihad kolektif yang membutuhkan waktu. Keberhasilan
tidak diukur dari cepatnya perubahan, tetapi dari kedalaman dan

Manifesto Figih Pendidikan yang Membebaskan

-Q



fj 336

keberlanjutannya. Setiap langkah kecil yang memuliakan manusia adalah
bagian dari proyek besar pembebasan.

Tantangan dan resistensi perubahan bukan alasan untuk mundur,
melainkan bagian integral dari perjalanan pembebasan itu sendiri. Figih
pendidikan yang membebaskan mengajarkan bahwa jalan menuju kemer-
dekaan manusia selalu melewati ketegangan, perdebatan, dan ketabahan.
Dari kesadaran inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir,
pendidikan sebagai ibadah pembebasan manusia, untuk menegaskan
dimensi spiritual dan transenden dari seluruh ikhtiar pendidikan yang
memerdekakan.

15.5 Pendidikan sebagai ibadah pembebasan manusia

Pada titik akhir manifesto ini, figih pendidikan yang membebaskan
menemukan makna terdalamnya: pendidikan sebagai ibadah pembe-
basan manusia. Ibadah di sini tidak direduksi pada ritual formal, melain-
kan dipahami sebagai seluruh ikhtiar sadar yang diniatkan untuk memu-
liakan Tuhan dengan cara memuliakan manusia. Dalam kerangka ini,
mengajar, belajar, mendidik, dan menata sistem pendidikan bukan sekadar
pekerjaan profesional atau aktivitas sosial, tetapi tindakan spiritual yang
sarat tanggung jawab etik.

Pendidikan sebagai ibadah pembebasan berangkat dari kesadaran
bahwa Tuhan tidak membutuhkan kepatuhan yang lahir dari ketakutan dan
kebisuan nalar. Yang dikehendaki adalah manusia yang sadar, bertanggung
jawab, dan berkehendak baik. Pendidikan yang menindas—meskipun
dibungkus bahasa agama—justru mengkhianati tujuan ibadah itu sendiri.
Sebaliknya, pendidikan yang membebaskan akal dan nurani merupakan
bentuk penghambaan yang paling bermakna, karena ia mengembalikan
manusia pada fitrahnya sebagai makhluk berakal dan bermartabat.

Dalam perspektif ini, guru bukan sekadar pelaksana kurikulum, tetapi
pelaku ibadah sosial. Setiap kesabaran dalam mendampingi peserta didik,
setiap keadilan dalam menilai, dan setiap kejujuran dalam mengakui
keterbatasan adalah bentuk pengabdian yang bernilai spiritual. Pendidikan
yang membebaskan menuntut niat yang lurus: bukan untuk menguasai,

Figih Pendidikan yang Membebaskan




mengontrol, atau mencari legitimasi moral, tetapi untuk menjadi peran-
tara tumbuhnya manusia yang merdeka.

Peserta didik pun ditempatkan sebagai subjek ibadah. Proses belajar
bukan sekadar kewajiban administratif, tetapi jalan pembentukan diri
yang menuntut kesungguhan, kejujuran, dan tanggung jawab. Ketika
peserta didik belajar berpikir kritis, menghargai perbedaan, dan bertindak
adil, mereka sedang menjalani ibadah yang hidup. Pendidikan sebagai
ibadah pembebasan menghapus dikotomi antara belajar dan beriman,
antara berpikir dan bertakwa.

Lebih jauh, pendidikan sebagai ibadah pembebasan menegaskan
bahwa setiap bentuk penindasan pedagogis adalah pelanggaran etis dan
spiritual. Mematikan pertanyaan, mempermalukan kesalahan, dan menor-
malisasi ketakutan atas nama disiplin bukan hanya kesalahan metodologis,
tetapi juga pengkhianatan terhadap amanabh ilahi. Figih pendidikan yang
membebaskan menempatkan penjagaan martabat manusia sebagai bagian
tak terpisahkan dari ketaatan kepada Tuhan.

Dalam horizon sosial, pendidikan sebagai ibadah pembebasan mela-
hirkan komitmen profetik. Pendidikan tidak berhenti pada pembentukan
individu saleh, tetapi berlanjut pada upaya kolektif menegakkan keadilan,
merawat kehidupan, dan menolak segala bentuk penindasan. Dengan cara
ini, pendidikan menjadi bagian dari praksis keagamaan yang transforma-
tif—menghubungkan langit nilai dengan bumi realitas sosial.

Pendidikan sebagai ibadah pembebasan juga menuntut keikhlasan
dalam proses, bukan obsesi pada hasil instan. Perubahan kesadaran
manusia tidak selalu tampak segera dan tidak selalu terukur dengan angka.
Namun setiap ruang dialog yang dibuka, setiap martabat yang dijaga, dan
setiap keberanian berpikir yang ditumbuhkan adalah amal yang bernilai.
Pendidikan yang membebaskan mengajarkan kesetiaan pada proses, karena
di sanalah ibadah berlangsung secara nyata.

Figih pendidikan yang membebaskan menutup perjalanannya dengan
satu penegasan spiritual: memerdekakan manusia adalah bentuk tertinggi
dari penghambaan kepada Tuhan. Pendidikan menjadi ibadah ketika ia

Manifesto Figih Pendidikan yang Membebaskan

337 @



~
\ ) 338

menumbuhkan kehidupan, bukan ketakutan; kesadaran, bukan kepatuhan
semu; dan harapan, bukan keputusasaan. Inilah pendidikan yang bukan
hanya mencerdaskan, tetapi juga menyelamatkan—manusia, masyarakat,
dan peradaban.

Sebagai penutup manifesto ini, buku Figih Pendidikan yang
Membebaskan mengajak pembaca untuk tidak berhenti pada pemahaman,
tetapi melangkah dalam praktik. Karena pada akhirnya, pembebasan
bukan apa yang kita ucapkan tentang pendidikan, melainkan apa yang
kita lakukan di ruang-ruang belajar, setiap hari, dengan penuh kesadaran
dan niat ibadah.

Figih Pendidikan yang Membebaskan




Olosarium

Akal (Aql)

Potensi rasional manusia yang dianugerahkan Allah untuk memahami
realitas, menimbang nilai, dan mengambil keputusan etis. Dalam figih
pendidikan yang membebaskan, akal diposisikan sebagai amanah ilahi
yang harus dikembangkan, bukan dikekang.

Amanah Pendidikan

Tanggung jawab moral, intelektual, dan sosial yang melekat pada proses
mendidik manusia. Amanah pendidikan mencakup perlindungan marta-
bat, pengembangan potensi, dan pewarisan nilai lintas generasi.

Bayani

Corak epistemologi Islam yang bertumpu pada teks (Al-Quran dan Hadis)
dan otoritas kebahasaan. Dalam pendidikan pembebasan, bayani tidak
berdiri sendiri, tetapi diintegrasikan dengan burhani dan irfani.

339




Burhani

Pendekatan epistemologis berbasis rasionalitas, logika, dan argumentasi
empiris. Burhani menjadi fondasi pengembangan berpikir kritis dalam
pendidikan Islam yang membebaskan.

Dialogis

Model relasi dan metode pendidikan yang menempatkan guru dan peserta
didik sebagai subjek yang saling berinteraksi secara setara dalam martabat,
meski berbeda peran. Dialogis menolak monolog otoriter.

Evaluasi Autentik

Penilaian pembelajaran yang menilai proses, pemahaman, dan penerapan
nilai secara kontekstual, bukan sekadar hafalan atau skor ujian. Evaluasi
autentik bertujuan mendidik, bukan menghukum.

Fiqgih
Hasil ijtihad manusia dalam memahami dan merumuskan hukum syariah

dalam konteks ruang dan waktu tertentu. Figih bersifat dinamis, historis,
dan terbuka terhadap pembaruan.

Figih Pendidikan yang Membebaskan

Kerangka etis—pedagogis berbasis tauhid dan maqashid syariah yang
menempatkan pendidikan sebagai proses pembebasan akal, pemuliaan
martabat manusia, dan pembangunan peradaban berkeadilan.

Hafalan (Hifz)

Aktivitas menyimpan pengetahuan dalam ingatan. Dalam pendidikan
pembebasan, hafalan diposisikan sebagai alat menuju pemahaman, bukan
tujuan akhir pendidikan.

340




Hegemoni Pendidikan

Dominasi nilai, ideologi, atau kepentingan tertentu dalam sistem pendi-
dikan yang diterima sebagai “normal” dan “wajar’, sehingga melanggeng-
kan ketimpangan dan penindasan secara halus.

Hikmah

Pengetahuan yang terinternalisasi menjadi kebijaksanaan dan membimbing
tindakan etis. Hikmah adalah tujuan akhir integrasi ilmu agama dan sains.

Humanisasi Pendidikan

Proses memanusiakan manusia melalui pendidikan dengan menghormati
kebebasan berpikir, emosi, spiritualitas, dan martabat peserta didik.

Ijtihad
Upaya intelektual sungguh-sungguh untuk merumuskan hukum atau

pandangan keagamaan dalam menghadapi persoalan baru. Jjtihad adalah
jantung dinamika figih dan pendidikan Islam.

Irfani

Pendekatan epistemologis berbasis pengalaman batin, intuisi, dan kesa-
daran spiritual. Dalam pendidikan pembebasan, irfani memperkaya
dimensi makna dan etika.

Kebebasan (Hurriyyah)

Kemampuan manusia untuk berpikir, memilih, dan bertindak secara sadar
dan bertanggung jawab. Kebebasan dalam Islam selalu terikat pada etika
dan tanggung jawab sosial.

341




Kekerasan Pedagogis

Setiap tindakan, bahasa, kebijakan, atau sistem pendidikan yang melukai
martabat, jiwa, atau akal peserta didik, baik secara fisik, verbal, simbolik,
maupun struktural.

Khalifah

Mandat manusia sebagai pengelola dan penjaga bumi. Pendidikan bertu-
gas menyiapkan manusia yang mampu menjalankan fungsi kekhalifahan
secara adil dan berkelanjutan.

Kurikulum Berbasis Maqashid

Desain kurikulum yang berorientasi pada tujuan-tujuan syariah (magqas-
hid), yaitu kemaslahatan manusia, bukan sekadar penguasaan materi.

Maqashid Syariah

Tujuan-tujuan utama syariat Islam, seperti menjaga agama, akal, jiwa,
martabat, dan harta. Maqashid menjadi kompas etis pendidikan yang
membebaskan.

Martabat Manusia (Karamah Insaniyyah)

Nilai kemuliaan manusia yang melekat sejak penciptaan dan tidak bergan-
tung pada prestasi, kepatuhan, atau status sosial. Martabat adalah batas etis
tertinggi pendidikan.

Monolog Pendidikan

Model pembelajaran satu arah yang menempatkan guru sebagai sumber
kebenaran absolut dan peserta didik sebagai penerima pasif. Monolog
bertentangan dengan pendidikan pembebasan.

342




Murabbi

Pendidik yang menumbuhkan manusia secara utuh—akal, akhlak, dan
kesadaran—bukan sekadar pengajar materi. Murabbi adalah figur sentral
pendidikan Islam.

Otoritarianisme Pedagogis

Penyalahgunaan kekuasaan dalam pendidikan melalui pemaksaan, keta-
kutan, dan pembungkaman nalar. Otoritarianisme merusak tujuan pendi-
dikan Islam.

Otoritas Pedagogis

Kewibawaan pendidik yang lahir dari kompetensi, keteladanan, dan keper-
cayaan, bukan dari ancaman atau kekuasaan struktural.

Pembebasan (Liberasi)

Proses membebaskan manusia dari ketakutan, kebodohan, penindasan
struktural, dan kesadaran palsu melalui pendidikan yang sadar nilai.

Pendidikan Formalistik

Model pendidikan yang menekankan kepatuhan prosedural, simbol, dan
aturan lahiriah tanpa pemaknaan etis dan kesadaran kritis.

Reflektif (Tadabburi)

Pendekatan belajar yang menekankan perenungan mendalam, pengaitan
ilmu dengan kehidupan, dan muhasabah intelektual-moral.

Syariah

Prinsip ilahi yang bersifat transenden dan ideal, menjadi sumber nilai dan
arah kehidupan manusia. Syariah berbeda dari figih yang bersifat ijtihadi.

343




Tauhid

Prinsip keesaan Allah yang membebaskan manusia dari penghambaan
kepada selain-Nya. Dalam pendidikan, tauhid menjadi fondasi kebebasan
berpikir dan keberanian moral.

Ujian
Instrumen evaluasi pembelajaran. Dalam pendidikan pembebasan, ujian

diposisikan sebagai alat diagnostik dan reflektif, bukan alat penindasan
atau seleksi kejam.

Zalim Pedagogis

Segala bentuk praktik pendidikan yang melanggar keadilan, merusak
martabat, dan menindas potensi manusia, meskipun dilegalkan oleh sistem
atau tradisi.

344




>

NS w D=

Daftar Pustaka

Al-Qur’an & Hadits

Al-Qur’an al-Karim.

Al-Bukhari, M. I. (2002). Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar Ibn Kathir.
Muslim, M. H. (2001). Sahih Muslim. Riyadh: Dar al-Salam.

Abu Dawud, S. (2009). Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Risalah.
Al-Tirmidzi, M. 1. (2008). Sunan al-Tirmidzi. Cairo: Dar al-Hadith.
Ibn Majah, M. Y. (2007). Sunan Ibn Majah. Beirut: Dar al-Fikr.
Ahmad ibn Hanbal. (2001). Musnad Ahmad. Cairo: Dar al-Hadith.

B. Fiqih, Ushul Fiqih, Maqashid Syariah

8.

10.

11.
12.

Al-Shatibi, A. I. (2004). Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah. Cairo: Dar
Ibn Affan.

Ibn Ashur, M. T. (2006). Magqasid al-Shariah al-Islamiyyah. Amman:
Dar al-Nafais.

Al-Ghazali, A. H. (2005). Al-Mustashfa. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiy-
yah.

Al-Qaradawi, Y. (2001). Figh al-Magasid. Cairo: Dar al-Shurugq.
Hallaq, W. B. (2009). An Introduction to Islamic Law. Cambridge:
Cambridge University Press.

345




13.

14.

15.

Kamali, M. H. (2008). Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge:
Islamic Texts Society.

Auda, J. (2008). Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law.
London: IIIT.

Rahman, E (1982). Islam and Modernity. Chicago: University of
Chicago Press.

C. Pendidikan Islam Klasik

16.
17.
18.
19.
20.
21.

Al-Ghazali. (2003). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Maifah.

Ibn Sina. (1987). Kitab al-Shifa’. Cairo: Lal) & 2l il

Ibn Khaldun. (2005). Mugaddimah. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Rushd. (1997). Fasl al-Magal. Cairo: Dar al-Maarif.

Al-Zarnuji. (2001). Ta’lim al-Mutaallim. Beirut: Dar al-Fikr.
Al-Attas, S. M. N. (1999). The Concept of Education in Islam. Kuala
Lumpur: ISTAC.

D. Pendidikan Islam Kontemporer

22.

23.

24.
25.

26.

27.

Langgulung, H. (2003). Manusia dan Pendidikan. Jakarta: Pustaka
Al-Husna.

Tilaar, H. A. R. (2002). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat
Madani. Jakarta: Rineka Cipta.

Nata, A. (2010). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana.
Muhaimin. (2012). Paradigma Pendidikan Islam. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Abdurrahman, M. (2016). Pendidikan Islam Transformatif. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Zed, M. (2017). Islam, Pendidikan, dan Pembebasan. Jakarta:
Prenadamedia.

E. Filsafat Pendidikan & Kritik Sosial

28.
29.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. New York: Continuum.
Freire, P. (1998). Pedagogy of Freedom. New York: Rowman & Littlefield.

346




30.

31.
32.
33.
34.
35.

Giroux, H. A. (1988). Teachers as Intellectuals. New York: Bergin &
Garvey.

Dewey, J. (1916). Democracy and Education. New York: Macmillan.
Ilich, I. (1971). Deschooling Society. New York: Harper & Row.
Apple, M. W. (2004). Ideology and Curriculum. New York: Routledge.
Foucault, M. (1977). Discipline and Punish. New York: Pantheon.
Bourdieu, P. (1990). Reproduction in Education. London: Sage.

F. Pendidikan, Demokrasi, & Keadilan Sosial

36.

37.
38.

39.

40.

Sen, A. (1999). Development as Freedom. Oxford: Oxford University
Press.

Nussbaum, M. (2011). Creating Capabilities. Harvard University Press.
Rawls, J. (1971). A Theory of Justice. Cambridge: Harvard University
Press.

Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative Action. Boston:
Beacon Press.

Young, I. M. (1990). Justice and the Politics of Difference. Princeton
University Press.

G. Evaluasi, Kurikulum, & Pembelajaran

41.
42.
43.

44.
45.

Stiggins, R. (2005). Student-Involved Assessment. Pearson.

Wiggins, G., & McTighe, J. (2005). Understanding by Design. ASCD.

Biggs, J. (2003). Teaching for Quality Learning at University. Open
University Press.

Brookhart, S. (2013). How to Create and Use Rubrics. ASCD.

Black, P, & Wiliam, D. (1998). Assessment and classroom learning.
Assessment in Education, 5(1).

H. Kesadaran, Ideologi, & Pembebasan

46.

Gramsci, A. (1971). Selections from the Prison Notebooks. New York:
International Publishers.

347




47.

48.
49.
50.

Althusser, L. (1971). Ideology and Ideological State Apparatuses.
London: Verso.

Said, E. (1978). Orientalism. New York: Pantheon.

Fanon, E (1963). The Wretched of the Earth. New York: Grove Press.
hooks, b. (1994). Teaching to Transgress. New York: Routledge.

I. Pendidikan & Spiritualitas

51.
52.

53.

Palmer, P. (1998). The Courage to Teach. San Francisco: Jossey-Bass.
Zohar, D., & Marshall, I. (2000). Spiritual Intelligence. London:
Bloomsbury.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford University
Press.

J. Jurnal Ilmiah Internasional (Pendidikan Islam)

54.

55.

56.

57.

58.

Halstead, J. M. (2004). Islamic values. Journal of Moral Education,
33(1).

Sahin, A. (2013). New directions in Islamic education. Religious
Education, 108(1).

Abdullah, M. A. (2012). Islamic studies and critical thinking. Al-Jamiah,
50(2).

Kadi, W. (2017). Islamic pedagogy and ethics. Journal of Islamic
Education.

Hidayat, K. (2019). Pendidikan Islam dan kebebasan. Studia Islamika.

K. Referensi Pendukung

1.

Al-Tabari, M. J. (2001). Jami* al-Bayan an Ta'wil Ay al-Quran. Beirut:
Dar al-Fikr.

Ibn Kathir, I. U. (2000). Tafsir al-Quran al- Azim. Riyadh: Dar Tayyibah.
Al-Razi, E D. (1999). Mafatih al-Ghayb. Beirut: Dar Thya’ al-Turath
al-Arabi.

Al-Qurtubi, M. A. (2006). Al-Jami‘ li Ahkam al-Quran. Cairo: Dar
al-Kutub al-Misriyyah.

348




10.

11.

12.
13.

14.

15.

16.
17.

18.

19.

20.

21.

22.
23.

Al-Zamakhshari, M. (1998). Al-Kashshaf. Beirut: Dar al-Kutub
al-Tlmiyyah.

Nasr, S. H. (2002). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present.
Albany: SUNY Press.

Arkoun, M. (2006). Rethinking Islam. Boulder: Westview Press.

Abu Zayd, N. H. (2006). Reformation of Islamic Thought. Amsterdam:
Amsterdam University Press.

Hallaq, W. B. (2013). The Impossible State. New York: Columbia
University Press.

Rahman, E (1989). Major Themes of the Quran. Chicago: University
of Chicago Press.

Soroush, A. K. (2009). Reason, Freedom, and Democracy in Islam.
Oxford: Oxford University Press.

Auda, J. (2015). Re-envisioning Islamic Scholarship. London: IIIT.
Kamali, M. H. (2015). Freedom of Expression in Islam. Cambridge:
Islamic Texts Society.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam.
Kuala Lumpur: ISTAC.

Hasan, L. (2011). Critical Thinking in Islamic Education. London:
Routledge.

Sahin, A. (2018). Education, Ethics and Islam. London: Routledge.
Halstead, J. M. (2007). Islamic values and education. Journal of Moral
Education, 36(3), 283-296.

Abdullah, M. A. (2017). Islamic studies in higher education. Al-Jamiah,
55(2), 391-426.

Hidayat, K. (2018). Agama dan pendidikan pembebasan. Studia
Islamika, 25(3), 451-480.

Muqowim. (2015). Pendidikan Islam transformatif. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Tilaar, H. A. R. (2012). Kaleidoskop Pendidikan Indonesia. Jakarta:
Kompeas.

Giroux, H. A. (2011). On Critical Pedagogy. New York: Continuum.
McLaren, P. (2015). Pedagogy of Insurrection. New York: Peter Lang.

349




24.

25.

26.

27.

28.

29.
30.

31.

32.

33.

34.
35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

Apple, M. W. (2013). Can Education Change Society? New York:
Routledge.

Freire, P. (2005). Education for Critical Consciousness. London:
Continuum.

Noddings, N. (2013). Caring: A Relational Approach to Ethics and Moral
Education. Berkeley: University of California Press.

Biesta, G. (2015). Good Education in an Age of Measurement. Boulder:
Paradigm Publishers.

UNESCO. (2015). Rethinking Education: Towards a Global Common
Good? Paris: UNESCO.

UNESCO. (2021). Reimagining Our Futures Together. Paris: UNESCO.
Sen, A. (2009). The Idea of Justice. Cambridge: Harvard University
Press.

Nussbaum, M. (2016). Not for Profit: Why Democracy Needs the
Humanities. Princeton: Princeton University Press.

Rawls, J. (2001). Justice as Fairness: A Restatement. Cambridge: Harvard
University Press.

Habermas, J. (2006). Between Naturalism and Religion. Cambridge:
Polity Press.

Foucault, M. (1980). Power/Knowledge. New York: Pantheon Books.
Bourdieu, P. (1998). Practical Reason. Stanford: Stanford University
Press.

Mlich, 1. (1973). Tools for Conviviality. New York: Harper & Row.
Palmer, P. (2007). The Courage to Teach. San Francisco: Jossey-Bass.
Brookhart, S. M. (2017). How to Give Effective Feedback to Your
Students. Alexandria: ASCD.

Wiggins, G. (2012). Seven Keys to Effective Feedback. Alexandria:
ASCD.

Biggs, J., & Tang, C. (2011). Teaching for Quality Learning at University.
Maidenhead: Open University Press.

Black, P, & Wiliam, D. (2009). Developing the theory of formative
assessment. Educational Assessment, 21(1), 5-31.

350




42.

43.

44,

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

53.

54.

55.
56.

57.

58.

59.

60.

61.
62.

Biesta, G. (2020). Educational Research: An Unorthodox Introduction.
London: Bloomsbury.

World Bank. (2018). World Development Report: Learning to Realize
Educations Promise. Washington DC: World Bank.

OECD. (2019). Future of Education and Skills 2030. Paris: OECD.
Zed, M. (2019). Islam dan Humanisme. Jakarta: LP3ES.
Abdurrahman, M. (2020). Pendidikan Islam dan Keadilan Sosial.
Bandung: Mizan.

Suryadi, A. (2017). Pendidikan dan Kekuasaan. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta:
Kencana.

Nasution, H. (2009). Islam Rasional. Jakarta: Mizan.

Kuntowijoyo. (2006). Islam sebagai Ilmu. Yogyakarta: Tiara Wacana.
Madjid, N. (1997). Islam, Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina.
Wahid, A. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid
Institute.

Sachedina, A. (2009). Islam and the Challenge of Human Rights. Oxford:
Oxford University Press.

An-Na‘im, A. A. (2008). Islam and the Secular State. Cambridge:
Harvard University Press.

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam. Princeton: Princeton University Press.
Esposito, J. L. (2010). The Future of Islam. Oxford: Oxford University
Press.

Zubaedi. (2011). Pendidikan Berbasis Masyarakat. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Tilaar, H. A. R., & Nugroho, R. (2008). Kebijakan Pendidikan.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Musthofa, A. (2019). Figih Sosial. Jakarta: Kencana.

Shihab, M. Q. (2019). Islam yang Disalahpahami. Jakarta: Lentera Hati.
Shihab, M. Q. (2020). Wasathiyyah. Jakarta: Lentera Hati.

Hardiman, E B. (2018). Demokrasi dan Sentimentalitas Moral. Jakarta:
Kanisius.

351




352




Biogratfi Penulis

Dr. Andi Hermawan, SE.AK, S.Si, M.Pd.

Lahir di Malang, Jawa Timur pada tanggal 29 April
1977. Beliau adalah anak pertama dari tiga bersau-
dara dalam keluarga yang menjunjung tinggi nilai
pendidikan dan tanggung jawab. Sejak kecil, dikenal
sebagai pribadi yang tekun, disiplin, dan memiliki

minat yang tinggi terhadap ilmu pengetahuan,
khususnya dalam bidang akuntansi dan matematika.

Menamatkan pendidikan dasar dan menengah di kota kelahiran-
nya, dan melanjutkan pendidikan di SMA Negeri 1 Dampit, Kabupaten
Malang, yang diselesaikannya pada tahun 1995. Minat yang kuat dalam
bidang ekonomi dan akuntansi membawanya untuk melanjutkan studi
pada Program Sarjana Akuntansi Fakultas Ekonomi Universitas Gajayana
Malang, dan berhasil meraih gelar Sarjana Ekonomi (S.E., Ak.) pada
tahun 1999. Pada tahun 2014, ia berhasil menyelesaikan Program Sarjana
Matematika di Fakultas Matematika dan Ilmu Pengetahuan Alam,
Universitas Timbul Nusantara - IBEK Jakarta, dan memperoleh gelar
Sarjana Sains (S.Si.).

Kecintaannya terhadap dunia pendidikan mengantarkannya
untuk mengambil jalur kepemimpinan dan manajemen pendidikan. Ia

353




menyelesaikan Program Magister Administrasi Pendidikan di Sekolah
Pascasarjana Universitas Pakuan Bogor pada tahun 2019 dan meraih
gelar Magister Pendidikan (M.Pd). Konsistensinya dalam mengembang-
kan kapasitas akademik dan profesional dibuktikan dengan pencapaian
tertinggi berupa gelar Doktor (Dr.) dalam bidang Manajemen Pendidikan
dari institusi yang sama pada tahun 2022.

Dalam karier profesional telah mengabdi sebagai Guru pada SMK
PGRI 2 Cibinong, Kabupaten Bogor sejak tahun 1999 dan dipercaya menja-
bat sebagai Wakil Kepala Sekolah. Selain itu juga aktif di dunia akademik
sebagai Dosen NIDK pada Program Doktor (S3) Sekolah Pascasarjana
Universitas Pakuan Bogor, almamater berbagi pengalaman dan keilmuan
kepada para mahasiswa pascasarjana.

Dalam kehidupan pribadi, menikah dengan Amalia Feryanti Salasa
dan dikaruniai seorang putri yang bernama Azizah Luckyana Mawadda.
Keluarga kecil ini menjadi sumber inspirasi dan dukungan utama dalam
perjalanan hidup dan kariernya. Selain aktif mengajar, juga dikenal sebagai
penulis buku, peneliti, dan pembicara dalam berbagai forum ilmiah, baik
nasional maupun internasional. Fokus keilmuannya meliputi manajemen
pendidikan, kepemimpinan pendidikan, pendidikan vokasi, dan literasi
digital guru. Publikasinya telah banyak tersebar di jurnal nasional terakre-
ditasi dan jurnal internasional bereputasi (terindeks Scopus), dengan lebih
dari 1.346 sitasi Google Scholar dan h-index 18 per 14 September 2025.

Komitmennya untuk terus berkontribusi dalam pengembangan pendi-
dikan Indonesia, terutama dalam memperkuat mutu SMK dan mendorong
kepemimpinan digital di sekolah, menjadi semangat utama dalam perja-
lanan akademik dan pengabdiannya hingga kini.

354




Pendidikan sejak awal kemunculannya merupakan proyek besar
kemanusiaan yang selalu sarat dengan nilai, orientasi, dan visi tentang
manusia ideal yang hendak diwujudkan. Dalam perspektif Islam, pendidikan
tidak pernah dimaksudkan sekadar sebagai proses teknis pemindahan
pengetahuan, melainkan sebagai jalan pembebasan manusia dari kebodohan,
ketidakadilan, dan keterasingan dari fitrahnya. Perintah igra' pada wahyu
pertama bukan hanya menandai dimulainya tradisi literasi, tetapi juga
menegaskan bahwa kesadaran, refleksi, dan penggunaan akal adalah fondasi
utama kehidupan beriman. Syed Muhammad Naquib al-Attas {1993)
menekankan bahwa pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia
beradab (insan adabi), yakni manusia yang mampu memahami hakikat ilmu,
menempatkan dirinya secara etis, dan bertanggung jawab atas pengetahuan
yang dimilikinya dalam kehidupan sosial.

— 4 Pendidikon +17

INSIGHT T T
] PUSTAKA
/ Anggota IKAR Mo, 01%LPUZ025

@ weeninsighipustaka.com GTEARLT SAG21Y

4, 0351-8080-7250



	Prakata
	Prolog
	DAFTAR ISI
	BAB 1
	Pendidikan dan Proyek 
Pembebasan Manusia
	Hakikat pendidikan dalam Islam 
	Pendidikan: antara pembebasan dan penjinakan 
	Manusia sebagai subjek, bukan objek pendidikan 
	Pendidikan sebagai amanah peradaban 
	Krisis pendidikan Islam kontemporer

	BAB 2
	Fiqih Sebagai Produk Ijtihad 
dan Kesadaran Sejarah
	Distingsi syariah, fiqih, dan hukum positif 
	Fiqih sebagai hasil penalaran manusia 
	Sejarah sosial lahirnya fiqih 
	Bahaya sakralisasi fiqih 
	Fiqih: antara etika dan kekuasaan 

	BAB 3
	Epistemologi Pendidikan Islam
	Sumber pengetahuan dalam Islam 
	Epistemologi bayani, burhani, dan irfani 
	Ketegangan wahyu, akal, dan pengalaman 
	Krisis epistemologis pendidikan Islam 
	Integrasi epistemologi dalam pendidikan pembebasan 

	BAB 4
	Akal, Logika, dan 
Kebebasan Berpikir
	Konsep ‘aql dalam Al-Qur’an 
	Logika (mantiq) dalam tradisi Islam 
	Berpikir kritis sebagai ibadah intelektual 
	Kesalahan logika dalam pendidikan fiqih 
	Membebaskan nalar dari ketakutan berpikir 

	BAB 5
	Pendidikan dalam Al-Qur’an 
dan Hadis
	Konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib 
	Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas 
	Metode dialogis dan empatik Nabi 
	Pendidikan nilai dan kesadaran 
	Pendidikan sebagai transformasi, bukan indoktrinasi 

	BAB 6
	Warisan Ulama Klasik 
tentang Pendidikan
	Al-Ghazali dan pendidikan moral 
	Ibn Sina dan rasionalitas pendidikan 
	Ibn Khaldun dan pendidikan sosial 
	Ibn Rushd dan kebebasan berpikir 
	Membaca ulang warisan klasik secara kritis 

	BAB 7
	Mazhab Fiqih dan Pendidikan
	Pendidikan dalam mazhab Hanafi 
	Pendidikan dalam mazhab Maliki 
	Pendidikan dalam mazhab Syafi’i 
	Pendidikan dalam mazhab Hanbali 
	Fleksibilitas mazhab dan peluang pembebasan 

	BAB 8
	Kritik terhadap Fiqih 
Pendidikan Formalistik
	Fiqih sebagai alat legitimasi kuasa 
	Pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman 
	Kekerasan simbolik atas nama agama 
	Kepatuhan semu dan moralitas palsu 
	Dampak fiqih formalistik pada peserta didik 

	BAB 9
	Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan
	Pendidikan dan pembentukan kesadaran 
	Kesadaran magis, naif, dan kritis 
	Ideologi dalam kurikulum pendidikan 
	QS. Al-Baqarah [2]: 170
	Pendidikan dan hegemoni 
	Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan 

	BAB 10
	Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan 
yang Membebaskan
	Tauhid sebagai fondasi kebebasan 
	Keadilan dan kesetaraan pendidikan 
	Rahmah sebagai etika pedagogis 
	Maqashid syariah dalam pendidikan 
	Fiqih sebagai panduan etis, bukan alat represif 

	BAB 11
	Hak dan Martabat Peserta Didik
	Peserta didik sebagai manusia utuh 
	Hak berpikir dan bertanya 
	Hak berbeda dan berpendapat 
	Hak gagal dan belajar dari kesalahan 
	Perlindungan martabat peserta didik dalam fiqih 

	BAB 12
	Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan
	Guru sebagai murabbi dan fasilitator 
	Otoritas pedagogis vs otoritarianisme 
	Keteladanan moral dan intelektual guru 
	Relasi dialogis guru–peserta didik 
	Etika kekuasaan dalam pendidikan Islam 

	BAB 13
	Kurikulum, Metode, dan Evaluasi 
yang Membebaskan
	Kurikulum berbasis maqashid 
	Integrasi ilmu agama dan sains 
	Metode dialogis dan reflektif 
	Evaluasi autentik tanpa penindasan 
	Kritik terhadap budaya ujian dan hafalan 

	BAB 14
	Pendidikan, Keadilan Sosial, 
dan Peradaban
	Pendidikan dan kesenjangan sosial 
	Pendidikan Islam dan demokrasi 
	Pendidikan dan tanggung jawab sosial 
	Pendidikan untuk keberlanjutan peradaban 
	Manusia merdeka dan masyarakat beradab 

	BAB 15
	Manifesto Fiqih Pendidikan 
yang Membebaskan
	Sintesis konseptual fiqih pendidikan pembebasan 
	Arah baru pendidikan Islam 
	Strategi implementasi di sekolah dan pesantren 
	Tantangan dan resistensi perubahan 

	Glosarium
	Daftar Pustaka
	Biografi Penulis

