




FIQIH PENDIDIKAN YANG MEMBEBASKAN
Membangun Manusia Merdeka melalui Hukum, Ilmu,  

Logika, dan Kesadaran 

Penulis:

Dr. Andi Hermawan, SE.Ak, S.Si, M.Pd.

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh  
PT Insight Pustaka Nusa Utama

 Jl. Pare, Tejoagung. Metro Timur. Kota Metro. 
Telp: 085150867290 | 087847074694 

Email: insightpustaka@gmail.com 
Web: www.insightpustaka.com

Anggota IKAPI No. 019/LPU/2025

 Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip atau
 memperbanyak baik sebagian ataupun keseluruhan isi buku dengan

cara apa pun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Cetakan I, Januari 2026

Perancang sampul: Syuhada Creative
Penata letak: Syuhada Creative

ISBN: 978-634-7569-21-9

xvi + 354 hlm; 15,5x23 cm.

©Januari 2026



Prakata

Buku Fiqih Pendidikan menyajikan pandangan komprehensif tentang 
pentingnya pendidikan dalam Islam yang tidak hanya bertujuan untuk 

transfer ilmu, tetapi juga sebagai alat untuk membebaskan individu dari 
ketidaktahuan dan keterbatasan. Pendidikan dalam perspektif fiqih adalah 
suatu hak yang harus diperoleh oleh setiap individu, tanpa ada diskriminasi 
berdasarkan latar belakang sosial, ekonomi, atau jenis kelamin. Buku ini 
menggali prinsip-prinsip fiqih yang mengatur hak-hak peserta didik dan 
kewajiban pendidik, serta bagaimana pendidikan dapat berperan dalam 
membentuk karakter yang sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Lebih lanjut, buku ini menekankan pentingnya kebebasan berpikir 
dalam pendidikan, yang memungkinkan individu untuk mengembang-
kan potensi diri secara maksimal tanpa adanya batasan yang tidak perlu. 
Kebebasan ini tidak berarti tanpa aturan, namun lebih kepada kebebasan 
yang berlandaskan pada nilai moral yang diajarkan dalam ajaran Islam. 
Pendekatan ini memberikan ruang bagi siswa untuk berpikir kritis, berta-
nya, dan mengeksplorasi ide-ide baru, sekaligus menjaga akhlak dan adab 
yang baik dalam setiap interaksi sosial.

Akhirnya, buku ini juga membahas peran pendidik sebagai pembim-
bing dan teladan dalam proses pendidikan. Pendidik tidak hanya mentrans-
fer ilmu, tetapi juga harus mampu mengarahkan siswa agar mampu mene-
rapkan pengetahuan yang diperoleh dalam kehidupan sehari-hari dengan 

iii



cara yang benar. Buku ini memberikan panduan praktis bagi pendidik 
untuk menciptakan lingkungan pendidikan yang inklusif, adil, dan mendu-
kung pembebasan intelektual serta spiritual. Dengan demikian, buku ini 
relevan bagi para pendidik, pembuat kebijakan, dan siapa saja yang peduli 
pada masa depan pendidikan Islam yang lebih baik.

iv



Prolog

Pendidikan sejak awal kemunculannya merupakan proyek besar kema-
nusiaan yang selalu sarat dengan nilai, orientasi, dan visi tentang manu-

sia ideal yang hendak diwujudkan. Dalam perspektif Islam, pendidikan 
tidak pernah dimaksudkan sekadar sebagai proses teknis pemindahan 
pengetahuan, melainkan sebagai jalan pembebasan manusia dari kebo-
dohan, ketidakadilan, dan keterasingan dari fitrahnya. Perintah iqra’ pada 
wahyu pertama bukan hanya menandai dimulainya tradisi literasi, tetapi 
juga menegaskan bahwa kesadaran, refleksi, dan penggunaan akal adalah 
fondasi utama kehidupan beriman. Syed Muhammad Naquib al-Attas 
(1993) menekankan bahwa pendidikan Islam bertujuan membentuk manu-
sia beradab (insan adabi), yakni manusia yang mampu memahami haki-
kat ilmu, menempatkan dirinya secara etis, dan bertanggung jawab atas 
pengetahuan yang dimilikinya dalam kehidupan sosial.

Namun realitas sejarah menunjukkan bahwa pendidikan sering kali 
menyimpang dari misi pembebasan tersebut. Dalam banyak konteks, 
pendidikan justru berubah menjadi alat penjinakan yang menuntut kepa-
tuhan, keseragaman, dan ketaatan tanpa dialog. Paulo Freire (1970) menye-
but fenomena ini sebagai banking education, sebuah model pendidikan 
yang memosisikan peserta didik sebagai objek pasif yang hanya menerima, 
menghafal, dan mengulang pengetahuan yang ditentukan oleh otoritas. 
Ketika model ini merasuki pendidikan Islam, pembelajaran agama berisiko 

v



kehilangan ruh reflektif dan transformatifnya, lalu tereduksi menjadi ruti-
nitas ritual dan hafalan hukum yang kering makna.

Dalam konteks inilah fiqih memainkan peran yang sangat menentu-
kan. Fiqih sejatinya adalah hasil ijtihad manusia dalam memahami kehen-
dak ilahi melalui dialog antara teks wahyu, akal, dan realitas sosial. Wael 
B. Hallaq (2009) menegaskan bahwa fiqih bukanlah hukum Tuhan yang 
beku, melainkan konstruksi historis yang selalu dipengaruhi oleh konteks 
sosial, politik, dan budaya tempat ia lahir. Ketika fiqih diperlakukan seolah-
olah identik dengan wahyu dan dilepaskan dari kesadaran sejarahnya, ia 
berpotensi menjadi alat legitimasi kekuasaan yang menutup ruang kritik 
dan pembaruan.

Sakralisasi fiqih berdampak langsung pada praktik pendidikan. 
Pendidikan agama sering kali bergeser dari proses pemaknaan menjadi 
mekanisme kontrol moral. Peserta didik diajarkan apa yang halal dan 
haram, benar dan salah, tanpa diajak memahami rasionalitas, tujuan, 
dan nilai kemanusiaan di balik hukum tersebut. Fazlur Rahman (1982) 
mengkritik kecenderungan ini sebagai kegagalan membedakan antara 
nilai moral universal Al-Qur’an dan formulasi hukum historis yang bersifat 
kontekstual. Akibatnya, pendidikan Islam kehilangan daya relevansinya 
dalam menjawab persoalan zaman yang terus berubah.

Padahal Islam menempatkan akal sebagai salah satu instrumen utama 
pengabdian kepada Tuhan. Al-Qur’an secara konsisten mengkritik sikap 
taklid buta dan mendorong manusia untuk berpikir, merenung, dan meng-
ambil pelajaran dari realitas. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa tidak 
ada pertentangan antara wahyu dan akal yang sehat, karena keduanya 
berasal dari sumber kebenaran yang sama. Oleh karena itu, pendidikan 
yang membatasi nalar dan mematikan daya kritis justru bertentangan 
dengan spirit Islam itu sendiri.

Tradisi logika atau mantiq dalam Islam klasik berkembang sebagai 
upaya sistematis untuk menjaga ketertiban berpikir dan menghindari kesa-
lahan penalaran. Al-Farabi dan Ibn Sina memandang logika bukan sebagai 
ancaman bagi iman, melainkan sebagai alat etis-intelektual agar manusia 

vi



tidak terjerumus dalam kekeliruan berpikir yang dapat berdampak pada 
tindakan yang tidak adil. Ketika pendidikan fiqih mengabaikan logika dan 
rasionalitas, yang muncul bukanlah kesalehan yang matang, melainkan 
dogmatisme yang rapuh dan mudah berubah menjadi intoleransi.

Buku ini lahir dari kegelisahan intelektual dan moral terhadap prak-
tik pendidikan Islam yang semakin menjauh dari misi pembebasan. 
Kegelisahan ini tidak dimaksudkan untuk menolak tradisi fiqih, melainkan 
untuk membacanya ulang secara kritis dan bertanggung jawab. Jasser Auda 
(2008) melalui pendekatan maqashid syariah menunjukkan bahwa hukum 
Islam harus selalu diarahkan pada tujuan-tujuan kemanusiaan seperti 
keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan martabat manusia. Dalam 
konteks pendidikan, maqashid menuntut agar proses belajar benar-benar 
memerdekakan, bukan menindas.

Pendidikan yang membebaskan menuntut perubahan paradigma 
tentang peserta didik. Mereka bukan sekadar objek yang harus dibentuk 
sesuai kehendak sistem, melainkan subjek yang memiliki pengalaman, 
potensi, dan suara. Ki Hajar Dewantara (1936) menegaskan bahwa pendi-
dikan adalah proses menuntun tumbuhnya kodrat anak agar mereka 
mampu mencapai keselamatan dan kebahagiaan setinggi-tingginya sebagai 
manusia dan anggota masyarakat. Prinsip ini sejalan dengan pandangan 
Islam yang memuliakan manusia sebagai khalifah di bumi.

Kesadaran menjadi jantung pendidikan pembebasan. Paulo Freire 
(1970) membedakan kesadaran magis, naif, dan kritis sebagai tahapan 
manusia dalam memahami realitas sosialnya. Pendidikan yang hanya 
menekankan kepatuhan akan berhenti pada kesadaran naif, sedangkan 
pendidikan yang dialogis dan reflektif membuka jalan menuju kesadaran 
kritis yang memungkinkan manusia membaca, menafsirkan, dan meng-
ubah realitas. Tradisi Islam, dengan konsep ijtihad dan ikhtilaf, sejatinya 
menyediakan fondasi epistemologis yang kuat bagi tumbuhnya kesadaran 
kritis ini.

Fiqih pendidikan yang membebaskan berakar kuat pada tauhid. Tauhid 
tidak hanya bermakna pengakuan teologis atas keesaan Tuhan, tetapi juga 

vii



pembebasan eksistensial manusia dari segala bentuk penghambaan selain 
kepada Allah. Ali Shariati (1979) menyebut tauhid sebagai ideologi pembe-
basan yang menolak dominasi manusia atas manusia. Dalam pendidikan, 
tauhid menuntut keberanian untuk membebaskan akal, nurani, dan krea-
tivitas dari ketakutan berpikir dan berbicara.

Rahmah merupakan etika utama pendidikan Islam. Nabi Muhammad 
dikenal sebagai pendidik yang mengedepankan dialog, empati, dan 
pemahaman konteks. Hadis-hadis menunjukkan bahwa Rasulullah tidak 
mempersulit, tidak mempermalukan, dan tidak mematikan inisiatif. Prinsip 
ini menegaskan bahwa pendidikan yang berbasis ketakutan, ancaman, dan 
hukuman berlebihan bertentangan dengan teladan profetik.

Pendidikan tidak pernah terlepas dari relasi kuasa. Louis Althusser 
(1971) menunjukkan bahwa institusi pendidikan sering berfungsi sebagai 
aparatus ideologis yang mereproduksi nilai dan kepentingan dominan. 
Oleh karena itu, fiqih pendidikan yang membebaskan harus kritis terhadap 
bagaimana kurikulum, metode, dan evaluasi dapat menjadi alat dominasi 
atau justru sarana emansipasi.

Keadilan sosial menjadi horizon besar pendidikan Islam. Ibn Khaldun 
(2005) menegaskan bahwa ketidakadilan adalah awal kehancuran pera-
daban. Pendidikan yang membebaskan tidak hanya mencetak individu 
cerdas secara intelektual, tetapi juga manusia yang peka terhadap ketim-
pangan dan memiliki komitmen moral untuk memperjuangkan keadilan.

Manusia merdeka yang menjadi tujuan buku ini bukanlah manu-
sia tanpa nilai, melainkan manusia yang sadar dan bertanggung jawab. 
Nurcholish Madjid (1997) menegaskan bahwa kebebasan adalah konseku-
ensi logis dari tauhid, karena hanya manusia yang bebas dari berhala-ber-
hala sosial dan ideologis yang dapat beriman secara autentik dan dewasa.

Peran guru dalam pendidikan pembebasan sangat menentukan. Guru 
bukan pemilik kebenaran mutlak, melainkan fasilitator dialog dan pendam-
ping pertumbuhan kesadaran. Konsep murabbi menuntut guru menjadi 
teladan etis dan intelektual, bukan sekadar pelaksana kurikulum dan 
pengawas kepatuhan.

viii



Kurikulum dalam perspektif pembebasan harus berbasis tujuan kema-
nusiaan. John Dewey (1938) menegaskan bahwa pendidikan harus berang-
kat dari pengalaman nyata peserta didik dan relevan dengan kehidupan 
sosialnya. Kurikulum berbasis maqashid syariah menempatkan kemasla-
hatan manusia sebagai orientasi utama, bukan sekadar ketercapaian target 
administratif.

Evaluasi pun perlu dibebaskan dari paradigma hukuman. Kesalahan 
bukan aib, melainkan bagian dari proses belajar dan pendewasaan. Tradisi 
Islam mengenal prinsip tadarruj dan tajribah yang menekankan proses 
bertahap dan pengalaman sebagai sumber pengetahuan yang sah.

Buku ini tidak dimaksudkan sebagai doktrin final yang beku, mela-
inkan sebagai ruang dialog panjang. Hans-Georg Gadamer (1989) mene-
gaskan bahwa pemahaman selalu bersifat historis dan dialogis, sehingga 
kebenaran tumbuh melalui percakapan yang jujur dan terbuka.

Dengan demikian, Fiqih Pendidikan yang Membebaskan diharapkan 
menjadi ikhtiar intelektual dan moral untuk mengembalikan pendidikan 
Islam pada ruh awalnya: membangun manusia yang sadar, merdeka, adil, 
dan bermartabat, serta mampu menjalankan perannya sebagai khalifah 
dalam dunia yang terus berubah.

ix



x



Daftar Isi
Prakata........................................................................................................... iii
Prolog.............................................................................................................. v

BAB 1
PENDIDIKAN DAN PROYEK  
PEMBEBASAN MANUSIA........................................................ 1

Hakikat pendidikan dalam Islam ........................................................ 3
Pendidikan: antara pembebasan dan penjinakan ............................. 8
Manusia sebagai subjek, bukan objek pendidikan ......................... 12
Pendidikan sebagai amanah peradaban ........................................... 17
Krisis pendidikan Islam kontemporer.............................................. 22

BAB 2
FIQIH SEBAGAI PRODUK IJTIHAD  
DAN KESADARAN SEJARAH................................................ 27

Distingsi syariah, fiqih, dan hukum positif ..................................... 30
Fiqih sebagai hasil penalaran manusia ............................................. 34
Sejarah sosial lahirnya fiqih ............................................................... 38

xi



Bahaya sakralisasi fiqih ...................................................................... 43
Fiqih: antara etika dan kekuasaan .................................................... 48

BAB 3
EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM..................................53

Sumber pengetahuan dalam Islam ................................................... 55
Epistemologi bayani, burhani, dan irfani ........................................ 60
Ketegangan wahyu, akal, dan pengalaman ...................................... 65
Krisis epistemologis pendidikan Islam ............................................ 69
Integrasi epistemologi dalam pendidikan pembebasan ................ 73

BAB 4
AKAL, LOGIKA, DAN  
KEBEBASAN BERPIKIR.......................................................... 79

Konsep ‘aql dalam Al-Qur’an ............................................................ 81
Logika (mantiq) dalam tradisi Islam ................................................ 86
Berpikir kritis sebagai ibadah intelektual ........................................ 90
Kesalahan logika dalam pendidikan fiqih ....................................... 94
Membebaskan nalar dari ketakutan berpikir .................................. 98

BAB 5
PENDIDIKAN DALAM AL-QUR’AN  
DAN HADIS............................................................................103

Konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib .................................................. 105
Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas ............................. 110
Metode dialogis dan empatik Nabi ................................................. 114
Pendidikan nilai dan kesadaran ...................................................... 119
Pendidikan sebagai transformasi, bukan indoktrinasi ................. 123

xii



BAB 6
WARISAN ULAMA KLASIK  
TENTANG PENDIDIKAN......................................................127

Al-Ghazali dan pendidikan moral .................................................. 129
Ibn Sina dan rasionalitas pendidikan ............................................. 133
Ibn Khaldun dan pendidikan sosial ............................................... 137
Ibn Rushd dan kebebasan berpikir ................................................. 140
Membaca ulang warisan klasik secara kritis ................................. 144

BAB 7
MAZHAB FIQIH DAN PENDIDIKAN....................................149

Pendidikan dalam mazhab Hanafi ................................................. 151
Pendidikan dalam mazhab Maliki .................................................. 155
Pendidikan dalam mazhab Syafi’i ................................................... 159
Pendidikan dalam mazhab Hanbali ............................................... 162
Fleksibilitas mazhab dan peluang pembebasan ............................ 166

BAB 8
KRITIK TERHADAP FIQIH  
PENDIDIKAN FORMALISTIK...............................................171

Fiqih sebagai alat legitimasi kuasa .................................................. 173
Pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman .............................. 177
Kekerasan simbolik atas nama agama ............................................ 181
Kepatuhan semu dan moralitas palsu ............................................ 184
Dampak fiqih formalistik pada peserta didik ............................... 188

xiii



BAB 9
KESADARAN, IDEOLOGI, DAN PENDIDIKAN....................193

Pendidikan dan pembentukan kesadaran ..................................... 195
Kesadaran magis, naif, dan kritis .................................................... 199
Ideologi dalam kurikulum pendidikan .......................................... 203
QS. Al-Baqarah [2]: 170.................................................................... 205
Pendidikan dan hegemoni ............................................................... 206
Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan ............................ 210

BAB 10
PRINSIP-PRINSIP FIQIH PENDIDIKAN  
YANG MEMBEBASKAN........................................................215

Tauhid sebagai fondasi kebebasan .................................................. 217
Keadilan dan kesetaraan pendidikan ............................................. 221
Rahmah sebagai etika pedagogis .................................................... 224
Maqashid syariah dalam pendidikan ............................................. 228
Fiqih sebagai panduan etis, bukan alat represif ............................ 231

BAB 11
HAK DAN MARTABAT PESERTA DIDIK.............................237

Peserta didik sebagai manusia utuh ............................................... 239
Hak berpikir dan bertanya .............................................................. 243
Hak berbeda dan berpendapat ........................................................ 246
Hak gagal dan belajar dari kesalahan ............................................. 250
Perlindungan martabat peserta didik dalam fiqih ........................ 253

xiv



BAB 12
GURU, OTORITAS, DAN ETIKA PENDIDIKAN....................259

Guru sebagai murabbi dan fasilitator ............................................. 261
Otoritas pedagogis vs otoritarianisme ........................................... 265
Keteladanan moral dan intelektual guru ....................................... 268
Relasi dialogis guru–peserta didik ................................................. 272
Etika kekuasaan dalam pendidikan Islam ..................................... 276

BAB 13
KURIKULUM, METODE, DAN EVALUASI  
YANG MEMBEBASKAN........................................................281

Kurikulum berbasis maqashid ........................................................ 283
Integrasi ilmu agama dan sains ....................................................... 287
Metode dialogis dan reflektif ........................................................... 291
Evaluasi autentik tanpa penindasan ............................................... 294
Kritik terhadap budaya ujian dan hafalan ..................................... 298

BAB 14
PENDIDIKAN, KEADILAN SOSIAL,  
DAN PERADABAN................................................................303

Pendidikan dan kesenjangan sosial ................................................ 305
Pendidikan Islam dan demokrasi ................................................... 309
Pendidikan dan tanggung jawab sosial .......................................... 312
Pendidikan untuk keberlanjutan peradaban ................................. 316
Manusia merdeka dan masyarakat beradab .................................. 320



BAB 15
MANIFESTO FIQIH PENDIDIKAN  
YANG MEMBEBASKAN........................................................325

Sintesis konseptual fiqih pendidikan pembebasan ....................... 327
Arah baru pendidikan Islam ........................................................... 329
Strategi implementasi di sekolah dan pesantren .......................... 331
Tantangan dan resistensi perubahan .............................................. 334

Glosarium................................................................................................... 339
Daftar Pustaka............................................................................................ 345
Biografi Penulis.......................................................................................... 353

xvi



BAB 1
PENDIDIKAN DAN PROYEK  

PEMBEBASAN MANUSIA

Bab ini diletakkan sebagai pintu masuk konseptual karena pendidikan, 
sebelum dibicarakan dalam bingkai fiqih, epistemologi, atau metodologi, 
harus terlebih dahulu dipahami sebagai proyek pembebasan manusia. 
Pendidikan bukan sekadar sistem, institusi, atau kurikulum, melainkan 
proses historis dan kultural yang menentukan bagaimana manusia mema-
hami dirinya, dunianya, dan Tuhannya. Dalam perspektif Islam, pendi-
dikan sejak awal tidak dimaksudkan untuk mencetak manusia patuh 
secara mekanis, tetapi untuk melahirkan manusia sadar yang mampu 
menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi dengan akal, nurani, dan 
tanggung jawab moral. Tanpa pemahaman ini, seluruh pembahasan fiqih 
pendidikan akan terjebak pada aspek teknis-formal dan kehilangan ruh 
transformatifnya.

1



Pendidikan selalu membawa ide tentang manusia ideal. Ia tidak pernah 
netral, karena setiap sistem pendidikan secara sadar atau tidak sadar 
membentuk cara berpikir, cara merasa, dan cara bertindak peserta didik. 
Paulo Freire (1970) mengingatkan bahwa pendidikan dapat berfungsi 
sebagai alat pembebasan atau justru sebagai sarana penindasan, tergantung 
pada paradigma yang melandasinya. Dalam konteks ini, pendidikan Islam 
pun tidak kebal dari risiko berubah menjadi instrumen penjinakan, teru-
tama ketika ia lebih menekankan kepatuhan simbolik daripada kesadaran 
substantif.

Islam memandang manusia sebagai makhluk yang dianugerahi potensi 
akal, hati, dan kehendak bebas. Al-Qur’an menggambarkan manusia seba-
gai makhluk yang diajari nama-nama, yang berarti diberi kemampuan 
konseptual, reflektif, dan simbolik. Pendidikan dalam Islam, karena itu, 
tidak boleh mereduksi manusia menjadi sekadar objek yang harus dibentuk 
sesuai kehendak otoritas. Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) mene-
gaskan bahwa pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia beradab, 
yaitu manusia yang mampu mengenali kebenaran, menempatkan ilmu 
secara proporsional, dan bertindak secara etis dalam kehidupan pribadi 
maupun sosial.

Bab ini juga berangkat dari kesadaran bahwa dalam praktiknya, pendi-
dikan sering mengalami distorsi tujuan. Alih-alih membebaskan, pendi-
dikan justru membangun relasi kuasa yang hierarkis dan menindas. Peserta 
didik diposisikan sebagai penerima pasif, sementara guru dan institusi 
menjadi pemilik otoritas mutlak atas kebenaran. Model pendidikan seperti 
ini tidak hanya bertentangan dengan prinsip pedagogi modern, tetapi juga 
dengan tradisi Islam yang kaya akan dialog, perbedaan pendapat, dan 
ijtihad. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa kebenaran tidak mungkin 
dimonopoli oleh satu otoritas, karena pencarian kebenaran adalah proses 
rasional dan moral yang terus berlangsung.

Pendidikan sebagai proyek pembebasan juga tidak dapat dilepaskan 
dari konteks peradaban. Setiap peradaban besar lahir dari sistem pendi-
dikan yang mampu melahirkan manusia kreatif, kritis, dan berdaya. Ibn 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan2



Khaldun (2005) menunjukkan bahwa kemunduran peradaban sering kali 
berakar pada rusaknya sistem pendidikan, terutama ketika pendidikan 
kehilangan orientasi keadilan dan rasionalitas. Oleh karena itu, membi-
carakan pendidikan Islam berarti sekaligus membicarakan masa depan 
peradaban Islam itu sendiri.

Bab ini selanjutnya mengajak pembaca untuk melihat pendidikan 
sebagai amanah peradaban, bukan sekadar urusan administratif atau 
teknokratis. Amanah ini menuntut tanggung jawab moral yang besar, 
karena melalui pendidikanlah nilai-nilai ditanamkan, kesadaran dibentuk, 
dan masa depan dirancang. Pendidikan yang gagal membebaskan manusia 
akan melahirkan generasi yang patuh tetapi rapuh, taat tetapi tidak kritis, 
dan religius secara simbolik tetapi miskin keadilan sosial. Fazlur Rahman 
(1982) mengingatkan bahwa kegagalan pendidikan Islam modern terletak 
pada ketidakmampuannya menjembatani nilai-nilai normatif Al-Qur’an 
dengan realitas sosial yang dinamis.

Dalam konteks kontemporer, krisis pendidikan Islam semakin 
kompleks. Globalisasi, komersialisasi pendidikan, dan hegemoni ideologi 
tertentu sering kali membuat pendidikan Islam terjebak antara romantisme 
masa lalu dan pragmatisme masa kini. Di satu sisi, ada kecenderungan 
mempertahankan tradisi secara kaku tanpa refleksi kritis; di sisi lain, ada 
godaan untuk meniru sistem pendidikan modern tanpa landasan nilai 
yang kokoh. Bab ini memandang bahwa jalan keluar dari krisis tersebut 
bukanlah memilih salah satu ekstrem, melainkan membangun paradigma 
pendidikan yang membebaskan, berakar pada nilai Islam, tetapi terbuka 
terhadap dialog dengan ilmu dan realitas zaman.

Hakikat pendidikan dalam Islam 
Hakikat pendidikan dalam Islam tidak dapat dipahami secara sempit sebagai 
proses pengajaran formal atau transmisi pengetahuan semata. Pendidikan 
dalam Islam berangkat dari pandangan ontologis tentang manusia sebagai 
makhluk ciptaan Tuhan yang dianugerahi potensi akal, ruh, dan kehen-
dak bebas. Al-Qur’an menggambarkan manusia sebagai ahsani taqwim, 

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 3



makhluk dengan struktur eksistensial terbaik yang memungkinkannya 
belajar, memahami, dan bertanggung jawab atas pilihannya. Oleh karena 
itu, pendidikan dalam Islam pada dasarnya adalah proses pengembangan 
seluruh potensi kemanusiaan agar manusia mampu hidup secara sadar, 
bermakna, dan bermoral di hadapan Tuhan, sesama manusia, dan alam 
semesta.

Dalam perspektif ini, pendidikan tidak boleh direduksi menjadi seka-
dar proses teknis untuk mencapai tujuan pragmatis seperti kelulusan, 
sertifikasi, atau kesiapan kerja. Pendidikan adalah proses tazkiyah dan 
ta’dib, yakni proses penyucian diri sekaligus penanaman adab yang menata 
relasi manusia dengan ilmu dan nilai. Syed Muhammad Naquib al-Attas 
(1993) menegaskan bahwa krisis pendidikan Islam modern berakar pada 
hilangnya konsep adab, sehingga ilmu diperlakukan secara netral dan 
terlepas dari tanggung jawab moral. Pendidikan yang kehilangan adab akan 
melahirkan manusia cerdas secara intelektual, tetapi miskin kebijaksanaan 
dan kepekaan etis.

Al-Qur’an menempatkan proses pendidikan sebagai bagian inte-
gral dari misi kenabian. Nabi Muhammad tidak hanya berfungsi sebagai 
penyampai wahyu, tetapi juga sebagai pendidik yang membentuk kesa-
daran, karakter, dan visi hidup umatnya. Pendidikan profetik ini tidak dila-
kukan melalui indoktrinasi kaku, melainkan melalui dialog, keteladanan, 
dan pembiasaan reflektif. Hadis-hadis menunjukkan bahwa Rasulullah 
sering mengajukan pertanyaan, mendengarkan pengalaman sahabat, dan 
menyesuaikan pendekatan pendidikan dengan konteks individu. Hal ini 
menunjukkan bahwa hakikat pendidikan dalam Islam bersifat dialogis dan 
humanis, bukan otoriter dan mekanistik.

Hakikat pendidikan Islam juga terkait erat dengan konsep ilmu. Ilmu 
dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai akumulasi informasi, tetapi 
sebagai cahaya yang membimbing manusia menuju kebenaran dan kebi-
jaksanaan. Al-Ghazali memandang ilmu sebagai sarana mendekatkan 
diri kepada Allah, bukan sekadar alat mencapai status sosial. Dalam Ihya’ 
Ulum al-Din, Al-Ghazali menekankan bahwa ilmu yang tidak melahirkan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan4



kesadaran moral justru berpotensi menjerumuskan manusia pada kesom-
bongan dan kerusakan. Oleh karena itu, pendidikan dalam Islam harus 
selalu mengaitkan pencarian ilmu dengan pembentukan akhlak dan kesa-
daran etis.

Lebih jauh, pendidikan Islam berakar pada pandangan bahwa manusia 
adalah subjek aktif dalam proses belajar. Al-Qur’an tidak pernah meme-
rintahkan manusia untuk menerima kebenaran secara pasif, melainkan 
mendorong proses berpikir, merenung, dan mengambil pelajaran dari 
realitas. Ungkapan-ungkapan seperti afala ta’qilun dan afala tatafakkarun 
menegaskan bahwa penggunaan akal adalah bagian dari tanggung jawab 
keimanan. Ibn Rushd (1997) bahkan menyatakan bahwa berpikir rasi-
onal bukan hanya diperbolehkan, tetapi diwajibkan oleh agama, karena 
kebenaran wahyu tidak mungkin bertentangan dengan kebenaran akal 
yang sehat.

Dalam kerangka ini, hakikat pendidikan Islam adalah pembebasan 
manusia dari ketidaktahuan dan ketakutan berpikir. Pendidikan yang sejati 
membebaskan manusia dari belenggu taklid buta, dari kepatuhan tanpa 
kesadaran, dan dari penghambaan kepada otoritas yang tidak rasional. 
Paulo Freire (1970), meskipun berbicara dalam konteks pendidikan kritis 
modern, sejalan dengan prinsip ini ketika menegaskan bahwa pendi-
dikan harus memanusiakan manusia dengan menjadikannya subjek yang 
mampu membaca dan mengubah realitas. Pendidikan Islam yang sejati 
tidak bertentangan dengan gagasan ini, bahkan memiliki akar teologis dan 
historis yang lebih dalam.

Hakikat pendidikan dalam Islam juga bersifat historis dan kontekstual. 
Pendidikan tidak berlangsung dalam ruang hampa, melainkan selalu berin-
teraksi dengan kondisi sosial, politik, dan budaya masyarakat. Ibn Khaldun 
(2005) menunjukkan bahwa sistem pendidikan sangat dipengaruhi oleh 
dinamika peradaban, dan perubahan sosial menuntut penyesuaian dalam 
metode dan orientasi pendidikan. Oleh karena itu, memahami hakikat 
pendidikan Islam berarti juga menyadari bahwa bentuk-bentuk pendidikan 
dapat berubah, sementara nilai-nilai dasarnya tetap menjadi rujukan.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 5



Pendidikan Islam pada akhirnya bertujuan membentuk manusia 
yang mampu menjalankan peran kekhalifahannya secara sadar. Khalifah 
bukanlah penguasa yang sewenang-wenang, melainkan manusia yang 
bertanggung jawab menjaga keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan 
di muka bumi. Pendidikan yang hanya melahirkan manusia patuh tetapi 
tidak kritis akan gagal melahirkan khalifah yang sejati. Nurcholish Madjid 
(1997) menegaskan bahwa keimanan yang matang justru melahirkan 
manusia yang bebas, bertanggung jawab, dan terbuka terhadap dialog, 
bukan manusia yang takut berbeda atau berpikir mandiri.

QS. Al-‘Alaq [96]: 1–5

۝ ٱقرْأَْ  ۝ خلَقََ ٱلْإِنسنََٰ منِْ علَقٍَ  َبكَِّ ٱلذَّىِ خلَقََ  ٱقرْأَْ بٱِسمِْ ر

۝ علَمََّ ٱلْإِنسنََٰ ماَ لمَْ يعَلْمَْ ۝ ٱلذَّىِ علَمََّ بٱِلقْلَمَِ  َبكَُّ ٱلْأَكرْمَُ  ورَ
“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan. Dia telah 
menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan Tuhanmulah Yang 
Maha Mulia. Yang mengajar manusia dengan pena. Dia mengajarkan manusia 
apa yang tidak diketahuinya.”

Ayat pertama yang turun ini menegaskan bahwa pendidikan dalam 
Islam berangkat dari pembebasan epistemologis. Perintah iqra’ tidak diba-
tasi pada teks tertentu, melainkan mencakup seluruh realitas. Pendidikan 
Islam sejak awal tidak dimaksudkan untuk menundukkan manusia, tetapi 
untuk membebaskan manusia dari ketidaktahuan, ketakutan, dan keter-
kungkungan makna. Pengetahuan diposisikan sebagai karunia ilahi yang 
mengangkat martabat manusia, bukan sebagai alat kontrol sosial.

QS. Az-Zumar [39]: 9

قلُْ هلَْ يسَْتوَىِ ٱلذَّيِنَ يعَلْمَوُنَ وٱَلذَّيِنَ لاَ يعَلْمَوُنَ ۗ إِنمَّاَ يتَذَكَرَُّ أُو۟لوُا۟ ٱلْأَلبْبَِٰ
“Katakanlah: Apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang 
yang tidak mengetahui? Sesungguhnya hanya orang-orang berakal yang dapat 
mengambil pelajaran.”

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan6



Ayat ini menegaskan bahwa pendidikan adalah proses pemuliaan 
akal. Keunggulan manusia bukan pada kepatuhan buta, tetapi pada kesa-
daran reflektif (ulul albab). Maka, pendidikan Islam yang menumpulkan 
akal atau melarang bertanya justru bertentangan dengan hakikat wahyu 
itu sendiri.

Hadits 1 – Kewajiban Mencari Ilmu

يضَةٌ علَىَ كلُِّ مسُْلمٍِ طَلبَُ العْلِمِْ فرَِ
“Menuntut ilmu itu wajib atas setiap Muslim.” (HR. Ibnu Mājah, no. 224, 
Dinilai hasan–sahih oleh Al-Albani dalam Ṣaḥīḥ Ibn Mājah)

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan dalam Islam adalah hak 
dan kewajiban universal, bukan privilese elit. Pendidikan tidak boleh 
dimonopoli, dibatasi, atau dijadikan alat seleksi sosial yang menyingkirkan 
kelompok lemah. Kewajiban menuntut ilmu berarti kewajiban menyedia-
kan sistem pendidikan yang adil dan memerdekakan.

Hadits 2 – Pendidikan sebagai Proses Memudahkan

إِنمَّاَ بعُثِتُْ معُلَمِّاً
“Sesungguhnya aku diutus sebagai pendidik.” (HR. Ibnu Mājah, no. 229, Dinilai 
sahih oleh Al-Albani)

Nabi Muhammad menegaskan identitas profetiknya sebagai pendidik, 
bukan penguasa atau algojo moral. Pendidikan Nabi bersifat membimbing, 
memudahkan, dan memanusiakan. Ini menjadi dasar bahwa hakikat pendi-
dikan Islam bukan indoktrinasi, melainkan pendampingan kesadaran.

Dengan demikian, hakikat pendidikan dalam Islam adalah proses 
pembentukan manusia seutuhnya—manusia yang berilmu, beradab, bera-
kal sehat, dan berkesadaran moral. Pendidikan bukan sekadar jalan menuju 
keterampilan hidup, tetapi jalan menuju pemaknaan hidup. Ia adalah 
proyek pembebasan yang menuntun manusia keluar dari kegelapan menuju 

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 7



cahaya kesadaran, sebagaimana misi utama wahyu itu sendiri. Pemahaman 
inilah yang menjadi fondasi bagi pembahasan-pembahasan selanjutnya 
tentang fiqih pendidikan yang membebaskan, agar hukum, metode, dan 
kebijakan pendidikan tidak kehilangan ruh kemanusiaannya.

Pendidikan: antara pembebasan dan penjinakan 
Pendidikan selalu berada pada persimpangan jalan antara dua kemung-
kinan yang berlawanan: menjadi sarana pembebasan manusia atau justru 
berubah menjadi alat penjinakan yang halus namun sistematis. Sejak awal, 
pendidikan membawa kekuatan besar untuk membentuk cara berpikir, 
sikap hidup, dan orientasi moral manusia. Kekuatan inilah yang membuat 
pendidikan tidak pernah netral. Ia selalu berpihak, sadar atau tidak, pada 
kepentingan tertentu—entah pada pembebasan martabat manusia atau 
pada pelestarian struktur kuasa yang menindas. Dalam konteks Islam, 
pertaruhan ini menjadi sangat serius, karena pendidikan dikaitkan lang-
sung dengan misi profetik dan tanggung jawab kekhalifahan manusia.

Pendidikan pembebasan berangkat dari pandangan bahwa manusia 
adalah subjek yang berkesadaran, mampu berpikir, menilai, dan mengambil 
keputusan secara bertanggung jawab. Pendidikan jenis ini menumbuh-
kan keberanian intelektual, kejujuran moral, dan kemampuan membaca 
realitas secara kritis. Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan 
pembebasan tidak memindahkan pengetahuan secara satu arah, melainkan 
membangun dialog yang memungkinkan peserta didik memahami dunia 
sekaligus menyadari posisinya di dalam dunia tersebut. Dalam pendidikan 
pembebasan, belajar bukan sekadar menerima jawaban, tetapi terutama 
belajar mengajukan pertanyaan yang bermakna.

Sebaliknya, pendidikan penjinakan bekerja dengan cara yang tampak 
rapi, tertib, dan bahkan religius, tetapi sesungguhnya mematikan daya 
hidup manusia. Pendidikan jenis ini menekankan kepatuhan, ketertiban, 
dan keseragaman sebagai nilai utama. Peserta didik dibiasakan menerima 
otoritas tanpa kritik, menghafal tanpa memahami, dan menaati aturan 
tanpa ruang refleksi. Dalam kerangka ini, pendidikan tidak lagi membentuk 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan8



manusia merdeka, melainkan individu yang jinak secara intelektual dan 
moral—taat secara lahiriah, tetapi rapuh secara kesadaran.

Dalam praktik pendidikan Islam, penjinakan sering berlangsung mela-
lui simbol-simbol keagamaan. Ajaran agama disampaikan dalam bentuk 
perintah dan larangan yang kaku, tanpa ruang dialog tentang makna, 
tujuan, dan konteksnya. Fiqih diajarkan sebagai daftar hukum yang harus 
ditaati, bukan sebagai hasil ijtihad yang dapat dipahami, dikaji, dan diper-
debatkan secara bertanggung jawab. Wael B. Hallaq (2009) mengingatkan 
bahwa ketika hukum agama dipisahkan dari kesadaran etis dan rasional, ia 
mudah berubah menjadi instrumen kekuasaan yang membungkam nalar.

Pendidikan penjinakan sering kali dibenarkan atas nama ketertiban 
dan stabilitas. Peserta didik yang kritis dianggap mengganggu, pertanyaan 
dipandang sebagai bentuk pembangkangan, dan perbedaan pendapat 
dicurigai sebagai ancaman terhadap otoritas. Dalam situasi seperti ini, 
pendidikan kehilangan fungsinya sebagai ruang aman bagi pencarian 
kebenaran. Ibn Rushd (1997) telah lama mengingatkan bahwa melarang 
manusia berpikir sama dengan menutup jalan menuju kebenaran, karena 
kebenaran tidak lahir dari ketakutan, melainkan dari pencarian rasional 
yang jujur.

Islam sejatinya menolak model pendidikan penjinakan. Al-Qur’an 
mengisahkan bagaimana para nabi berhadapan dengan masyarakat yang 
terjebak dalam kepatuhan buta terhadap tradisi dan otoritas. Seruan tauhid 
selalu disertai dengan ajakan berpikir kritis terhadap struktur sosial yang 
menindas dan keyakinan yang diwarisi tanpa refleksi. Dalam konteks ini, 
pendidikan pembebasan bukanlah gagasan asing dalam Islam, melainkan 
bagian dari inti ajaran yang menuntut manusia keluar dari kegelapan 
menuju cahaya kesadaran.

Namun demikian, pendidikan pembebasan sering disalahpahami 
sebagai kebebasan tanpa batas. Padahal, pembebasan dalam pendidikan 
Islam tidak identik dengan relativisme moral atau penolakan terhadap 
nilai. Pembebasan justru bermakna memampukan manusia memahami 
nilai secara sadar dan bertanggung jawab. Ali Shariati (1979) menegaskan 

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 9



bahwa pembebasan sejati adalah pembebasan dari segala bentuk pengham-
baan selain kepada Allah, termasuk penghambaan kepada sistem, tradisi, 
dan otoritas yang tidak adil. Dalam pendidikan, ini berarti membebaskan 
manusia dari ketakutan berpikir dan berbicara, bukan membebaskan dari 
tanggung jawab moral.

Pendidikan pembebasan menuntut perubahan relasi antara guru dan 
peserta didik. Guru tidak lagi diposisikan sebagai penguasa kebenaran, 
melainkan sebagai mitra dialog yang mendampingi proses pencarian 
makna. Relasi ini menumbuhkan rasa percaya diri intelektual dan kebe-
ranian moral pada peserta didik. Ki Hajar Dewantara (1936) menekankan 
bahwa pendidikan harus memerdekakan manusia secara lahir dan batin, 
sehingga peserta didik mampu berdiri sebagai pribadi yang mandiri dan 
bertanggung jawab.

Dalam konteks peradaban, pilihan antara pendidikan pembebasan dan 
penjinakan akan menentukan arah masa depan masyarakat. Pendidikan 
penjinakan mungkin menghasilkan ketertiban jangka pendek, tetapi ia 
melahirkan generasi yang pasif, mudah dimanipulasi, dan miskin daya 
cipta. Sebaliknya, pendidikan pembebasan melahirkan manusia yang 
kritis, kreatif, dan berani bertanggung jawab, meskipun prosesnya lebih 
menantang dan penuh ketegangan. Ibn Khaldun (2005) menunjukkan 
bahwa peradaban yang besar lahir dari masyarakat yang memiliki tradisi 
berpikir dan pendidikan yang rasional serta adil.

QS. Al-Baqarah [2]: 256

لاَ إِكرْاَهَ فىِ ٱلديِّنِ ۖ قدَ تبَّيَنََّ ٱلرشُّْدُ منَِ ٱلغْىَِّ
“Tidak ada paksaan dalam agama. Sungguh telah jelas jalan yang benar dari 
jalan yang sesat.”

Ayat ini merupakan fondasi etis pendidikan Islam yang paling 
radikal dan membebaskan. Jika dalam urusan iman—yang paling sakral—
tidak dibenarkan paksaan, maka dalam pendidikan sebagai proses menuju 
kesadaran iman, paksaan apalagi ketakutan jelas bertentangan dengan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan10



ruh wahyu. Pendidikan yang memaksa hanya menghasilkan kepatuhan 
lahiriah, bukan keyakinan batin.

Ayat ini juga menegaskan bahwa kebenaran tidak membutuhkan 
penjinakan. Kebenaran justru menjadi kuat ketika dipahami secara sadar. 
Maka pendidikan Islam sejatinya berfungsi sebagai ruang klarifikasi 
makna, bukan ruang penundukan kehendak.

QS. Thaha [20]: 44

فقَوُلاَ لهَۥُ قوَلْاًۭ ليَّنِّاًۭ لعَّلَهَّۥُ يتَذَكَرَُّ أَوْ يَخشْىَٰ
“Maka berbicaralah kamu berdua kepadanya dengan kata-kata yang lemah 
lembut, mudah-mudahan ia ingat atau takut (kepada Allah).”

Ayat ini ditujukan kepada Musa dan Harun ketika menghadapi 
Fir’aun—simbol kekuasaan paling tiranik dalam sejarah. Jika kepada Fir’aun 
saja Allah memerintahkan bahasa pedagogis yang lembut dan dialogis, 
maka pendidikan yang keras, mengintimidasi, dan menakut-nakuti peserta 
didik tidak memiliki legitimasi ilahiah. Ayat ini menunjukkan bahwa 
pembebasan tidak lahir dari kekerasan, tetapi dari pendekatan humanis 
yang menyentuh kesadaran.

Hadits 1 – Nabi Menolak Kekerasan dalam Pendidikan

ُ ماَ كاَنَ الرفِّقُْ فيِ شيَْءٍ إِلاَّ زاَنهَُ، ولَاَ نزُعَِ منِْ شيَْءٍ إِلاَّ شَانهَ
“Tidaklah kelembutan ada pada sesuatu melainkan ia menghiasinya, dan 
tidaklah dicabut dari sesuatu melainkan ia merusaknya.” (HR. Muslim, no. 
2594)

Hadits ini adalah prinsip pedagogis universal. Pendidikan yang 
kehilangan kelembutan akan kehilangan keindahan dan maknanya. 
Kekerasan—baik fisik, verbal, maupun simbolik—bukan hanya tidak efek-
tif, tetapi merusak jiwa dan nalar peserta didik. Dalam fiqih pendidikan 
yang membebaskan, kekerasan pedagogis adalah bentuk fasad (kerusakan) 
yang harus dicegah.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 11



Hadits 2 – Nabi Membebaskan dari Ketakutan

ِّروُا يسَرِّوُا ولَاَ تعُسَرِّوُا، وَبشَرِّوُا ولَاَ تنُفَ
“Mudahkanlah, jangan mempersulit; berilah kabar gembira, jangan membuat 
orang lari.” (HR. Al-Bukhari no. 69, HR. Muslim no. 1734)

Hadits ini secara eksplisit menolak pendidikan yang menakutkan 
dan menekan. Pendidikan yang membuat orang lari dari ilmu dan agama 
adalah pendidikan yang gagal secara profetik. Nabi menegaskan bahwa 
metode yang benar adalah yang membangun harapan dan keberanian, 
bukan ketakutan.

Dengan demikian, subbab ini menegaskan bahwa pendidikan Islam 
selalu berada dalam tarik-menarik antara pembebasan dan penjinakan. 
Pilihan paradigma pendidikan bukan sekadar pilihan pedagogis, tetapi 
pilihan etis dan peradaban. Pendidikan Islam yang membebaskan adalah 
pendidikan yang setia pada ruh tauhid, memuliakan akal, dan menumbuh-
kan kesadaran moral. Sebaliknya, pendidikan yang menjinakkan—meski-
pun dibungkus bahasa agama—berpotensi mengkhianati misi profetik dan 
mereduksi Islam menjadi sekadar simbol tanpa daya transformasi. Dari 
sinilah urgensi membangun fiqih pendidikan yang membebaskan menjadi 
semakin nyata dan tak terelakkan.

Manusia sebagai subjek, bukan objek pendidikan 
Salah satu persoalan paling mendasar dalam dunia pendidikan adalah 
bagaimana manusia diposisikan di dalam proses belajar. Apakah manusia 
dipahami sebagai subjek yang sadar, berpikir, dan berkehendak, ataukah 
sekadar objek yang harus dibentuk, diatur, dan diarahkan sesuai kepen-
tingan sistem? Pertanyaan ini bukan sekadar teknis pedagogis, melainkan 
pertanyaan filosofis dan teologis yang menentukan arah seluruh praktik 
pendidikan. Dalam perspektif Islam, manusia sejak awal diposisikan seba-
gai subjek moral dan intelektual, bukan sebagai benda pasif yang menunggu 
instruksi. Al-Qur’an menggambarkan manusia sebagai makhluk yang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan12



diberi amanah, akal, dan tanggung jawab, sehingga setiap bentuk pendi-
dikan yang mereduksi manusia menjadi objek sesungguhnya bertentangan 
dengan hakikat penciptaannya.

Konsep kekhalifahan manusia dalam Islam secara tegas menempatkan 
manusia sebagai pelaku aktif dalam sejarah. Khalifah bukanlah makhluk 
yang hanya menjalankan perintah secara mekanis, tetapi makhluk yang 
diberi kemampuan menimbang, memilih, dan mempertanggungjawabkan 
tindakannya. Pendidikan yang memperlakukan manusia sebagai objek—
yang hanya menerima, menghafal, dan menaati—telah mencabut dimensi 
kekhalifahan ini dari proses pembelajaran. Syed Muhammad Naquib 
al-Attas (1993) menegaskan bahwa pendidikan yang benar harus memben-
tuk manusia yang mengenali tanggung jawabnya terhadap Tuhan, dirinya, 
dan masyarakat, bukan manusia yang sekadar patuh secara lahiriah.

Dalam praktik pendidikan modern, termasuk pendidikan Islam, 
objektifikasi peserta didik sering terjadi secara halus dan sistematis. 
Kurikulum disusun tanpa melibatkan suara peserta didik, metode pembel-
ajaran menutup ruang dialog, dan evaluasi digunakan sebagai alat kontrol, 
bukan refleksi. Paulo Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai dehu-
manisasi, yaitu situasi ketika manusia diperlakukan sebagai objek dari 
kehendak orang lain. Pendidikan semacam ini mungkin tampak efektif 
secara administratif, tetapi ia gagal membentuk manusia yang merdeka 
secara intelektual dan moral.

Islam sejatinya memiliki tradisi kuat dalam memposisikan manusia 
sebagai subjek pendidikan. Al-Qur’an tidak memerintahkan manusia untuk 
menerima kebenaran secara pasif, tetapi mengajak mereka untuk berpikir, 
bertanya, dan mengambil pelajaran dari pengalaman. Kisah dialog para 
nabi dengan umatnya menunjukkan bahwa wahyu tidak disampaikan 
dalam ruang kosong, melainkan melalui percakapan yang melibatkan 
kesadaran dan pilihan manusia. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa 
kebenaran hanya bermakna jika dipahami secara sadar, bukan sekadar 
diterima karena otoritas.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 13



Menjadikan manusia sebagai subjek pendidikan berarti mengakui 
pengalaman hidup peserta didik sebagai bagian sah dari proses belajar. 
Pendidikan tidak dimulai dari nol, karena setiap manusia datang ke ruang 
belajar dengan latar belakang sosial, budaya, dan psikologis yang memben-
tuk cara pandangnya terhadap dunia. Ki Hajar Dewantara (1936) menekan-
kan bahwa pendidikan adalah proses menuntun, bukan memaksa, karena 
setiap anak memiliki kodrat dan potensi yang harus dihormati. Prinsip ini 
sejalan dengan pandangan Islam yang memuliakan fitrah manusia sebagai 
dasar pengembangan diri.

Objektifikasi dalam pendidikan juga sering berkaitan dengan relasi 
kuasa. Ketika guru dan institusi memonopoli kebenaran, peserta didik kehi-
langan ruang untuk mengembangkan otonomi berpikir. Dalam konteks ini, 
pendidikan tidak lagi menjadi ruang pembebasan, melainkan arena repro-
duksi kekuasaan. Louis Althusser (1971) menunjukkan bahwa institusi 
pendidikan dapat berfungsi sebagai aparatus ideologis yang membentuk 
subjek-subjek patuh sesuai kepentingan dominan. Pendidikan Islam yang 
tidak kritis terhadap relasi kuasa ini berisiko mengulangi pola penindasan 
atas nama nilai-nilai suci.

Memposisikan manusia sebagai subjek pendidikan juga berarti meng-
akui hak untuk berbeda. Perbedaan pandangan, pertanyaan kritis, dan 
bahkan kesalahan adalah bagian alami dari proses belajar. Al-Ghazali 
mengingatkan bahwa pencarian ilmu selalu melibatkan keraguan dan 
proses, bukan kepastian instan. Pendidikan yang menghukum perbedaan 
dan kesalahan sesungguhnya sedang membunuh potensi intelektual dan 
moral peserta didik. Dalam Islam, perbedaan pendapat (ikhtilaf) justru 
dipandang sebagai rahmat, selama dikelola dengan adab dan tanggung 
jawab.

Pendidikan yang memanusiakan manusia sebagai subjek juga menun-
tut perubahan peran guru. Guru tidak lagi diposisikan sebagai pusat 
pengetahuan yang tak terbantahkan, melainkan sebagai pendamping yang 
membantu peserta didik menemukan makna dan arah. Konsep murabbi 
dalam Islam menekankan peran guru sebagai pembina kepribadian dan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan14



kesadaran, bukan sekadar pengajar materi. Relasi ini menciptakan ruang 
dialog yang sehat, di mana pengetahuan tumbuh melalui interaksi, bukan 
paksaan.

Dalam perspektif peradaban, pendidikan yang menjadikan manu-
sia sebagai subjek merupakan syarat utama bagi lahirnya masyarakat 
yang berdaya. Masyarakat yang warganya terbiasa berpikir, bertanya, dan 
bertanggung jawab akan lebih mampu menghadapi perubahan dan krisis. 
Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa peradaban yang bertahan lama 
adalah peradaban yang memiliki tradisi pendidikan rasional dan adil, 
bukan yang mengandalkan kepatuhan buta.

QS. Al-Isra’ [17]: 70

يبِّتَِٰ  ورَزَقَنْهَٰمُ منَِّ ٱلطَّ وٱَلبْحَْرِ  وحَمَلَنْهَٰمُْ فىِ ٱلبْرَِّ  ولَقَدَْ كرَمَّْناَ بنَىِٓ ءاَدمََ 

لنْهَٰمُْ علَىَٰ كَثيِرٍۢ ممِّنَّْ خلَقَْناَ تفَْضِيلاً وفَضََّ
“Sungguh Kami telah memuliakan anak cucu Adam, Kami angkut mereka 
di darat dan di laut, Kami beri mereka rezeki dari yang baik-baik, dan Kami 
lebihkan mereka atas banyak makhluk yang Kami ciptakan dengan kelebihan 
yang sempurna.”

Ayat ini merupakan fondasi ontologis pendidikan Islam. Manusia 
dimuliakan (karāmah insāniyyah) sebelum ia patuh, sebelum ia berilmu, 
bahkan sebelum ia beriman. Artinya, martabat manusia bukan hasil pendi-
dikan, melainkan prasyarat pendidikan. Maka, setiap sistem pendidikan 
yang memperlakukan peserta didik sebagai objek manipulasi, komoditas 
nilai, atau alat kepentingan institusional adalah pelanggaran langsung 
terhadap prinsip karamah insaniyah.

Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, ayat ini menegaskan 
bahwa peserta didik adalah subjek bermartabat yang memiliki kehendak, 
akal, dan potensi refleksi. Pendidikan tidak boleh “membentuk manusia” 
dengan cara mematahkan kemanusiaannya.

QS. Asy-Syams [91]: 7–10

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 15



۝ قدَْ أَفلْحََ منَ  ۝ فأََلهْمَهَاَ فجُوُرهَاَ وتَقَْوىَٰهاَ  ونَفَْسٍۢ ومَاَ سَوىَّٰهاَ 

ىهٰاَ ۝ وقَدَْ خاَبَ منَ دسََّ ىهٰاَ  زكََّ
“Dan demi jiwa serta penyempurnaannya. Maka Allah mengilhamkan 
kepadanya jalan kefasikan dan ketakwaannya. Sungguh beruntung orang yang 
menyucikannya, dan sungguh rugi orang yang mengotorinya.”

Ayat ini menegaskan bahwa manusia memiliki agensi moral. 
Pendidikan dalam Islam bukan proses “mengisi bejana kosong”, melain-
kan proses pendampingan penyadaran terhadap potensi moral yang telah 
ada. Pendidikan yang meniadakan pilihan, pertanyaan, dan refleksi berarti 
menafikan struktur fitrah manusia itu sendiri.

Hadits 1 – Larangan Merendahkan Manusia

َ بِحسَْبِ ٱمْرئٍِۢ منَِّ ٱلشرَِّّ أَنْ يَحقْرَِ أَخاَهُ ٱلمْسُْلمِ
“Cukuplah seseorang dikatakan berbuat jahat jika ia merendahkan saudaranya 
sesama Muslim.” (HR. Muslim, no. 2564)

Hadits ini memiliki implikasi pedagogis yang sangat kuat. Merendahkan 
peserta didik—melalui ejekan, label bodoh, mempermalukan di depan 
kelas, atau ancaman simbolik—bukan sekadar kesalahan metodologis, 
tetapi dosa etis. Pendidikan yang membebaskan menjadikan perlindungan 
martabat peserta didik sebagai prinsip fiqhiyah yang tidak bisa ditawar.

Hadits 2 – Nabi Menghargai Pilihan dan Kesadaran

إِنمَّاَ ٱلْأَعمْاَلُ بٱِلنيِّاَّتِ
“Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niatnya.” (HR. Al-Bukhari, 
no. 1, HR. Muslim, no. 1907)

Hadits ini menegaskan bahwa nilai tindakan manusia terletak pada 
kesadaran internal, bukan semata kepatuhan eksternal. Pendidikan yang 
hanya mengejar perilaku tampak, tanpa memperhatikan kesadaran dan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan16



niat peserta didik, adalah pendidikan yang kehilangan orientasi profetik. 
Manusia tidak diperlakukan sebagai subjek bermakna, melainkan sebagai 
objek kontrol.

Dengan demikian, menempatkan manusia sebagai subjek, bukan 
objek pendidikan, merupakan prinsip fundamental dalam fiqih pendidikan 
yang membebaskan. Prinsip ini menuntut perubahan paradigma dalam 
kurikulum, metode, evaluasi, dan relasi pedagogis. Pendidikan Islam 
yang setia pada misi pembebasan tidak boleh puas dengan menghasilkan 
manusia patuh secara formal, tetapi harus berani melahirkan manusia 
merdeka yang sadar, kritis, dan bertanggung jawab. Dari sinilah pendi-
dikan dapat kembali menjalankan perannya sebagai proyek pemanusiaan 
dan pembebasan, bukan sebagai alat penjinakan yang dibungkus dengan 
bahasa moral dan agama.

Pendidikan sebagai amanah peradaban 
Pendidikan dalam Islam tidak pernah dipahami sebagai urusan individual 
semata, melainkan sebagai amanah peradaban yang menentukan arah, 
kualitas, dan keberlanjutan kehidupan manusia secara kolektif. Setiap 
generasi mewarisi peradaban bukan hanya melalui harta, kekuasaan, atau 
teknologi, tetapi terutama melalui sistem pendidikan yang mentrans-
misikan nilai, pengetahuan, cara berpikir, dan orientasi hidup. Karena 
itu, pendidikan selalu memiliki dimensi historis dan peradaban yang 
jauh melampaui ruang kelas. Dalam perspektif ini, kegagalan pendidikan 
bukan sekadar kegagalan institusional, tetapi kegagalan peradaban dalam 
menyiapkan manusia untuk menghadapi tantangan zamannya secara 
bermartabat.

Islam memandang amanah sebagai konsep moral yang sangat funda-
mental. Amanah tidak hanya berkaitan dengan kepercayaan personal, 
tetapi juga tanggung jawab sosial dan historis. Al-Qur’an menggambarkan 
amanah sebagai beban berat yang bahkan langit dan bumi enggan memi-
kulnya, tetapi manusia menerimanya dengan segala risikonya. Pendidikan, 
dalam kerangka ini, merupakan bagian dari amanah tersebut, karena 

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 17



melalui pendidikanlah manusia diajarkan bagaimana memahami amanah 
kekhalifahan: menjaga keadilan, memelihara keseimbangan, dan mengelola 
kehidupan dengan kebijaksanaan. Pendidikan yang gagal menanamkan 
kesadaran amanah akan melahirkan generasi yang cakap secara teknis 
tetapi rapuh secara moral.

Sejarah peradaban Islam menunjukkan bahwa kemajuan intelektual 
dan sosial selalu berjalan seiring dengan perhatian serius terhadap pendi-
dikan. Lembaga-lembaga seperti kuttab, madrasah, dan halaqah ilmiah 
bukan hanya pusat pengajaran ilmu agama, tetapi juga ruang dialog filsafat, 
sains, dan etika. Ibn Khaldun (2005) menegaskan bahwa kualitas pendi-
dikan sangat menentukan kekuatan atau kemunduran peradaban, karena 
pendidikan membentuk malakah—yakni kemampuan berpikir dan bertin-
dak yang tertanam kuat dalam diri manusia. Ketika pendidikan kehilangan 
orientasi rasional dan etis, peradaban pun memasuki fase kemunduran.

Pendidikan sebagai amanah peradaban menuntut visi jangka panjang. 
Pendidikan tidak boleh dikurung dalam target jangka pendek seperti angka 
kelulusan, peringkat, atau kepatuhan administratif. Orientasi sempit sema-
cam ini justru berpotensi mengorbankan kualitas manusia yang dihasilkan. 
John Dewey (1938) menegaskan bahwa pendidikan sejati adalah proses 
pembentukan pengalaman yang berkelanjutan, bukan sekadar pencapaian 
hasil instan. Dalam konteks Islam, visi jangka panjang ini terkait dengan 
pembentukan manusia yang mampu hidup bermakna, adil, dan bertang-
gung jawab lintas generasi.

Namun, dalam praktik kontemporer, pendidikan sering direduksi 
menjadi instrumen ekonomi dan politik. Pendidikan diarahkan untuk 
memenuhi kebutuhan pasar kerja atau kepentingan kekuasaan, sementara 
dimensi pembentukan karakter dan kesadaran sosial terpinggirkan. Paulo 
Freire (1970) mengingatkan bahwa pendidikan yang tunduk sepenuhnya 
pada logika teknokratis akan kehilangan fungsi pembebasannya dan beru-
bah menjadi alat reproduksi ketimpangan sosial. Dalam pendidikan Islam, 
reduksi ini semakin problematis ketika dibungkus dengan legitimasi moral 
dan simbol keagamaan, sehingga sulit dikritik secara terbuka.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan18



Pendidikan sebagai amanah peradaban juga menuntut keberanian 
untuk membaca ulang tradisi. Tradisi bukan untuk dibekukan, melainkan 
untuk dihidupkan kembali melalui dialog dengan realitas zaman. Fazlur 
Rahman (1982) menegaskan bahwa kegagalan umat Islam modern terletak 
pada ketidakmampuan mengembangkan metodologi yang menghubung-
kan nilai normatif wahyu dengan konteks historis yang terus berubah. 
Pendidikan yang setia pada amanah peradaban harus mampu menjaga 
kesinambungan nilai sekaligus membuka ruang pembaruan.

Dalam kerangka ini, peran pendidik menjadi sangat strategis. Guru 
bukan sekadar pelaksana kurikulum, tetapi penjaga nilai dan arah pera-
daban. Konsep murabbi menempatkan guru sebagai figur yang mena-
namkan kesadaran amanah, bukan hanya mentransfer pengetahuan. 
Keteladanan moral dan intelektual guru menjadi bagian dari proses pendi-
dikan yang tidak tertulis, tetapi sangat menentukan. Al-Ghazali menekan-
kan bahwa ilmu tanpa keteladanan akan kehilangan daya pengaruhnya 
dalam membentuk karakter manusia.

Pendidikan sebagai amanah peradaban juga mengandaikan keterli-
batan seluruh masyarakat. Pendidikan tidak dapat diserahkan sepenuhnya 
kepada institusi formal, karena nilai dan kesadaran juga dibentuk melalui 
keluarga, komunitas, dan budaya. Dalam Islam, tanggung jawab pendidikan 
bersifat kolektif, sebagaimana ditegaskan dalam konsep amar ma’ruf nahi 
munkar yang menuntut kepedulian sosial terhadap kualitas moral dan 
intelektual masyarakat. Pendidikan yang tercerabut dari konteks sosialnya 
akan kehilangan relevansi dan daya transformasinya.

Lebih jauh, amanah peradaban menuntut pendidikan yang sensitif 
terhadap keadilan sosial. Pendidikan tidak boleh menjadi hak istimewa 
segelintir kelompok, karena ketimpangan akses pendidikan akan melang-
gengkan ketidakadilan struktural. Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa 
ketidakadilan yang terus-menerus akan merusak fondasi peradaban, karena 
ia melemahkan solidaritas sosial dan kepercayaan publik. Pendidikan Islam 
yang membebaskan harus berpihak pada keadilan sebagai nilai peradaban, 
bukan sekadar slogan normatif.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 19



QS. Al-Baqarah [2]: 30

ۖ قاَلوُٓا۟ أَتَجعْلَُ  َبكَُّ للِمْلََـٰٓئكِةَِ إِنىِّ جاَعلٌِۭ فىِ ٱلْأَرْضِ خلَيِفةًَۭ  وإَِذْ قاَلَ ر

فيِهاَ منَ يفُْسِدُ فيِهاَ وَيسَْفكُِ ٱلدمِّآَءَ ونََحنُْ نسُبَحُِّ بحِمَدْكَِ ونَقُدَِّسُ لكََ ۖ 

قاَلَ إِنىِّٓ أَعلْمَُ ماَ لاَ تعَلْمَوُنَ
“Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: 
‘Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di bumi.’ Mereka 
berkata: ‘Apakah Engkau hendak menjadikan di bumi orang yang akan 
membuat kerusakan di dalamnya dan menumpahkan darah, padahal kami 
senantiasa bertasbih memuji-Mu dan menyucikan-Mu?’ Tuhan berfirman: 
‘Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.’”

Ayat ini menegaskan bahwa keberadaan manusia di bumi bukan kebe-
tulan biologis, melainkan mandat peradaban. Konsep khalifah mengan-
dung tanggung jawab moral, intelektual, dan sosial untuk merawat kehi-
dupan, menegakkan keadilan, dan mencegah kerusakan. Pendidikan 
dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari mandat ini. Ia adalah instrumen 
utama pembentukan manusia berperadaban, bukan sekadar alat transfer 
pengetahuan teknis. Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, ayat ini 
menolak pendidikan yang hanya mencetak tenaga kerja patuh atau subjek 
jinak. Pendidikan harus menyiapkan manusia yang mampu berpikir jauh 
ke depan, membaca dampak tindakannya, dan bertanggung jawab atas 
masa depan bersama.

QS. Al-Qashash [28]: 77

ولَاَ تنَسَ نصَِيبكََ منَِ ٱلدنُّيْاَ ۖ   ۖ اخِرةََ  َٔ ٱلـْ ٱلداَّرَ  وٱَبتْغَِ فيِمآَ ءاَتىَكَٰ ٱللهَُّ 

وأََحْسِن كَمآَ أَحْسنََ ٱللهَُّ إِليَكَْ ۖ ولَاَ تبَغِْ ٱلفْسَاَدَ فىِ ٱلْأَرْضِ ۖ إِنَّ ٱللهََّ 

لاَ يُحبُِّ ٱلمْفُْسِديِنَ
“Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu kebahagiaan 
negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bagianmu di dunia; dan berbuat 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan20



baiklah sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu; dan janganlah kamu 
berbuat kerusakan di bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang 
yang berbuat kerusakan.”

Ayat ini menegaskan keseimbangan peradaban: spiritualitas, kemajuan 
duniawi, dan tanggung jawab sosial. Pendidikan Islam yang membebas-
kan tidak mengasingkan manusia dari dunia, tetapi mendidik manusia 
agar dunia tidak dirusak oleh keserakahan dan kebodohan. Pendidikan 
yang gagal menanamkan kesadaran ini berarti gagal menjalankan amanah 
peradaban.

Hadits 1 – Setiap Manusia adalah Pemimpin

ِ ولٌ عنَْ رعَيِتَّهِ ُٔ كُ�لكُّمُْ راَعٍۭ وكَُ�لكُّمُْ مسَْـ
“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai 
pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” ( HR. Al-Bukhari, no. 893, HR. 
Muslim, no. 1829)

Hadits ini menegaskan bahwa tanggung jawab bukan monopoli elite 
politik. Setiap manusia—termasuk pendidik dan peserta didik—memi-
liki tanggung jawab sosial. Pendidikan adalah proses mempersiapkan 
kepemimpinan etis di semua level kehidupan. Pendidikan yang tidak 
menyiapkan manusia untuk bertanggung jawab berarti mengkhianati 
amanah profetik ini.

Hadits 2 – Pendidikan untuk Masa Depan

إِذاَ قاَمتَِ ٱلسَّاعةَُ وفَىِ يدَِ أَحدَكِمُُ ٱلفْسَِيلةَُ فإَِنِ ٱسْتطَاَعَ أَنْ لاَ تقَوُمَ 

حَتىَّٰ يغَرْسِهَاَ فلَيْغَرْسِهْاَ
“Jika kiamat terjadi sementara di tangan salah seorang dari kalian ada bibit 
tanaman, maka jika ia mampu menanamnya sebelum kiamat itu terjadi, 
hendaklah ia menanamnya.” ( HR. Ahmad, no. 12981, Dinilai hasan sahih 
oleh Al-Albani)

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 21



Hadits ini merupakan manifestasi paling indah dari etika keberlan-
jutan peradaban. Pendidikan dalam Islam bukan hanya untuk hari ini, 
tetapi untuk masa depan—bahkan ketika masa depan tampak mustahil. 
Pendidikan yang membebaskan menanamkan harapan, tanggung jawab, 
dan komitmen jangka panjang terhadap kehidupan.

Dengan demikian, memahami pendidikan sebagai amanah peradaban 
berarti menempatkan pendidikan dalam horizon tanggung jawab historis 
yang luas. Pendidikan tidak hanya dituntut menghasilkan individu yang 
cerdas, tetapi juga manusia yang sadar akan perannya dalam menjaga dan 
memperbaiki dunia. Pendidikan Islam yang setia pada amanah ini harus 
berani keluar dari jebakan pragmatisme sempit dan formalitas kosong, lalu 
kembali pada misi utamanya: membentuk manusia berilmu, beradab, dan 
berkesadaran peradaban. Tanpa kesadaran ini, pendidikan berisiko kehi-
langan maknanya dan justru menjadi bagian dari krisis yang menghantui 
peradaban modern.

Krisis pendidikan Islam kontemporer
Krisis pendidikan Islam kontemporer tidak dapat dipahami sebagai perso-
alan teknis semata, seperti rendahnya mutu pembelajaran, keterbatasan 
sarana, atau lemahnya kompetensi pendidik. Krisis ini bersifat lebih menda-
sar dan struktural, karena menyentuh hilangnya orientasi filosofis dan 
moral pendidikan itu sendiri. Pendidikan Islam hari ini sering berada 
dalam kondisi terbelah antara ideal normatif yang luhur dan praktik 
empiris yang jauh dari cita-cita tersebut. Di satu sisi, pendidikan Islam 
mengklaim membawa misi pembentukan insan beriman dan berakhlak 
mulia; di sisi lain, praktik pendidikannya sering kali melahirkan manusia 
yang patuh secara simbolik tetapi rapuh secara kesadaran dan tanggung 
jawab sosial.

Salah satu sumber krisis paling menonjol adalah reduksi makna 
pendidikan menjadi sekadar instrumen pragmatis. Pendidikan Islam 
semakin terjebak dalam logika administratif, akreditasi, dan standar formal 
yang mengukur keberhasilan melalui angka, sertifikat, dan kelulusan. 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan22



Orientasi ini menggeser pendidikan dari proses pemanusiaan menuju 
produksi output yang dapat dihitung dan dilaporkan. Paulo Freire (1970) 
telah mengingatkan bahwa pendidikan yang tunduk pada logika tekno-
kratis berisiko kehilangan fungsi pembebasannya dan berubah menjadi 
alat domestikasi yang rapi dan sistematis.

Krisis berikutnya tampak pada dominasi pendekatan normatif-lega-
listik dalam pendidikan agama. Fiqih diajarkan sebagai kumpulan hukum 
yang harus ditaati tanpa ruang pemahaman kritis terhadap tujuan, rasi-
onalitas, dan konteks historisnya. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan 
bahwa fiqih sejatinya adalah tradisi intelektual yang hidup dan dinamis, 
bukan sistem hukum tertutup yang kebal dari kritik. Ketika fiqih direduksi 
menjadi dogma pedagogis, pendidikan Islam kehilangan daya dialogisnya 
dan berubah menjadi ruang reproduksi kepatuhan semu.

Krisis epistemologis juga menjadi persoalan serius dalam pendidikan 
Islam kontemporer. Banyak lembaga pendidikan Islam masih terjebak 
pada dikotomi ilmu agama dan ilmu umum, seolah-olah keduanya bera-
sal dari sumber kebenaran yang berbeda dan saling mencurigai. Fazlur 
Rahman (1982) mengkritik dikotomi ini sebagai kegagalan memahami 
Al-Qur’an sebagai sumber nilai yang mendorong integrasi pengetahuan, 
bukan pemisahan. Akibatnya, pendidikan Islam sering gagal melahirkan 
manusia yang mampu membaca realitas modern dengan kerangka etis 
dan spiritual yang kokoh.

Di sisi lain, pendidikan Islam juga menghadapi krisis otoritas peda-
gogis. Guru sering diposisikan sebagai penguasa kelas yang tidak boleh 
dipertanyakan, sementara peserta didik dibiasakan menerima pengetahuan 
secara pasif. Relasi semacam ini melahirkan budaya takut salah, takut 
bertanya, dan takut berbeda. Ibn Rushd (1997) telah lama mengingatkan 
bahwa kebenaran tidak tumbuh dalam iklim ketakutan, melainkan dalam 
ruang kebebasan berpikir yang bertanggung jawab. Pendidikan Islam yang 
membungkam nalar justru bertentangan dengan spirit rasionalitas Islam 
itu sendiri.

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 23



Krisis pendidikan Islam kontemporer juga berkaitan erat dengan 
konteks sosial-politik global. Globalisasi, kapitalisme pendidikan, dan 
hegemoni budaya tertentu menekan pendidikan Islam untuk menyesuaikan 
diri tanpa sempat membangun kerangka kritis. Pendidikan Islam berada 
dalam dilema antara mempertahankan identitas dan mengejar relevansi. 
Ali Shariati (1979) menyebut kondisi ini sebagai keterasingan kultural, 
ketika umat kehilangan kemampuan membaca dirinya sendiri secara kritis 
di tengah arus perubahan global.

Lebih jauh, krisis ini diperparah oleh hilangnya dimensi keadilan 
sosial dalam pendidikan. Akses pendidikan yang timpang, komersialisasi 
lembaga pendidikan, dan marginalisasi kelompok tertentu menunjukkan 
bahwa pendidikan Islam belum sepenuhnya berpihak pada nilai keadilan 
yang menjadi inti ajaran Islam. Ibn Khaldun (2005) menegaskan bahwa 
ketidakadilan yang terus-menerus akan merusak fondasi peradaban, karena 
ia menghancurkan solidaritas dan kepercayaan sosial. Pendidikan yang 
tidak sensitif terhadap ketimpangan sosial berpotensi memperpanjang 
krisis, bukan menyelesaikannya.

Namun demikian, krisis pendidikan Islam kontemporer bukanlah 
akhir dari segalanya, melainkan tanda historis akan perlunya pembaruan 
paradigma. Krisis selalu membuka peluang refleksi dan transformasi. Jasser 
Auda (2008) melalui pendekatan maqashid syariah menawarkan kerangka 
untuk membaca ulang pendidikan Islam dengan menempatkan kemaslaha-
tan manusia sebagai tujuan utama. Dalam kerangka ini, pendidikan tidak 
lagi dinilai dari kepatuhan formal, tetapi dari sejauh mana ia membebaskan 
manusia, memuliakan martabat, dan menumbuhkan kesadaran moral.

QS. Al-Jumu‘ah [62]: 5

مثَلَُ ٱلذَّيِنَ حمُلِّوُا۟ ٱلتوَّرْىَةَٰ ثمَُّ لمَْ يحَمْلِوُهاَ كمَثَلَِ ٱلْحمِاَرِ يحَمْلُِ أَسْفاَراًۭ ۚ بئِسَْ 

لمِيِنَ ايتَِٰ ٱللهَِّ ۚ وٱَللهَُّ لاَ يهَدْىِ ٱلقْوَمَْ ٱلظَّٰ َٔ مثَلَُ ٱلقْوَمِْ ٱلذَّيِنَ كذَبَّوُا۟ بـِ
“Perumpamaan orang-orang yang dipikulkan kepadanya Taurat kemudian 
mereka tidak mengamalkannya adalah seperti keledai yang membawa kitab-

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan24



kitab. Sangat buruk perumpamaan kaum yang mendustakan ayat-ayat Allah. 
Dan Allah tidak memberi petunjuk kepada kaum yang zalim.”

Ayat ini merupakan kritik keras terhadap pendidikan yang berhenti 
pada beban pengetahuan tanpa kesadaran dan transformasi. Krisis 
pendidikan Islam kontemporer sangat mirip dengan kritik Al-Qur’an ini: 
kurikulum padat, hafalan melimpah, tetapi nilai dan keadilan tidak hadir 
dalam praksis hidup. Ilmu dipanggul, tetapi tidak menggerakkan nurani. 
Pendidikan berubah menjadi beban simbolik, bukan jalan pembebasan. 
Ayat ini juga menegaskan bahwa krisis pendidikan bukan sekadar masalah 
metode, melainkan krisis etika dan tujuan. Ketika ilmu kehilangan daya 
ubah, pendidikan kehilangan legitimasi moralnya.

QS. Al-Ma‘un [107]: 1–3

۝ ولَاَ  ۝ فذَلَٰكَِ ٱلذَّىِ يدَعُُّ ٱليْتَيِمَ  أَرءَيَتَْ ٱلذَّىِ يكُذَبُِّ بٱِلديِّنِ 

يَحضُُّ علَىَٰ طَعاَمِ ٱلمْسِْكِينِ
“Tahukah kamu orang yang mendustakan agama? Itulah orang yang 
menghardik anak yatim dan tidak mendorong memberi makan orang miskin.”

Ayat ini menunjukkan bahwa indikator kegagalan pendidikan 
agama bukan pada lemahnya ritual, tetapi pada absennya kepekaan 
sosial. Pendidikan Islam yang melahirkan manusia taat tetapi abai terhadap 
penderitaan sosial adalah pendidikan yang gagal secara Qur’ani. Inilah 
salah satu wajah krisis pendidikan Islam kontemporer: kesalehan individual 
tumbuh, tetapi keadilan sosial mandek.

Hadits 1 – Ilmu Tanpa Manfaat

َّ إِنىِّ أَعوُذُ بكَِ منِْ علِمٍْ لاَ ينَفْعَُ اللهَّمُ
“Ya Allah, aku berlindung kepada-Mu dari ilmu yang tidak bermanfaat.” ( HR. 
Muslim, no. 2722)

Pendidikan dan Proyek Pembebasan Manusia 25



Doa Nabi ini adalah kritik profetik terhadap pendidikan kosong 
makna. Ilmu yang tidak membebaskan, tidak menumbuhkan keadilan, dan 
tidak memuliakan manusia adalah ilmu yang perlu dikritik, bukan dibang-
gakan. Krisis pendidikan Islam hari ini tampak jelas ketika keberhasilan 
diukur dari sertifikat, nilai, dan gelar—sementara dampak etisnya nihil.

Hadits 2 – Ilmu Dicabut Bukan dengan Menghapus Kitab

إِنَّ ٱللهََّ لاَ يقَْبضُِ ٱلعْلِمَْ ٱنتْزِاَعاً ينَتْزَعِهُُ منَِ ٱلناَّسِ، ول�كَِٰنْ يقَْبضُِ ٱلعْلِمَْ 
بقِبَضِْ ٱلعْلُمَاَءِ

“Sesungguhnya Allah tidak mencabut ilmu dengan mencabutnya dari manusia, 
tetapi mencabut ilmu dengan diwafatkannya para ulama.” (HR. Al-Bukhari, 
no. 100, HR. Muslim, no. 2673)

Hadits ini menunjukkan bahwa krisis pendidikan bukan ditandai 
oleh banyaknya buku atau lembaga, tetapi oleh hilangnya kebijaksanaan 
hidup. Ketika pendidik kehilangan keberanian etis, kepekaan sosial, dan 
keluasan pandang, pendidikan berubah menjadi rutinitas mekanis. Ilmu 
tetap ada, tetapi hikmah menghilang.

Dengan demikian, krisis pendidikan Islam kontemporer harus dipa-
hami sebagai panggilan intelektual dan moral untuk membangun fiqih 
pendidikan yang membebaskan. Krisis ini menuntut keberanian untuk 
mengkritik praktik lama, membaca ulang tradisi, dan merumuskan kembali 
tujuan pendidikan Islam dalam konteks zaman yang terus berubah. Tanpa 
keberanian ini, pendidikan Islam berisiko terus terjebak dalam formalitas 
kosong dan kehilangan relevansinya sebagai kekuatan pembentuk pera-
daban. Sebaliknya, dengan menjadikan krisis sebagai titik tolak refleksi, 
pendidikan Islam memiliki peluang besar untuk kembali menjalankan 
misi aslinya: membebaskan manusia agar mampu hidup sadar, adil, dan 
bertanggung jawab dalam dunia yang kompleks dan menantang.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan26



BAB 2
FIQIH SEBAGAI PRODUK IJTIHAD  

DAN KESADARAN SEJARAH

Setelah Bab 1 meletakkan pendidikan sebagai proyek pembebasan manu-
sia dan amanah peradaban, Bab 2 mengajak pembaca masuk ke wilayah 

yang sering kali paling sensitif sekaligus paling menentukan dalam pendi-
dikan Islam, yaitu fiqih. Fiqih bukan hanya hadir sebagai disiplin hukum, 
tetapi juga sebagai kerangka normatif yang secara langsung membentuk 
cara berpikir, bersikap, dan bertindak dalam dunia pendidikan. Cara fiqih 
dipahami dan diajarkan akan sangat menentukan apakah pendidikan Islam 
bergerak ke arah pembebasan atau justru terperosok ke dalam penjinakan 
yang dibungkus legitimasi keagamaan.

Bab ini berangkat dari satu kesadaran mendasar bahwa fiqih bukanlah 
wahyu itu sendiri, melainkan hasil ijtihad manusia dalam memahami 
wahyu. Kesadaran ini sering kali terabaikan dalam praktik pendidikan, 

27



sehingga fiqih diperlakukan seolah-olah identik dengan kehendak Tuhan 
yang absolut dan tak tersentuh kritik. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan 
bahwa fiqih adalah tradisi intelektual yang lahir dari pergulatan antara 
teks, akal, dan konteks sejarah, sehingga ia bersifat dinamis, kontekstual, 
dan selalu terbuka untuk pembacaan ulang. Tanpa kesadaran historis ini, 
fiqih berpotensi membeku dan kehilangan daya etisnya.

Dalam konteks pendidikan, pembekuan fiqih sering menghasilkan 
praktik pedagogis yang kaku dan otoriter. Hukum-hukum fiqih diajarkan 
sebagai perintah final yang harus ditaati, bukan sebagai hasil penalaran 
yang dapat dipahami dan didialogkan. Peserta didik diajak menghafal 
kesimpulan hukum tanpa memahami proses berpikir di baliknya. Fazlur 
Rahman (1982) mengingatkan bahwa pendekatan semacam ini berbahaya 
karena memutus hubungan antara nilai moral Al-Qur’an dan realitas sosial 
yang terus berubah. Pendidikan Islam pun kehilangan kemampuan adaptif 
dan kritisnya.

Bab 2 juga menempatkan fiqih dalam konteks sejarah sosial. Setiap 
rumusan fiqih lahir dari kondisi sosial, politik, dan budaya tertentu. 
Perbedaan mazhab bukanlah kelemahan Islam, melainkan bukti bahwa 
fiqih sejak awal berkembang melalui dialog dan perbedaan pendapat. 
Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa perubahan sosial selalu meme-
ngaruhi cara manusia memahami dan menerapkan hukum. Oleh karena 
itu, memahami fiqih tanpa memahami konteks sejarahnya sama dengan 
membaca teks tanpa jiwa.

Kesadaran sejarah ini menjadi sangat penting ketika fiqih masuk ke 
dunia pendidikan. Pendidikan yang memosisikan fiqih sebagai hukum 
beku berisiko menjadikan agama sebagai alat kontrol sosial. Dalam kondisi 
ini, fiqih tidak lagi berfungsi sebagai panduan etis yang memerdeka-
kan, tetapi sebagai mekanisme legitimasi kekuasaan. Ali Shariati (1979) 
mengingatkan bahwa agama yang terlepas dari kesadaran sejarah mudah 
disalahgunakan untuk mempertahankan ketidakadilan dan menekan 
kesadaran kritis umat.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan28



Bab ini juga mengajak pembaca untuk membedakan secara jernih 
antara syariah, fiqih, dan hukum positif. Syariah merepresentasikan nilai-
nilai ilahi yang bersifat universal dan transenden, sementara fiqih adalah 
upaya manusia untuk menerjemahkan nilai-nilai tersebut ke dalam aturan 
praktis yang kontekstual. Hukum positif, pada gilirannya, adalah produk 
institusional yang dipengaruhi oleh kekuasaan negara dan kepentingan 
politik. Ketidakmampuan membedakan ketiganya sering menimbulkan 
kekacauan epistemologis dalam pendidikan Islam dan melahirkan sikap 
absolutisme hukum.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, fiqih harus 
diposisikan kembali sebagai etika praksis, bukan sekadar sistem sanksi dan 
kepatuhan. Jasser Auda (2008) melalui pendekatan maqashid syariah mene-
gaskan bahwa tujuan utama hukum Islam adalah menjaga dan mengem-
bangkan kemaslahatan manusia. Jika fiqih dalam pendidikan justru mela-
hirkan ketakutan, ketundukan buta, dan kekerasan simbolik, maka ia telah 
kehilangan maqashid-nya dan perlu dibaca ulang secara kritis.

Bab 2, dengan demikian, berfungsi sebagai jembatan antara refleksi 
filosofis tentang pendidikan pada Bab 1 dan pembahasan epistemologis 
yang lebih mendalam pada bab-bab selanjutnya. Bab ini tidak dimaksud-
kan untuk melemahkan otoritas fiqih, tetapi justru untuk menyelamatkan 
fiqih dari penyalahgunaan yang menjauhkannya dari misi pembebasan 
manusia. Dengan membangun kesadaran bahwa fiqih adalah produk ijti-
had dan sejarah, pendidikan Islam dapat membuka kembali ruang dialog, 
kritik, dan pembaruan yang sehat.

Melalui Bab 2 ini, pembaca diajak untuk menggeser cara pandang dari 
fiqih sebagai “hukum yang harus ditaati tanpa tanya” menjadi fiqih sebagai 
proses berpikir etis yang dapat dipahami, dipertanggungjawabkan, 
dan dikontekstualisasikan. Dari sinilah jalan menuju fiqih pendidikan 
yang membebaskan mulai terbuka secara konseptual, sebelum dilanjutkan 
dengan pembahasan yang lebih mendalam tentang epistemologi, akal, dan 
logika dalam bab-bab berikutnya.

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 29



Distingsi syariah, fiqih, dan hukum positif 
Salah satu sumber kekacauan paling serius dalam pendidikan Islam adalah 
ketidakjelasan dalam membedakan antara syariah, fiqih, dan hukum 
positif. Ketiganya sering diperlakukan seolah-olah identik, padahal secara 
ontologis, epistemologis, dan fungsional, ketiganya berada pada level 
yang berbeda. Ketika distingsi ini kabur, pendidikan Islam berisiko jatuh 
pada absolutisme hukum, mematikan daya kritis, dan menjauh dari misi 
pembebasan manusia. Oleh karena itu, membangun pemahaman yang 
jernih tentang perbedaan ketiganya merupakan langkah awal yang sangat 
penting dalam merumuskan fiqih pendidikan yang membebaskan.

Syariah pada hakikatnya adalah nilai dan kehendak ilahi yang bersifat 
transenden, universal, dan normatif. Ia merepresentasikan prinsip-prinsip 
dasar seperti keadilan, kemaslahatan, rahmah, dan penghormatan terhadap 
martabat manusia. Syariah tidak hadir dalam bentuk teknis-operasional 
yang rinci, melainkan sebagai orientasi moral dan tujuan besar kehidupan 
manusia. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa syariah harus dipa-
hami sebagai visi etis Al-Qur’an yang mengarahkan manusia pada kehi-
dupan yang adil dan bermakna, bukan sebagai kumpulan aturan legal yang 
terlepas dari konteks sosial dan historis.

Berbeda dengan syariah, fiqih adalah hasil penalaran manusia dalam 
memahami dan menerjemahkan nilai-nilai syariah ke dalam aturan praktis 
yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Fiqih lahir melalui 
proses ijtihad yang melibatkan akal, metodologi, dan pembacaan terha-
dap realitas sosial. Karena itu, fiqih bersifat historis, kontekstual, dan 
plural. Perbedaan mazhab dalam fiqih bukanlah penyimpangan, melainkan 
konsekuensi logis dari perbedaan konteks dan pendekatan metodologis 
para ulama. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan bahwa fiqih adalah tradisi 
intelektual yang hidup dan dinamis, bukan sistem hukum tertutup yang 
kebal dari perubahan.

Masalah muncul ketika fiqih diperlakukan seolah-olah identik dengan 
syariah itu sendiri. Sakralisasi fiqih menyebabkan produk ijtihad manusia 
dianggap setara dengan kehendak Tuhan yang absolut. Dalam konteks 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan30



pendidikan, sikap ini berdampak serius: peserta didik diajarkan untuk 
menerima rumusan fiqih tanpa memahami proses berpikir di baliknya, 
apalagi mengkritisinya secara etis dan rasional. Pendidikan semacam ini 
tidak hanya mematikan daya intelektual, tetapi juga berpotensi melahir-
kan fanatisme hukum yang miskin kebijaksanaan. Ibn Rushd (1997) telah 
mengingatkan bahwa menutup pintu penalaran berarti menutup jalan 
menuju pemahaman yang benar terhadap wahyu.

Sementara itu, hukum positif berada pada level yang berbeda lagi. 
Hukum positif adalah produk institusional yang dibentuk oleh negara 
atau otoritas politik untuk mengatur kehidupan masyarakat secara formal. 
Ia bersifat mengikat secara yuridis dan dilengkapi dengan sanksi yang 
dapat dipaksakan oleh kekuasaan. Meskipun dalam konteks negara-negara 
Muslim hukum positif sering mengambil inspirasi dari fiqih, ia tetap meru-
pakan produk politik dan administratif yang dipengaruhi oleh kepentingan, 
kompromi, dan dinamika kekuasaan. Louis Althusser (1971) menunjukkan 
bahwa hukum dan institusi negara tidak pernah netral, melainkan selalu 
terkait dengan ideologi dan struktur dominasi tertentu.

Ketidakmampuan membedakan antara syariah, fiqih, dan hukum 
positif sering menimbulkan kekacauan dalam pendidikan Islam. Hukum 
positif diperlakukan seolah-olah hukum Tuhan, fiqih dianggap wahyu final, 
dan syariah direduksi menjadi aturan legal semata. Dalam situasi ini, pendi-
dikan agama kehilangan dimensi reflektif dan transformatifnya. Peserta 
didik tidak diajak memahami tujuan moral di balik hukum, melainkan 
dilatih untuk patuh secara formal. Ali Shariati (1979) mengingatkan bahwa 
agama yang direduksi menjadi alat legitimasi kekuasaan akan kehilangan 
daya pembebasannya dan justru berfungsi menindas kesadaran manusia.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, distingsi antara 
ketiga konsep ini harus ditegakkan secara konsisten. Syariah harus dipa-
hami sebagai kompas nilai, fiqih sebagai hasil penalaran etis, dan hukum 
positif sebagai instrumen sosial-politik yang bersifat kontekstual. Dengan 
pemahaman ini, pendidikan Islam dapat mengajarkan fiqih bukan sebagai 

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 31



dogma yang menutup pertanyaan, melainkan sebagai proses berpikir yang 
dapat dipelajari, diuji, dan dikembangkan secara bertanggung jawab.

Pendekatan ini sejalan dengan gagasan maqashid syariah yang dikem-
bangkan oleh Jasser Auda (2008), yang menekankan bahwa tujuan utama 
hukum Islam adalah menjaga dan mengembangkan kemaslahatan manusia. 
Jika suatu rumusan fiqih atau kebijakan hukum justru merusak marta-
bat manusia, mematikan akal, dan melanggengkan ketidakadilan, maka 
secara maqashid ia harus dikritisi dan dievaluasi. Pendidikan Islam yang 
membebaskan harus berani mengajarkan logika ini kepada peserta didik 
sejak awal.

QS. Al-Ma’idah [5]: 48

وحَِٰدةًَۭ  لجَعَل�كَمُْ أُمةًَّۭ  ٱللهَُّ  شَآءَ  ولَوَْ   ۚ ومَنِْهاَجًۭا  ۢ جَعلَنْاَ منِكمُْ شرِعْةًَۭ  لكِلٍُّ

ولََـٰكِن ليِّبَلْوُكَمُْ فىِ مآَ ءاَتىَكٰمُْ ۖ فٱَسْتبَقِوُا۟ ٱلْ�خيَرْتَِٰ
“Untuk setiap umat di antara kamu, Kami berikan aturan (syir‘ah) dan jalan 
hidup (minhaj). Jika Allah menghendaki, niscaya Dia menjadikan kamu satu 
umat saja, tetapi Dia hendak menguji kamu terhadap apa yang telah diberikan-
Nya; maka berlomba-lombalah dalam kebaikan.”

Ayat ini menjadi fondasi Qur’ani bagi pembedaan antara prinsip 
ilahi dan formulasi manusia. Syariah dipahami sebagai kehendak dan nilai 
ilahi yang bersifat transenden, sementara syir‘ah dan minhaj menunjukkan 
bahwa penerjemahan nilai ilahi ke dalam aturan hidup berlangsung dalam 
ruang sejarah dan keragaman manusia. Dengan kata lain, Al-Qur’an 
sendiri mengakui pluralitas bentuk hukum dan jalan hidup sebagai bagian 
dari ujian moral manusia.

Dalam konteks pendidikan, ayat ini menolak absolutisasi satu bentuk 
hukum sebagai satu-satunya representasi kehendak Tuhan. Pendidikan 
fiqih yang membebaskan harus menanamkan kesadaran bahwa nilai ilahi 
bersifat tetap, tetapi bentuk hukumnya bersifat dinamis.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan32



QS. An-Nisa’ [4]: 59

هاَ ٱلذَّيِنَ ءاَمنَوُٓا۟ أَطيِعوُا۟ ٱللهََّ وأََطيِعوُا۟ ٱلرسَُّولَ وأَُو۟لىِ ٱلْأَمْرِ منِكمُْ ۖ  يَـٰٓأَيُّ

فإَِن تنََـٰزعَْتمُْ فىِ شىَْءٍۢ فرَدُوُّهُ إِلىَ ٱللهَِّ وٱَلرسَُّولِ
“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul, serta 
pemegang otoritas di antara kamu. Jika kamu berselisih dalam suatu perkara, 
kembalikanlah ia kepada Allah dan Rasul.”

Ayat ini menegaskan hirarki normatif: wahyu berada pada posisi 
tertinggi, sementara otoritas manusia bersifat turunan dan dapat diper-
selisihkan. Perintah “jika kamu berselisih” justru menunjukkan bahwa 
perbedaan penafsiran adalah keniscayaan, bukan penyimpangan. Maka 
fiqih—sebagai hasil ijtihad—selalu berada dalam ruang dialog, koreksi, 
dan tanggung jawab etis.

Hadits 1 – Pahala bagi Mujtahid, Benar atau Salah

ُٓۥ أَجْراَنِ، وإَِذاَ حكَمََ فٱَجْتهَدََ  َلهَ َاكِمُ فٱَجْتهَدََ ثمَُّ أَصَابَ ف إِذاَ حكَمََ ٱلْح

ُٓۥ أَجْرٌۭ َلهَ ثمَُّ أَخْطأََ ف
“Apabila seorang hakim berijtihad lalu benar, ia mendapat dua pahala; dan 
apabila ia berijtihad lalu salah, ia mendapat satu pahala.” (HR. Al-Bukhari, 
no. 7352, HR. Muslim, no. 1716)

Hadits ini adalah legitimasi profetik terhadap fallibilitas manusia 
dalam memahami hukum Tuhan. Kesalahan dalam fiqih bukan dosa, 
selama dilakukan dengan ijtihad yang jujur. Maka, menganggap fiqih 
sebagai kebenaran mutlak yang kebal kritik adalah penyimpangan dari 
Sunnah Nabi. Dalam pendidikan, hadits ini menuntut keberanian untuk 
mengajarkan fiqih sebagai proses berpikir etis, bukan sebagai doktrin final.

Dengan demikian, subbab ini menegaskan bahwa kejelasan distingsi 
antara syariah, fiqih, dan hukum positif bukan sekadar persoalan termi-
nologis, melainkan fondasi epistemologis dan etis bagi pendidikan Islam. 

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 33



Tanpa distingsi ini, pendidikan akan terus terjebak dalam absolutisme 
hukum dan kehilangan daya pembebasannya. Sebaliknya, dengan mema-
hami perbedaan dan relasi ketiganya secara jernih, pendidikan Islam 
memiliki peluang besar untuk melahirkan manusia merdeka yang taat 
secara sadar, berpikir secara kritis, dan bertindak secara bertanggung jawab 
dalam kehidupan pribadi maupun sosial.

Fiqih sebagai hasil penalaran manusia 
Memahami fiqih sebagai hasil penalaran manusia merupakan langkah 
epistemologis yang sangat menentukan dalam upaya membangun pendi-
dikan Islam yang membebaskan. Fiqih tidak turun dari langit dalam bentuk 
jadi, melainkan lahir melalui proses intelektual yang panjang, kompleks, 
dan sarat dengan pergulatan rasional, metodologis, serta kontekstual. 
Para ulama fiqih sejak masa awal Islam menyadari bahwa mereka tidak 
sedang memproduksi wahyu, melainkan menafsirkan kehendak ilahi 
sejauh yang mampu dijangkau oleh akal manusia. Kesadaran inilah yang 
memungkinkan fiqih berkembang sebagai tradisi keilmuan yang kaya, 
dinamis, dan plural.

Proses lahirnya fiqih selalu melibatkan aktivitas berpikir tingkat tinggi. 
Ijtihad sebagai metode utama fiqih menuntut penguasaan teks wahyu, 
pemahaman bahasa, logika, konteks sosial, serta kepekaan etis terhadap 
realitas manusia. Fiqih, dengan demikian, adalah hasil dialog antara teks 
dan konteks, antara wahyu dan pengalaman historis umat. Wael B. Hallaq 
(2009) menegaskan bahwa fiqih klasik justru kuat karena keterbukaannya 
terhadap perbedaan penalaran, bukan karena keseragamannya. Perbedaan 
pendapat di kalangan ulama bukanlah tanda kelemahan, melainkan bukti 
bahwa fiqih hidup sebagai proses intelektual.

Namun dalam praktik pendidikan Islam kontemporer, fiqih sering 
disajikan sebagai produk final yang tertutup dari proses berpikir yang 
melahirkannya. Peserta didik diperkenalkan pada kesimpulan hukum tanpa 
diajak memahami argumentasi, metodologi, dan asumsi yang digunakan 
oleh para ulama. Akibatnya, fiqih dipersepsi sebagai sistem perintah yang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan34



harus ditaati, bukan sebagai hasil penalaran yang dapat dipelajari dan dikaji 
ulang. Fazlur Rahman (1982) mengkritik pendekatan ini karena memutus 
hubungan antara hukum Islam dan visi moral Al-Qur’an yang menuntut 
keterlibatan akal secara aktif.

Menempatkan fiqih sebagai hasil penalaran manusia berarti meng-
akui keterbatasan manusia dalam memahami kehendak Tuhan secara 
sempurna. Tidak ada satu pun rumusan fiqih yang bebas dari pengaruh 
konteks sosial, budaya, dan politik tempat ia lahir. Imam Abu Hanifah 
hidup dalam konteks sosial yang berbeda dengan Imam Malik, begitu 
pula Imam Syafi’i dan Imam Ahmad. Perbedaan konteks ini melahirkan 
perbedaan pendekatan metodologis dan kesimpulan hukum. Ibn Khaldun 
(2005) menunjukkan bahwa perubahan sosial selalu memengaruhi cara 
manusia memahami dan menerapkan hukum, termasuk hukum agama.

Kesadaran akan sifat manusiawi fiqih memiliki implikasi pedagogis 
yang sangat penting. Pendidikan fiqih tidak lagi bertujuan menanamkan 
kepatuhan buta, melainkan melatih kemampuan berpikir hukum dan 
etika. Peserta didik diajak memahami bagaimana sebuah hukum dirumus-
kan, mengapa ulama berbeda pendapat, dan bagaimana memilih pendapat 
secara bertanggung jawab. Pendidikan semacam ini tidak melemahkan 
komitmen beragama, justru memperkuatnya karena ketaatan dibangun di 
atas pemahaman, bukan ketakutan. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa 
iman yang matang selalu sejalan dengan penggunaan akal yang jujur dan 
disiplin.

Fiqih sebagai hasil penalaran manusia juga menuntut keterbukaan 
terhadap kritik dan pembaruan. Kritik dalam tradisi fiqih bukanlah bentuk 
pembangkangan terhadap agama, melainkan bagian dari upaya menjaga 
relevansi hukum dengan tujuan moralnya. Ali Shariati (1979) mengingat-
kan bahwa agama yang menolak kritik akan berubah menjadi ideologi beku 
yang kehilangan daya pembebasan. Dalam konteks pendidikan, menutup 
ruang kritik terhadap fiqih berarti membunuh tradisi ijtihad dan mema-
tikan potensi intelektual generasi muda.

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 35



Lebih jauh, memanusiakan fiqih berarti mengembalikannya pada 
fungsi asalnya sebagai panduan etis kehidupan. Fiqih tidak dimaksudkan 
untuk menghukum manusia secara kaku, tetapi untuk membantu manusia 
menjalani kehidupan yang adil, bermakna, dan bermartabat. Pendekatan 
maqashid syariah yang dikembangkan oleh Jasser Auda (2008) menegas-
kan bahwa setiap rumusan hukum harus dievaluasi berdasarkan tujuan-
tujuan kemanusiaan yang ingin dicapainya. Jika suatu rumusan fiqih justru 
menimbulkan ketakutan, ketidakadilan, dan dehumanisasi, maka secara 
etis ia perlu ditinjau ulang.

Dalam pendidikan Islam yang membebaskan, fiqih harus diajarkan 
sebagai proses berpikir, bukan sekadar produk hafalan. Peserta didik 
perlu diperkenalkan pada dinamika ijtihad, perbedaan pendapat, dan 
argumentasi rasional para ulama. Dengan cara ini, fiqih menjadi sarana 
pembentukan nalar kritis dan kepekaan etis, bukan alat penjinakan inte-
lektual. Pendidikan fiqih yang demikian akan melahirkan manusia yang 
mampu beragama secara sadar, dewasa, dan bertanggung jawab.

QS. Az-Zumar [39]: 18

ُٓۥ ۚ أُو۟لَـٰٓئكَِ ٱلذَّيِنَ هدَىَٰهمُُ ٱللهَُّ ۖ  ٱلذَّيِنَ يسَْتمَعِوُنَ ٱلقْوَلَْ فيَتَبَّعِوُنَ أَحْسنَهَ

وأَُو۟لَـٰٓئكَِ همُْ أُو۟لوُا۟ ٱلْأَلبْبَِٰ
“(Yaitu) orang-orang yang mendengarkan berbagai pendapat, lalu mengikuti 
yang terbaik di antaranya. Mereka itulah orang-orang yang telah diberi 
petunjuk oleh Allah, dan mereka itulah orang-orang yang berakal.”

Ayat ini merupakan legitimasi Qur’ani atas aktivitas penalaran, 
perbandingan, dan seleksi rasional. Al-Qur’an tidak memerintahkan 
manusia untuk mengikuti satu pendapat tanpa pertimbangan, melain-
kan mendengarkan berbagai pandangan lalu memilih yang paling baik 
(ahsanahu). Ini adalah fondasi epistemologis bahwa pemahaman keaga-
maan—termasuk fiqih—melibatkan kerja akal manusia secara aktif. 
Dalam pendidikan fiqih yang membebaskan, ayat ini menolak pengajaran 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan36



fiqih sebagai doktrin tunggal yang kebal kritik. Justru, keberagamaan yang 
dewasa lahir dari proses menimbang, membandingkan, dan bertang-
gung jawab atas pilihan hukum.

QS. An-Nahl [16]: 44

وأََنزلَنْآَ إِليَكَْ ٱلذكِّرَْ لتِبُيَنَِّ للِناَّسِ ماَ نزُلَِّ إِليَْهمِْ ولَعَلَهَّمُْ يتَفَكَرَّوُنَ
“Dan Kami turunkan kepadamu Al-Qur’an agar engkau menjelaskan kepada 
manusia apa yang telah diturunkan kepada mereka, dan agar mereka berpikir.”

Ayat ini menegaskan bahwa bahkan penjelasan Nabi terhadap wahyu 
bertujuan membangkitkan proses berpikir manusia, bukan mengganti-
kannya. Fiqih, yang lahir jauh setelah Nabi, tentu lebih kuat lagi statusnya 
sebagai produk penalaran historis. Menolak peran akal dalam fiqih berarti 
menolak tujuan wahyu itu sendiri.

Hadits 1 – Dialog Nabi dengan Mu‘adz bin Jabal

قاَلَ رسَُولُ ٱللهَِّ صلى الله عليه وسلم: بِمَ  تقَْضيِ؟

ِ َابِ  ٱللهَّ قاَلَ: بكِتِ

قاَلَ: فإَِن لمَّْ  تَجدِْ؟

ِ قاَلَ: فبَسِنُةَِّ رسَُولِ  ٱللهَّ

قاَلَ: فإَِن لمَّْ  تَجدِْ؟

قاَلَ: أَجْتهَدُِ رأَْييِ ولَاَ  آلوُ

َمدُْ للِهَِّ ٱلذَّيِ وفَقََّ رسَُولَ  فضَرَبََ رسَُولُ ٱللهَِّ صلى الله عليه وسلم صَدْرهَُ وقَاَلَ: ٱلْح

ِ ِماَ يرُضْيِ رسَُولَ ٱللهَّ رسَُولِ ٱللهَِّ ل
“Rasulullah bertanya: ‘Dengan apa engkau memutuskan perkara?’ 
Mu‘adz menjawab: ‘Dengan Kitab Allah.’ 

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 37



Beliau bertanya: ‘Jika tidak kau temukan?’ 
Ia menjawab: ‘Dengan Sunnah Rasulullah.’ 
Beliau bertanya: ‘Jika tidak kau temukan?’ 
Ia menjawab: ‘Aku berijtihad dengan pendapatku dan tidak akan gegabah.’ 
Maka Rasulullah menepuk dadanya seraya berkata: ‘Segala puji bagi Allah 
yang telah memberi taufik kepada utusan Rasulullah terhadap apa yang 
diridhai Rasulullah.’” ( HR. Abu Dawud, no. 3592, HR. At-Tirmidzi, no. 
1327, Dinilai hasan sahih oleh At-Tirmidzi)

 
Hadits ini adalah legitimasi eksplisit atas penggunaan akal manusia 
dalam hukum Islam. Ijtihad bukan darurat epistemologis, melainkan 
mekanisme yang disetujui Nabi. Dengan demikian, fiqih secara hakikat 
adalah produk penalaran manusia yang bertanggung jawab, bukan 
turunan wahyu yang final. Dalam pendidikan, hadits ini menuntut peng-
ajaran fiqih sebagai proses berpikir hukum, bukan sekadar menghafal 
kesimpulan mazhab.

Dengan demikian, memahami fiqih sebagai hasil penalaran manusia 
bukanlah upaya merendahkan fiqih, melainkan justru mengangkat marta-
batnya sebagai tradisi intelektual yang luhur. Kesadaran ini membuka 
ruang bagi pendidikan Islam untuk kembali menjalankan fungsinya seba-
gai proyek pembebasan manusia, di mana hukum, akal, dan kesadaran 
berjalan seiring dalam membentuk manusia merdeka. Dari titik inilah 
pembahasan tentang sejarah sosial lahirnya fiqih pada subbab berikutnya 
menjadi relevan dan tak terpisahkan.

Sejarah sosial lahirnya fiqih 
Fiqih tidak lahir di ruang hampa, melainkan tumbuh dan berkembang 
dalam konteks sejarah sosial yang konkret. Setiap rumusan fiqih selalu 
berkelindan dengan realitas masyarakat tempat para ulama hidup, termasuk 
kondisi politik, struktur ekonomi, budaya lokal, dan dinamika kekuasaan 
yang mengitarinya. Menyadari dimensi sejarah ini sangat penting agar fiqih 
tidak dipahami sebagai sistem hukum ahistoris yang terlepas dari realitas 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan38



manusia. Tanpa kesadaran sejarah, fiqih mudah disalahpahami sebagai 
kehendak ilahi yang final, padahal ia adalah hasil dialog panjang antara 
wahyu dan kehidupan sosial umat.

Pada masa awal Islam, fiqih berkembang secara organik seiring dengan 
perluasan wilayah dan kompleksitas kehidupan masyarakat Muslim. Para 
sahabat dan tabi‘in menghadapi persoalan-persoalan baru yang tidak 
secara eksplisit dijelaskan dalam teks wahyu, sehingga mereka harus 
menggunakan akal, pengalaman, dan pertimbangan kemaslahatan dalam 
merumuskan jawaban hukum. Proses ini menunjukkan bahwa sejak awal, 
fiqih adalah respons kreatif terhadap realitas sosial. Fazlur Rahman (1982) 
menegaskan bahwa dinamika fiqih awal Islam justru ditandai oleh flek-
sibilitas dan keberanian intelektual dalam membaca konteks, bukan oleh 
kekakuan literal.

Perkembangan mazhab-mazhab fiqih juga tidak dapat dilepaskan dari 
kondisi sosial dan geografis yang berbeda-beda. Mazhab Hanafi tumbuh 
di Kufah dengan tradisi rasional dan pluralitas budaya yang kuat, sehingga 
lebih terbuka terhadap penggunaan ra’yu dan qiyas. Mazhab Maliki berkem-
bang di Madinah dengan penekanan pada praktik masyarakat setempat 
sebagai refleksi tradisi Nabi. Mazhab Syafi‘i lahir dari upaya sistematis 
merumuskan metodologi fiqih yang lebih terstruktur, sementara mazhab 
Hanbali muncul dalam konteks resistensi terhadap dominasi rasionalisme 
ekstrem. Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa perbedaan-perbedaan 
ini merupakan konsekuensi logis dari perbedaan lingkungan sosial dan 
intelektual, bukan sekadar perbedaan pendapat abstrak.

Namun seiring berjalannya waktu, dinamika sosial-politik turut 
memengaruhi arah perkembangan fiqih. Ketika kekuasaan politik sema-
kin terpusat, fiqih perlahan mengalami institusionalisasi. Hukum yang 
semula hidup dalam ruang ijtihad komunitas ulama mulai dibakukan 
untuk memenuhi kebutuhan administrasi dan stabilitas negara. Wael B. 
Hallaq (2009) mencatat bahwa pada fase ini, fiqih mulai kehilangan seba-
gian fleksibilitasnya dan cenderung dijadikan alat legitimasi kekuasaan. 

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 39



Perubahan ini berdampak pada cara fiqih diajarkan dan dipraktikkan, 
termasuk dalam dunia pendidikan.

Institusionalisasi fiqih membawa konsekuensi pedagogis yang serius. 
Fiqih yang semula diajarkan sebagai proses berpikir dan dialog hukum 
berubah menjadi kumpulan kitab dan pendapat otoritatif yang harus diha-
fal dan diikuti. Tradisi taqlid menguat, sementara ruang ijtihad semakin 
menyempit. Pendidikan fiqih pun bergeser dari latihan bernalar menuju 
reproduksi pendapat yang dianggap mapan. Al-Ghazali sendiri mengi-
ngatkan bahwa taqlid yang tidak disertai pemahaman akan melemahkan 
kepekaan etis dan intelektual umat, meskipun ia tidak menolak taqlid secara 
total bagi mereka yang belum mampu berijtihad.

Sejarah sosial fiqih juga menunjukkan bahwa hukum tidak pernah 
sepenuhnya steril dari relasi kuasa. Dalam banyak periode, rumusan fiqih 
tertentu memperoleh dominasi bukan semata karena kekuatan argu-
mentasinya, tetapi juga karena dukungan politik dan institusional. Louis 
Althusser (1971) menjelaskan bahwa institusi hukum dan pendidikan 
sering berfungsi sebagai aparatus ideologis yang mereproduksi struktur 
kekuasaan yang ada. Dalam konteks fiqih, hal ini berarti bahwa sebagian 
rumusan hukum bisa menjadi hegemonik dan dianggap “paling sah”, 
sementara pandangan lain terpinggirkan atau dilupakan.

Memahami sejarah sosial lahirnya fiqih membantu pendidikan Islam 
keluar dari jebakan romantisme masa lalu. Tradisi fiqih klasik memang kaya 
dan bernilai, tetapi ia bukan monumen beku yang tidak boleh disentuh. Ali 
Shariati (1979) mengingatkan bahwa tradisi yang tidak dibaca ulang secara 
kritis akan berubah menjadi beban sejarah yang menghambat pembebasan 
manusia. Pendidikan fiqih yang membebaskan justru menuntut keberanian 
untuk membaca ulang sejarah, memahami konteks kelahiran hukum, dan 
menilai relevansinya dengan realitas kontemporer.

Kesadaran sejarah juga membuka ruang bagi pembaruan fiqih yang 
bertanggung jawab. Pembaruan bukan berarti memutus hubungan dengan 
tradisi, melainkan melanjutkan tradisi ijtihad dalam konteks baru. Jasser 
Auda (2008) melalui pendekatan maqashid syariah menunjukkan bahwa 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan40



tujuan hukum Islam harus selalu menjadi kompas utama dalam merespons 
perubahan sosial. Jika konteks berubah, sementara tujuan kemanusiaan 
tetap, maka metode dan formulasi hukum dapat dan harus disesuaikan.

Dalam pendidikan Islam, pemahaman tentang sejarah sosial fiqih 
memiliki implikasi yang sangat strategis. Peserta didik tidak hanya belajar 
“apa hukum itu”, tetapi juga “mengapa hukum itu lahir” dan “bagaimana 
hukum dapat berubah”. Dengan pendekatan ini, fiqih menjadi sarana 
pembentukan kesadaran historis dan kritis, bukan alat penjinakan intelek-
tual. Pendidikan semacam ini melahirkan manusia yang mampu menghar-
gai tradisi tanpa terjebak dalam absolutisme, serta mampu berpikir kreatif 
dan bertanggung jawab dalam menghadapi persoalan zaman.

QS. Ibrahim [14]: 4

ومَآَ أَرْسَلنْاَ منِ رسَُّولٍ إِلاَّ بلِسِاَنِ قوَمْهِۦِ ليِبُيَنَِّ لهَمُْ ۖ
“Kami tidak mengutus seorang rasul pun melainkan dengan bahasa kaumnya, 
agar ia dapat menjelaskan kepada mereka.”

Ayat ini menegaskan prinsip fundamental bahwa pesan ilahi selalu 
hadir dalam konteks sosial dan historis tertentu. Bahasa, budaya, dan 
realitas masyarakat menjadi medium penyampaian wahyu. Jika wahyu saja 
disampaikan secara kontekstual, maka fiqih—sebagai upaya memahami 
dan menerapkan wahyu—pasti lebih kuat keterikatannya dengan konteks 
sosial. Dalam pendidikan fiqih yang membebaskan, ayat ini menolak 
pemahaman fiqih sebagai sistem hukum yang lahir di ruang hampa. Fiqih 
selalu berakar pada realitas masyarakat tempat ia dirumuskan: struktur 
ekonomi, relasi kekuasaan, tradisi lokal, dan tantangan zamannya.

QS. Al-Hujurat [49]: 13

وقَبَآَئلَِ  باًۭ  شُعوُ وجََعلَنْكَٰمُْ  وأَُنثىَٰ  ذكَرٍَۢ  منِّ  خلَقَْنكَٰمُ  إِناَّ  ٱلناَّسُ  هاَ  يَـٰٓأَيُّ

۟ لتِعَاَرفَوُٓا

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 41



“Wahai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan, lalu Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan 
bersuku-suku agar kamu saling mengenal.”

Ayat ini mengafirmasi keragaman sosial sebagai kehendak Tuhan, 
bukan penyimpangan. Keragaman masyarakat melahirkan kebutuhan 
hukum yang berbeda-beda. Karena itu, perbedaan fiqih di berbagai wilayah 
Islam bukan tanda perpecahan, melainkan cermin dialog antara wahyu 
dan realitas sosial.

Hadits 1 – Perbedaan Praktik Sahabat Diakui Nabi

َ يَظْةَ لاَ يصَُليِّنََّ أَحدٌَ ٱلعْصَرَْ إِلاَّ فيِ بنَيِ قرُ

“Janganlah salah seorang di antara kalian shalat Ashar kecuali di Bani 
Quraizhah.” ( HR. Al-Bukhari, no. 946, HR. Muslim, no. 1770)

Sebagian sahabat memahami perintah ini secara tekstual (menunda 
shalat sampai tiba), sebagian memahami secara kontekstual (shalat di 
perjalanan). Nabi tidak menyalahkan salah satu kelompok. Hadits ini 
merupakan bukti sahih bahwa perbedaan pemahaman akibat konteks 
sosial dan situasional diakui secara profetik. Dalam pendidikan fiqih, 
hadits ini menjadi dasar bahwa pluralitas pemahaman hukum adalah 
keniscayaan historis, bukan kesesatan.

Hadits 2 – Perubahan Fatwa karena Konteks

َلاَلُ بيَنٌِّ وإَِنمَّاَ ٱلْحرَاَمُ بيَنٌِّ إِنمَّاَ ٱلْح
“Sesungguhnya yang halal itu jelas dan yang haram itu jelas.” (HR. Al-Bukhari, 
no. 52, HR. Muslim, no. 1599)

Hadits ini sering disalahpahami sebagai legitimasi hukum yang kaku. 
Padahal para ulama klasik justru menjadikannya dasar untuk membedakan 
antara prinsip dasar yang tetap dan wilayah ijtihad yang kontekstual. 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan42



Di sinilah sejarah sosial fiqih bekerja: antara teks yang tetap dan realitas 
yang berubah.

Dengan demikian, sejarah sosial lahirnya fiqih menegaskan bahwa 
fiqih adalah produk peradaban yang hidup, bukan teks suci yang terlepas 
dari manusia. Kesadaran ini merupakan fondasi penting bagi fiqih pendi-
dikan yang membebaskan, karena hanya dengan memahami sejarahnya 
fiqih dapat dikembalikan pada fungsi asalnya sebagai panduan etis yang 
memerdekakan manusia, bukan sebagai alat kekuasaan yang membelenggu 
kesadaran.

Bahaya sakralisasi fiqih 
Salah satu problem paling serius dalam perkembangan pendidikan Islam 
adalah sakralisasi fiqih, yaitu kecenderungan memperlakukan produk 
ijtihad manusia seolah-olah identik dengan kehendak Tuhan yang mutlak 
dan final. Sakralisasi ini bukan hanya kesalahan konseptual, tetapi juga 
kesalahan pedagogis dan etis yang berdampak luas terhadap cara berpi-
kir umat. Ketika fiqih disakralkan secara berlebihan, ia kehilangan sifat 
manusiawinya sebagai hasil penalaran, dan pada saat yang sama agama 
kehilangan daya pembebasannya. Dalam konteks pendidikan, sakralisasi 
fiqih menjelma menjadi mekanisme pembungkaman akal dan pembatasan 
kesadaran kritis.

Fiqih pada dasarnya lahir dari kerendahan hati intelektual para ulama 
yang menyadari keterbatasan akal manusia dalam memahami kehendak 
Tuhan secara sempurna. Oleh karena itu, para ulama klasik selalu membe-
dakan secara tegas antara nash dan ijtihad. Namun dalam perjalanan seja-
rah, kesadaran ini perlahan memudar. Pendapat-pendapat fiqih tertentu 
mulai diperlakukan sebagai kebenaran final yang tidak boleh dipertanya-
kan. Wael B. Hallaq (2009) mengingatkan bahwa ketika fiqih berubah 
dari tradisi intelektual menjadi sistem otoritas tertutup, maka ia tidak lagi 
berfungsi sebagai panduan etis, melainkan sebagai alat kontrol sosial.

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 43



Bahaya pertama dari sakralisasi fiqih adalah pembekuan akal. 
Pendidikan fiqih yang sakralistik tidak mengajarkan cara berpikir hukum, 
tetapi menuntut kepatuhan terhadap kesimpulan hukum. Peserta didik 
dilatih untuk menerima, bukan memahami; untuk menghafal, bukan 
menalar. Dalam situasi ini, berpikir kritis dipersepsikan sebagai ancaman 
terhadap iman. Ibn Rushd (1997) telah memperingatkan bahwa melarang 
manusia menggunakan akalnya sama saja dengan menuduh wahyu tidak 
mampu berdialog dengan rasio, sebuah tuduhan yang justru merendahkan 
agama itu sendiri.

Bahaya kedua adalah hilangnya dimensi etis fiqih. Ketika fiqih disa-
kralkan sebagai aturan kaku, tujuan moral dan kemanusiaan di balik 
hukum sering kali terabaikan. Hukum ditaati karena takut sanksi atau 
dosa, bukan karena kesadaran akan nilai keadilan dan kemaslahatan. Fazlur 
Rahman (1982) menegaskan bahwa kegagalan umat Islam modern terle-
tak pada kecenderungan memisahkan hukum dari visi moral Al-Qur’an. 
Pendidikan yang hanya menanamkan kepatuhan formal tanpa kesadaran 
etis berpotensi melahirkan moralitas palsu yang rapuh dan oportunistik.

Bahaya ketiga dari sakralisasi fiqih adalah legitimasi kekuasaan 
yang tidak kritis. Ketika fiqih dianggap suci dan tidak boleh dipertanya-
kan, ia mudah digunakan untuk membenarkan kebijakan atau praktik 
yang sebenarnya tidak adil. Louis Althusser (1971) menunjukkan bahwa 
sistem hukum dan pendidikan sering berfungsi sebagai aparatus ideo-
logis yang menopang struktur dominasi. Dalam konteks ini, fiqih yang 
disakralkan dapat berubah menjadi alat kekuasaan yang membungkam 
kritik dan melanggengkan ketimpangan sosial, sambil berlindung di balik 
simbol-simbol religius.

Dalam dunia pendidikan, sakralisasi fiqih sering tampil dalam bentuk 
pedagogi ketakutan. Peserta didik diajarkan untuk takut salah, takut 
bertanya, dan takut berbeda pendapat. Kesalahan intelektual diperlakukan 
sebagai dosa moral, sementara perbedaan pandangan dicurigai sebagai 
penyimpangan. Padahal tradisi Islam sejak awal kaya dengan perbedaan 
pendapat yang dikelola melalui adab dan argumentasi rasional. Al-Ghazali 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan44



sendiri mengakui bahwa perbedaan pandangan adalah keniscayaan dalam 
ijtihad, selama dilakukan dengan niat mencari kebenaran dan kemasla-
hatan.

Bahaya lainnya adalah terputusnya hubungan fiqih dengan realitas 
sosial. Fiqih yang disakralkan cenderung dipertahankan meskipun konteks 
sosial telah berubah secara drastis. Hukum diterapkan tanpa memper-
timbangkan dampaknya terhadap kehidupan nyata manusia. Ali Shariati 
(1979) mengingatkan bahwa agama yang terlepas dari realitas sosial akan 
berubah menjadi ideologi beku yang kehilangan daya transformatifnya. 
Pendidikan Islam yang memelihara sakralisasi fiqih berisiko melahirkan 
generasi yang religius secara simbolik, tetapi tidak peka terhadap problem 
kemanusiaan di sekitarnya.

Pendekatan maqashid syariah menawarkan jalan keluar dari bahaya 
sakralisasi ini. Jasser Auda (2008) menegaskan bahwa hukum Islam harus 
selalu dievaluasi berdasarkan tujuan-tujuan kemanusiaan yang ingin dica-
painya, seperti keadilan, perlindungan martabat, dan kemaslahatan publik. 
Dengan pendekatan ini, fiqih tidak lagi diperlakukan sebagai tujuan itu 
sendiri, melainkan sebagai sarana untuk mencapai tujuan moral yang 
lebih tinggi. Pendidikan fiqih yang membebaskan harus menanamkan 
cara berpikir ini sejak awal.

Dalam konteks pedagogis, menolak sakralisasi fiqih bukan berarti 
menolak fiqih. Justru sebaliknya, ia adalah upaya untuk mengembalikan 
fiqih pada martabatnya yang sejati sebagai tradisi intelektual dan etis. 
Pendidikan fiqih perlu mengajarkan sejarah perbedaan pendapat, meto-
dologi ijtihad, dan alasan-alasan rasional di balik setiap rumusan hukum. 
Dengan demikian, peserta didik belajar menghormati fiqih tanpa meng-
kultuskannya, serta taat tanpa kehilangan kebebasan berpikir.

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 45



QS. At-Taubah [9]: 31

 ۖ يمََ  وٱَلمْسَِيحَ ٱبنَْ مرَْ باَباًۭ منِّ دوُنِ ٱللهَِّ  أَحْباَرهَمُْ ورَهُبْنَٰهَمُْ أَرْ خذَوُٓا۟  ٱتَّ

ومَآَ أُمرِوُٓا۟ إِلاَّ ليِعَبْدُوُٓا۟ إِلهَٰاًۭ وحَِٰداًۭ ۖ لآَّ إِلهََٰ إِلاَّ هوَُ ۚ سُبحَْنٰهَۥُ عمَاَّ يشُرْكُِونَ
“Mereka menjadikan para pendeta dan rahib mereka sebagai tuhan selain Allah, 
dan (juga) Al-Masih putra Maryam. Padahal mereka tidak diperintahkan 
kecuali untuk menyembah Tuhan Yang Esa.”

Ayat ini sering dipahami dalam konteks umat terdahulu, namun para 
mufasir menegaskan bahwa substansi ayat ini bersifat peringatan univer-
sal. Menjadikan otoritas keagamaan manusia sebagai sumber kebenaran 
absolut—yang tidak boleh dikritik atau dipertanyakan—adalah bentuk 
penyimpangan tauhid. Dalam konteks fiqih, sakralisasi pendapat ulama 
berarti mengangkat produk ijtihad manusia ke derajat ilahi. Dalam 
pendidikan Islam, ayat ini menjadi kritik tajam terhadap praktik pedago-
gis yang mengajarkan fiqih sebagai kebenaran final tanpa ruang dialog. 
Ketika fiqih disakralkan, pendidikan berubah menjadi alat domestikasi 
intelektual.

QS. Az-Zukhruf [43]: 22

بلَْ قاَلوُٓا۟ إِناَّ وجَدَْنآَ ءاَبآَءنَاَ علَىَٰٓ أُمةٍَّۢ وإَِناَّ علَىَٰٓ ءاَثرَٰهِمِ مهُّتْدَوُنَ
“Mereka berkata: ‘Sesungguhnya kami mendapati nenek moyang kami 
menganut suatu agama, dan kami hanya mengikuti jejak mereka.’”

Ayat ini mengkritik taqlid buta yang menolak refleksi dan pembaruan. 
Sakralisasi fiqih sering berkelindan dengan romantisasi masa lalu dan 
ketakutan terhadap perubahan. Pendidikan yang membebaskan menolak 
warisan keilmuan yang dibekukan menjadi dogma, dan justru menghi-
dupkan tradisi sebagai ruang ijtihad berkelanjutan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan46



Hadits 1 – Penjelasan Nabi tentang Ayat At-Taubah: 31

شَيئْاً  لهَمُْ  أَحلَوُّا  إِذاَ  كاَنوُا  ول�كَِٰنْ  يعَبْدُوُنهَمُْ،  يكَوُنوُا  لمَْ  همُْ  إِنَّ أَماَ 

ُ ٱسْتحَلَوُّهُ، وإَِذاَ حرَمَّوُا علَيَْهمِْ شَيئْاً حرَمَّوُه
“Mereka tidak menyembah para ulama dan rahib itu, tetapi ketika para 
ulama menghalalkan sesuatu bagi mereka, mereka menghalalkannya; dan 
ketika mereka mengharamkan sesuatu, mereka mengharamkannya.” (HR. At-
Tirmidzi, no. 3095, Dinilai hasan oleh At-Tirmidzi)

Hadits ini menjelaskan secara eksplisit bahwa sakralisasi otoritas 
keagamaan terjadi ketika pendapat manusia diikuti tanpa kritis, seolah-
olah ia wahyu. Inilah akar bahaya sakralisasi fiqih: fiqih tidak lagi dipahami 
sebagai ijtihad yang bisa salah, tetapi sebagai “suara Tuhan” yang tidak 
boleh ditinjau ulang.

Hadits 2 – Larangan Mengikuti Tanpa Ilmu

منَْ أَفتْىَٰ بغِيَرِْ علِمٍْ فلَيْتَبَوَأَّْ مقَْعدَهَۥُ منَِ ٱلناَّرِ
“Barang siapa berfatwa tanpa ilmu, maka hendaklah ia menyiapkan tempat 
duduknya di neraka.” ( HR. Abu Dawud, no. 3657, Dinilai sahih oleh Al-
Albani)

Hadits ini sering diarahkan kepada pemberi fatwa, tetapi dalam 
konteks pendidikan ia juga berlaku bagi sistem yang melarang proses 
berpikir ilmiah. Sakralisasi fiqih membuat peserta didik menerima penda-
pat tanpa memahami dasar dan prosesnya—sebuah kondisi yang justru 
mengundang kebodohan kolektif.

Dengan demikian, sakralisasi fiqih merupakan salah satu hambatan 
terbesar bagi terwujudnya fiqih pendidikan yang membebaskan. Sakralisasi 
menutup pintu dialog, membekukan akal, dan menjauhkan hukum dari 
tujuan kemanusiaannya. Pendidikan Islam yang ingin setia pada misi profe-
tik harus berani membongkar sakralisasi ini secara jujur dan bertanggung 

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 47



jawab, agar fiqih kembali menjadi cahaya penuntun kehidupan, bukan 
bayang-bayang yang menakutkan akal dan nurani manusia.

Fiqih: antara etika dan kekuasaan 
Fiqih selalu berada pada posisi yang rawan tarik-menarik antara dua kutub 
yang berbeda, yakni etika pembebasan dan kekuasaan penjinakan. Di 
satu sisi, fiqih lahir sebagai upaya etis untuk menuntun manusia menjalani 
kehidupan yang adil, bermartabat, dan bermakna di hadapan Tuhan dan 
sesama. Di sisi lain, fiqih memiliki potensi besar untuk dijadikan instrumen 
kekuasaan yang mengatur, mengontrol, dan bahkan menindas, terutama 
ketika ia dilepaskan dari kesadaran moral dan historisnya. Ketegangan 
inilah yang menjadikan fiqih sebagai medan penting dalam proyek pendi-
dikan pembebasan.

Secara ideal, fiqih berfungsi sebagai panduan etis praksis. Ia membantu 
manusia menilai tindakan bukan hanya berdasarkan kepatuhan formal, 
tetapi berdasarkan nilai keadilan, kemaslahatan, dan tanggung jawab 
moral. Dalam tradisi klasik, banyak ulama memandang fiqih sebagai sarana 
mendekatkan manusia kepada kebajikan, bukan sekadar alat penegakan 
aturan. Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan hukum adalah menjaga 
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta—semua ini menunjukkan bahwa 
fiqih berakar pada kepedulian terhadap martabat manusia dan keberlang-
sungan kehidupan sosial yang adil.

Namun dalam praktik sejarah, fiqih sering kali bergeser dari fungsi 
etis ini ketika berhadapan dengan struktur kekuasaan. Ketika negara atau 
otoritas politik mengadopsi fiqih sebagai hukum resmi, terjadi perubahan 
orientasi dari pembinaan moral menuju pengendalian sosial. Wael B. 
Hallaq (2009) mencatat bahwa proses kodifikasi dan institusionalisasi 
hukum Islam pada era modern mengubah fiqih dari tradisi etis-komunal 
menjadi sistem legal formal yang bergantung pada aparat kekuasaan. 
Perubahan ini berdampak besar pada cara fiqih dipahami dan diajarkan, 
termasuk dalam dunia pendidikan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan48



Dalam konteks pendidikan Islam, relasi fiqih dan kekuasaan tampak 
jelas dalam kurikulum, metode, dan evaluasi. Fiqih sering diajarkan sebagai 
seperangkat aturan yang harus ditaati tanpa mempertanyakan tujuan dan 
dampaknya. Otoritas guru dan institusi diperkuat dengan legitimasi hukum 
agama, sehingga ruang dialog dan kritik menjadi sempit. Pendidikan 
semacam ini tidak hanya menanamkan kepatuhan, tetapi juga membentuk 
mentalitas takut salah dan takut berbeda. Louis Althusser (1971) menje-
laskan bahwa pendidikan yang berfungsi sebagai aparatus ideologis akan 
mereproduksi struktur kekuasaan dengan cara yang tampak wajar dan sah.

Ketika fiqih lebih dekat dengan kekuasaan daripada etika, yang muncul 
adalah moralitas formalistik. Ketaatan diukur dari kepatuhan lahiriah 
terhadap aturan, bukan dari integritas batin dan keadilan tindakan. Fazlur 
Rahman (1982) mengingatkan bahwa hukum yang terlepas dari visi moral 
Al-Qur’an akan kehilangan ruhnya dan berubah menjadi beban normatif 
yang menekan kesadaran. Dalam pendidikan, moralitas formalistik ini 
melahirkan generasi yang taat secara simbolik, tetapi kurang peka terhadap 
ketidakadilan sosial dan penderitaan manusia.

Relasi fiqih dan kekuasaan juga memengaruhi siapa yang berhak 
berbicara dan menentukan kebenaran. Ketika fiqih diponopoli oleh otoritas 
tertentu, suara alternatif dan pandangan kritis cenderung disingkirkan. 
Padahal tradisi Islam sejak awal kaya dengan perbedaan pendapat yang 
dikelola melalui argumentasi rasional dan adab. Ibn Rushd (1997) mene-
gaskan bahwa kebenaran tidak mungkin dimonopoli oleh satu kelompok, 
karena pencarian kebenaran adalah proses kolektif yang melibatkan akal 
dan pengalaman manusia.

Fiqih yang berpihak pada etika akan selalu berpihak pada yang lemah 
dan tertindas. Dalam sejarah Islam, banyak ulama yang menjaga jarak 
dari kekuasaan justru untuk mempertahankan integritas etis fiqih. Mereka 
memahami bahwa kedekatan berlebihan dengan kekuasaan berisiko mere-
duksi hukum menjadi alat legitimasi ketidakadilan. Ali Shariati (1979) 
menyebut fenomena ini sebagai “agama penguasa”, yaitu agama yang 
kehilangan daya kritisnya karena terikat pada kepentingan dominan. 

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 49



Pendidikan Islam yang membebaskan harus peka terhadap bahaya ini dan 
berani mengajarkan fiqih dari perspektif keadilan sosial.

Pendekatan maqashid syariah kembali menawarkan kerangka untuk 
menegaskan orientasi etis fiqih. Jasser Auda (2008) menekankan bahwa 
tujuan hukum Islam adalah memajukan kehidupan manusia, bukan menge-
kang kreativitas dan kesadarannya. Dalam pendidikan, pendekatan ini 
menuntut agar fiqih diajarkan sebagai alat refleksi etis yang membantu 
peserta didik menilai realitas sosial secara kritis dan bertanggung jawab. 
Dengan demikian, fiqih menjadi sarana pembebasan, bukan penindasan.

Menempatkan fiqih di sisi etika juga berarti mengembalikan peran 
akal dan nurani dalam proses beragama. Ketaatan tidak lagi didorong oleh 
rasa takut terhadap sanksi, melainkan oleh kesadaran moral dan komitmen 
terhadap nilai keadilan. Pendidikan fiqih yang demikian akan melahirkan 
manusia yang mampu beragama secara dewasa, yakni manusia yang taat 
tanpa kehilangan kebebasan berpikir dan keberanian bersikap.

QS. An-Nahl [16]: 90

عنَِ  وَينَْهَىٰ  بْىَٰ  ٱلقْرُ ذىِ  وإَِيتآَئِ  وٱَلْإِحْسنَِٰ  بٱِلعْدَْلِ  يأَْمرُُ  ٱللهََّ  إِنَّ 

ٱلفْحَْشآَءِ وٱَلمْنُكرَِ وٱَلبْغَْىِ
“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, 
memberi kepada kaum kerabat, dan melarang perbuatan keji, kemungkaran, 
dan kezaliman.”

Ayat ini menegaskan bahwa poros syariah adalah etika, bukan kekua-
saan. Keadilan (‘adl), kebajikan (ihsan), dan pencegahan kezaliman (baghy) 
merupakan tujuan normatif yang harus menuntun setiap formulasi hukum. 
Ketika fiqih menjauh dari nilai-nilai ini dan justru melayani kepentingan 
dominasi, ia telah kehilangan legitimasi etisnya, meskipun tetap sah secara 
formal. Dalam pendidikan, ayat ini menuntut agar fiqih diajarkan sebagai 
pedoman moral untuk membatasi kekuasaan, bukan sebagai alat untuk 
melegitimasi kontrol atas manusia.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan50



QS. Al-Qasas [28]: 4

إِنَّ فرِعْوَنَْ علَاَ فىِ ٱلْأَرْضِ وجََعلََ أَهلْهَاَ شِيعَاًۭ يسَْتضَْعفُِ طَآئفِةًَۭ منِّْهمُْ
“Sesungguhnya Fir‘aun telah berbuat sewenang-wenang di bumi dan 
menjadikan penduduknya berkelompok-kelompok, ia menindas segolongan 
dari mereka.”

Ayat ini menunjukkan ciri kekuasaan yang menyimpang: memecah, 
menindas, dan menormalisasi ketidakadilan. Ketika fiqih dijadikan alat 
legitimasi kekuasaan semacam ini—baik dalam negara, institusi, maupun 
pendidikan—ia berubah dari etika pembebasan menjadi ideologi penin-
dasan. Pendidikan fiqih yang membebaskan harus peka terhadap bahaya 
ini.

Hadits 1 – Pemimpin yang Adil

سَبعْةٌَ يظُلِهُّمُُ ٱللهَُّ فىِ ظلِهِِّ يوَمَْ لاَ ظلَِّ إِلاَّ ظلِهُُّ … إِماَمٌ عاَدلٌِ
“Tujuh golongan yang akan dinaungi Allah pada hari tiada naungan selain 
naungan-Nya … (di antaranya) pemimpin yang adil.” (HR. Al-Bukhari, no. 
660, HR. Muslim, no. 1031)

Hadits ini menegaskan bahwa legitimasi kekuasaan dalam Islam 
bersifat etis, bukan struktural semata. Keadilan menjadi ukuran utama, 
bukan jabatan atau otoritas formal. Dalam pendidikan, guru dan institusi 
memiliki “kekuasaan pedagogis” yang hanya sah jika dijalankan secara adil 
dan memuliakan martabat peserta didik.

Hadits 2 – Peringatan terhadap Kezaliman

ِ ٱتقَّوُا ٱلظُّلمَْ فإَِنَّ ٱلظُّلمَْ ظُلمُتٌَٰۭ يوَمَْ ٱلقْيِمَٰةَ
“Takutlah kalian terhadap kezaliman, karena kezaliman adalah kegelapan-
kegelapan pada hari kiamat.” (HR. Muslim, no. 2578)

Fiqih Sebagai Produk Ijtihad dan Kesadaran Sejarah 51



Hadits ini memberi peringatan universal: kezaliman selalu berbuah 
kehancuran moral. Dalam konteks fiqih, kezaliman dapat hadir ketika 
hukum digunakan untuk menindas, membungkam kritik, atau melang-
gengkan ketimpangan. Pendidikan fiqih yang membebaskan menjadikan 
hadits ini sebagai alarm etis terhadap penyalahgunaan kekuasaan peda-
gogis.

Dengan demikian, subbab ini menegaskan bahwa fiqih selalu berada 
di antara etika dan kekuasaan, dan pilihan keberpihakan ini tidak pernah 
netral. Pendidikan Islam yang ingin membangun manusia merdeka harus 
secara sadar memihak pada dimensi etis fiqih dan menjaga jarak kritis 
dari penyalahgunaan kekuasaan. Hanya dengan cara inilah fiqih dapat 
kembali menjalankan fungsinya sebagai panduan hidup yang memerdeka-
kan, bukan sebagai alat penjinakan yang membungkus kekuasaan dengan 
bahasa suci.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan52



BAB 3
EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM

Jika Bab 2 membongkar fiqih dari sisi historis dan etisnya, maka Bab 
3 mengajak pembaca masuk ke wilayah yang lebih dalam dan funda-

mental, yaitu epistemologi pendidikan Islam—cara Islam memahami, 
memperoleh, memvalidasi, dan menggunakan pengetahuan. Tanpa fondasi 
epistemologis yang jernih, pendidikan Islam akan terus bergerak di permu-
kaan: sibuk mengatur kurikulum, metode, dan evaluasi, tetapi kehilangan 
orientasi tentang apa itu ilmu, untuk apa ilmu dipelajari, dan bagaimana 
ilmu seharusnya membentuk manusia. Bab ini menjadi jantung intelek-
tual buku ini, karena di sinilah ditentukan apakah pendidikan Islam akan 
membebaskan atau justru membelenggu kesadaran.

Epistemologi tidak pernah netral. Ia selalu membawa asumsi tentang 
kebenaran, otoritas pengetahuan, dan relasi antara manusia dengan realitas. 
Dalam pendidikan Islam kontemporer, banyak krisis justru berakar pada 

53



kebingungan epistemologis: ilmu agama diperlakukan secara dogmatis, 
ilmu umum dipandang netral dan bebas nilai, sementara relasi antara 
wahyu, akal, dan pengalaman dibiarkan terpecah tanpa sintesis yang 
matang. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa kegagalan terbe-
sar pendidikan Islam modern adalah ketidakmampuannya membangun 
epistemologi terpadu yang menghubungkan nilai-nilai wahyu dengan 
dinamika kehidupan nyata.

Bab ini berangkat dari kesadaran bahwa Islam memiliki tradisi epis-
temologis yang sangat kaya. Tradisi ini tidak pernah menolak akal, tidak 
menafikan pengalaman, dan tidak mematikan intuisi spiritual. Sebaliknya, 
Islam mengembangkan kerangka pengetahuan yang integratif melalui 
berbagai pendekatan seperti bayani, burhani, dan irfani. Namun dalam 
praktik pendidikan, kekayaan epistemologis ini sering direduksi menjadi 
satu pendekatan tunggal yang kaku—biasanya bayani yang tekstual—
sementara pendekatan rasional dan empiris dipinggirkan atau dicurigai. 
Akibatnya, pendidikan Islam kehilangan keseimbangan dan daya adap-
tasinya.

Bab 3 juga menyoroti bagaimana krisis epistemologi berdampak 
langsung pada praktik pedagogis. Ketika sumber kebenaran dimonopoli 
oleh satu otoritas tafsir, ruang dialog tertutup dan peserta didik dilatih 
untuk menerima, bukan memahami. Ketika akal dicurigai, berpikir kritis 
dianggap pembangkangan. Ketika pengalaman diabaikan, realitas sosial 
dipisahkan dari proses belajar. Paulo Freire (1970) mengingatkan bahwa 
pendidikan semacam ini melahirkan kesadaran naif yang mudah diman-
ipulasi, bukan kesadaran kritis yang membebaskan.

Dalam perspektif fiqih pendidikan yang membebaskan, epistemologi 
bukan sekadar teori abstrak, melainkan landasan etis dan pedagogis. Cara 
kita memahami pengetahuan akan menentukan cara kita mendidik manu-
sia. Jika ilmu dipahami sebagai alat kontrol, pendidikan akan menindas. Jika 
ilmu dipahami sebagai cahaya kesadaran, pendidikan akan membebaskan. 
Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) menegaskan bahwa ilmu dalam 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan54



Islam selalu terkait dengan adab, yaitu kesadaran akan posisi manusia, 
Tuhan, dan alam semesta dalam satu tatanan makna yang utuh.

Bab ini juga menempatkan akal pada posisi yang proporsional. Akal 
bukan pesaing wahyu, tetapi mitra dialognya. Ibn Rushd (1997) menya-
takan bahwa wahyu dan akal tidak mungkin bertentangan, karena kedu-
anya berasal dari sumber kebenaran yang sama. Pendidikan Islam yang 
mencurigai akal sesungguhnya sedang meragukan kebijaksanaan Tuhan 
dalam menciptakan manusia sebagai makhluk berpikir. Oleh karena itu, 
epistemologi pendidikan Islam harus berani memulihkan martabat akal 
tanpa terjatuh pada rasionalisme kering yang memutus hubungan dengan 
nilai spiritual.

Lebih jauh, Bab 3 juga mengkaji integrasi epistemologi sebagai syarat 
utama pendidikan pembebasan. Integrasi ini bukan berarti mencampura-
dukkan semua pendekatan secara serampangan, melainkan membangun 
dialog kreatif antara teks, rasio, pengalaman empiris, dan kesadaran spiri-
tual. Jasser Auda (2008) melalui pendekatan sistem dan maqashid syariah 
menunjukkan bahwa kompleksitas realitas modern menuntut cara berpikir 
yang holistik, dinamis, dan kontekstual. Pendidikan Islam yang bertahan 
pada epistemologi linear dan tertutup akan tertinggal dan kehilangan 
relevansinya.

Dengan demikian, Bab 3 berfungsi sebagai fondasi intelektual bagi 
seluruh pembahasan selanjutnya tentang akal, logika, fiqih, kurikulum, 
dan praksis pendidikan. Bab ini tidak hanya menjelaskan bagaimana 
pengetahuan dipahami dalam Islam, tetapi juga mengapa pemahaman 
tersebut menentukan arah pembebasan atau penjinakan manusia. Tanpa 
pembaruan epistemologis, fiqih pendidikan akan terus terjebak dalam 
formalitas hukum dan gagal menjalankan fungsi transformasinya.

Sumber pengetahuan dalam Islam 
Pembahasan tentang epistemologi pendidikan Islam harus dimulai dari 
pertanyaan paling mendasar: dari mana pengetahuan diperoleh dan 

Epistemologi Pendidikan Islam 55



bagaimana kebenarannya ditentukan. Dalam Islam, persoalan sumber 
pengetahuan bukan sekadar isu teoritis, melainkan fondasi teologis dan 
pedagogis yang menentukan arah pembentukan manusia. Cara memahami 
sumber pengetahuan akan memengaruhi cara mendidik, cara berpikir, 
dan cara bersikap terhadap realitas. Pendidikan Islam yang membebaskan 
menuntut pemahaman sumber pengetahuan yang utuh, integratif, dan 
terbuka, bukan reduktif dan eksklusif.

Islam tidak mengenal satu sumber pengetahuan tunggal yang berdiri 
sendiri. Sejak awal, Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia memperoleh 
pengetahuan melalui berbagai jalur yang saling melengkapi. Wahyu, akal, 
pengalaman empiris, dan intuisi spiritual semuanya diakui sebagai sumber 
pengetahuan, dengan fungsi dan batasannya masing-masing. Al-Qur’an 
memposisikan wahyu sebagai petunjuk nilai dan orientasi hidup, bukan 
sebagai pengganti akal atau pengalaman manusia. Fazlur Rahman (1982) 
menegaskan bahwa wahyu dalam Islam bersifat normatif-etis, sementara 
penerjemahannya ke dalam kehidupan konkret selalu melibatkan pena-
laran manusia.

Wahyu menempati posisi sentral sebagai sumber nilai dan makna. Ia 
memberikan kerangka moral, tujuan hidup, dan orientasi kemanusiaan 
yang membimbing penggunaan sumber pengetahuan lainnya. Namun 
wahyu tidak pernah dimaksudkan untuk meniadakan peran akal. Justru 
sebaliknya, Al-Qur’an secara konsisten mengajak manusia untuk berpikir, 
merenung, dan menggunakan nalar dalam memahami tanda-tanda Tuhan 
di alam dan dalam kehidupan sosial. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa 
wahyu dan akal tidak mungkin bertentangan, karena keduanya berasal dari 
sumber kebenaran yang sama. Pertentangan hanya muncul ketika akal 
dibekukan atau wahyu dipahami secara literal tanpa konteks.

Akal dalam Islam dipahami sebagai anugerah dan amanah. Ia bukan 
sekadar alat kognitif, tetapi sarana moral untuk membedakan yang benar 
dan yang salah, yang adil dan yang zalim. Pendidikan Islam yang mema-
tikan akal dengan dalih menjaga iman sesungguhnya sedang merusak 
fondasi keimanan itu sendiri. Al-Ghazali menekankan bahwa tanpa akal, 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan56



manusia tidak dapat memahami wahyu, apalagi mengamalkannya secara 
bertanggung jawab. Oleh karena itu, akal dalam epistemologi Islam bukan 
pesaing wahyu, melainkan mitra dialog yang tak terpisahkan.

Selain wahyu dan akal, Islam juga mengakui pengalaman empiris 
sebagai sumber pengetahuan yang sah. Al-Qur’an berulang kali mengajak 
manusia untuk mengamati alam, memperhatikan sejarah, dan mengambil 
pelajaran dari realitas sosial. Ajakan untuk nazhar dan i‘tibar menunjuk-
kan bahwa pengalaman dan pengamatan merupakan bagian integral dari 
proses mengetahui. Ibn Khaldun (2005) bahkan meletakkan pengalaman 
sosial sebagai basis penting dalam memahami hukum-hukum kehidupan 
manusia dan peradaban. Dalam konteks pendidikan, pengakuan terha-
dap pengalaman berarti mengaitkan pembelajaran dengan realitas hidup 
peserta didik, bukan memisahkannya dalam ruang abstrak yang steril.

Islam juga mengenal dimensi intuisi dan kesadaran batin sebagai 
sumber pengetahuan, terutama dalam wilayah nilai, makna, dan kebijak-
sanaan. Tradisi irfani dalam Islam menekankan bahwa pengetahuan tidak 
selalu diperoleh melalui proses rasional dan empiris semata, tetapi juga 
melalui penyucian jiwa dan kedalaman spiritual. Namun, intuisi dalam 
Islam tidak berdiri sendiri dan tidak boleh bertentangan dengan akal 
sehat dan prinsip moral wahyu. Al-Ghazali mengingatkan bahwa intuisi 
yang tidak dikawal oleh akal dan syariah berpotensi menyesatkan. Dalam 
pendidikan Islam yang membebaskan, dimensi spiritual ini berfungsi 
memperdalam makna, bukan menggantikan rasionalitas.

Masalah besar dalam pendidikan Islam kontemporer muncul ketika 
sumber-sumber pengetahuan ini dipisahkan secara kaku. Wahyu 
diperlakukan sebagai satu-satunya sumber kebenaran, sementara akal 
dan pengalaman dicurigai atau bahkan ditolak. Akibatnya, pendidikan 
Islam terjebak dalam tekstualisme sempit yang tidak mampu berdialog 
dengan realitas modern. Sebaliknya, ada pula kecenderungan ekstrem yang 
memutlakkan rasionalitas dan pengalaman empiris, lalu menyingkirkan 
wahyu dari ruang publik dan pendidikan. Kedua ekstrem ini sama-sama 
merusak integritas epistemologi Islam.

Epistemologi Pendidikan Islam 57



Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) menegaskan bahwa krisis 
ilmu dalam dunia Islam berakar pada kekacauan adab, yakni ketidak-
mampuan menempatkan sumber pengetahuan pada posisi yang tepat. 
Pendidikan Islam yang membebaskan harus mengembalikan adab episte-
mologis ini, dengan menempatkan wahyu sebagai sumber nilai, akal sebagai 
alat penalaran, pengalaman sebagai medan verifikasi, dan intuisi sebagai 
pendalaman makna. Integrasi ini tidak bersifat mekanis, melainkan dialogis 
dan dinamis, sesuai dengan kompleksitas realitas manusia.

Dalam perspektif pedagogis, pemahaman integratif tentang sumber 
pengetahuan menuntut perubahan metode pembelajaran. Pendidikan tidak 
lagi berpusat pada hafalan teks, tetapi pada proses memahami, menafsirkan, 
dan mengaitkan teks dengan realitas. Peserta didik diajak menggunakan 
akalnya, merefleksikan pengalamannya, dan mengaitkannya dengan nilai 
wahyu. Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan yang memer-
dekakan selalu berangkat dari pengalaman konkret peserta didik dan 
mengarah pada kesadaran kritis, bukan sekadar transfer informasi.

QS. An-Nahl [16]: 78

مْعَ  ا وجََعلََ ل�كَمُُ ٱلسَّ ًٔ وٱَللهَُّ أَخْرجَكَمُ منِّۢ بطُوُنِ أُمهَّتَٰكِمُْ لاَ تعَلْمَوُنَ شَيـْ

دةََ لعَل�كَّمُْ تشَْكرُوُنَ ِٔ وٱَلْأَبصْرََٰ وٱَلْأَفـْ
“Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui 
apa pun, lalu Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan, dan hati agar 
kamu bersyukur.”

Ayat ini meletakkan fondasi epistemologis Islam secara eksplisit: 
pengetahuan manusia tidak hadir secara instan, melainkan tumbuh melalui 
instrumen-instrumen kognitif dan afektif yang dianugerahkan Tuhan. 
Pendengaran, penglihatan, dan hati (af ’idah) menunjukkan bahwa penge-
tahuan dalam Islam tidak bersumber tunggal, tetapi multidimensional—
melibatkan indera, rasio, dan kesadaran batin. Dalam fiqih pendidikan 
yang membebaskan, ayat ini menolak pendidikan yang mematikan salah 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan58



satu sumber pengetahuan. Pendidikan yang hanya mengandalkan hafalan 
teks tanpa pengalaman empiris dan refleksi batin adalah pendidikan yang 
mereduksi struktur pengetahuan yang dikehendaki wahyu.

QS. Al-‘Alaq [96]: 1–5 

َبكَِّ ٱلذَّىِ خلَقََ … علَمََّ ٱلْإِنسنََٰ ماَ لمَْ يعَلْمَْ ٱقرْأَْ بٱِسمِْ ر
Perintah iqra’ menegaskan bahwa seluruh realitas adalah teks terbuka 

untuk dibaca dan dipahami. Pengetahuan tidak dibatasi pada kitab suci, 
tetapi mencakup alam, sejarah, dan pengalaman manusia. Pendidikan Islam 
yang membebaskan menjadikan dunia sebagai ruang belajar dan wahyu 
sebagai kompas etis, bukan sebagai penghalang eksplorasi intelektual.

Hadits 1 – Ilmu sebagai Proses Pencarian

ِ َنةَّ يقاً إِلىَ ٱلْج َلتْمَسُِ فيِهِ علِمْاً سهَلََّ ٱللهَُّ لهَۥُ بهِِ طَرِ يقاً ي منَْ سَلكََ طَرِ
“Barang siapa menempuh jalan untuk mencari ilmu, Allah akan memudahkan 
baginya jalan menuju surga.” (HR. Muslim, no. 2699)

Hadits ini menegaskan bahwa ilmu bukan barang jadi, melainkan 
proses pencarian aktif. Menuntut ilmu berarti bergerak, mencari, berta-
nya, dan bereksperimen. Pendidikan yang membebaskan harus memfasili-
tasi perjalanan intelektual ini, bukan menggantinya dengan dogma instan.

Hadits 2 – Hikmah sebagai Sumber Pengetahuan

َماَ وجَدَهَاَ فهَوَُ أَحَقُّ بهِاَ ٱلْحكِْمةَُ ضَالةَُّ ٱلمْؤُمْنِِ، فأََينْ
“Hikmah adalah barang hilang milik orang beriman; di mana pun ia 
menemukannya, ia paling berhak atasnya.” (HR. At-Tirmidzi, no. 2687, Dinilai 
hasan oleh At-Tirmidzi)

Hadits ini membuka ruang epistemologi yang inklusif dan terbuka. 
Sumber pengetahuan tidak dimonopoli oleh satu tradisi atau otoritas. 

Epistemologi Pendidikan Islam 59



Selama membawa hikmah dan kemaslahatan, ia sah untuk dipelajari. 
Pendidikan Islam yang membebaskan menjadikan hadits ini sebagai dasar 
keterbukaan terhadap ilmu pengetahuan, sains, dan pengalaman manusia 
lintas budaya.

Dengan demikian, sumber pengetahuan dalam Islam membentuk 
sebuah ekosistem epistemologis yang saling melengkapi. Wahyu membe-
rikan arah, akal mengolah, pengalaman menguji, dan intuisi memperdalam 
makna. Pendidikan Islam yang membebaskan tidak boleh memutus salah 
satu unsur ini, karena pemutusan tersebut akan melahirkan manusia yang 
pincang secara intelektual dan moral. Hanya dengan epistemologi yang 
utuh inilah pendidikan Islam dapat menjalankan fungsinya sebagai proyek 
pembebasan manusia, bukan sekadar reproduksi dogma atau keterampilan 
teknis semata.

Epistemologi bayani, burhani, dan irfani 
Dalam tradisi intelektual Islam, cara memperoleh dan memvalidasi penge-
tahuan tidak pernah bersifat tunggal. Sejarah pemikiran Islam menun-
jukkan adanya keragaman pendekatan epistemologis yang berkembang 
sebagai respons atas kompleksitas realitas dan kebutuhan umat. Tiga pende-
katan utama yang sering dirujuk dalam khazanah keilmuan Islam adalah 
epistemologi bayani, burhani, dan irfani. Ketiganya bukanlah sistem 
yang saling meniadakan, melainkan pola-pola pengetahuan yang saling 
melengkapi apabila ditempatkan secara proporsional. Pendidikan Islam 
yang membebaskan menuntut pemahaman yang jernih terhadap ketiga-
nya, agar proses belajar tidak terjebak pada reduksionisme epistemologis.

Epistemologi bayani bertumpu pada teks sebagai sumber utama 
pengetahuan. Ia menekankan otoritas wahyu, bahasa, dan tradisi penafsiran 
sebagai fondasi kebenaran. Dalam pendekatan ini, pengetahuan diperoleh 
melalui pemahaman literal dan kontekstual terhadap Al-Qur’an, hadis, 
serta karya-karya ulama klasik. Pendekatan bayani memainkan peran 
penting dalam menjaga kesinambungan tradisi dan otoritas normatif 
Islam. Namun, ketika bayani dipraktikkan secara eksklusif tanpa dialog 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan60



dengan pendekatan lain, ia berpotensi melahirkan tekstualisme sempit 
yang mematikan daya kritis dan kreativitas intelektual. Muhammad Abed 
al-Jabiri (1991) mengingatkan bahwa dominasi bayani yang tidak diim-
bangi pendekatan lain dapat menghambat perkembangan rasionalitas 
dalam dunia Islam.

Di sisi lain, epistemologi burhani menekankan penggunaan akal dan 
logika sebagai sarana utama memperoleh pengetahuan. Pendekatan ini 
berkembang kuat dalam tradisi filsafat dan sains Islam, dengan tokoh-
tokoh seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn Rushd. Burhani berangkat dari 
prinsip koherensi logis, argumentasi rasional, dan pembuktian sistematis. 
Dalam pendidikan Islam, pendekatan burhani memungkinkan peserta 
didik mengembangkan kemampuan berpikir kritis, analitis, dan reflektif. 
Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa penggunaan akal secara maksimal 
bukanlah ancaman bagi iman, melainkan kewajiban religius, karena kebe-
naran wahyu tidak mungkin bertentangan dengan kebenaran rasional 
yang sahih.

Namun, seperti bayani, pendekatan burhani juga memiliki keterba-
tasan apabila dipraktikkan secara absolut. Rasionalisme yang terlepas dari 
nilai dan kesadaran spiritual berpotensi melahirkan positivisme kering yang 
memandang realitas hanya dari aspek yang dapat diukur dan dibuktikan 
secara logis. Pendidikan Islam yang hanya mengandalkan burhani tanpa 
sentuhan etika dan spiritualitas berisiko menghasilkan manusia cerdas 
secara intelektual tetapi miskin makna dan empati. Al-Ghazali telah lama 
mengingatkan bahwa akal yang tidak disinari nilai moral dapat menyesat-
kan manusia ke dalam kesombongan intelektual.

Sementara itu, epistemologi irfani berangkat dari pengalaman batin 
dan intuisi spiritual sebagai sumber pengetahuan. Pendekatan ini berkem-
bang dalam tradisi tasawuf dan spiritualitas Islam, yang menekankan 
penyucian jiwa, kepekaan hati, dan kedalaman makna. Pengetahuan irfani 
tidak diperoleh melalui argumentasi logis atau analisis teks semata, tetapi 
melalui pengalaman eksistensial yang mendalam. Dalam pendidikan 
Islam, irfani berperan penting dalam membentuk kepekaan etis, empati, 

Epistemologi Pendidikan Islam 61



dan kesadaran spiritual peserta didik. Al-Ghazali, setelah mengalami krisis 
intelektual, mengakui pentingnya pengetahuan batin sebagai pelengkap 
rasionalitas dan teks.

Namun, irfani juga memiliki risiko apabila dilepaskan dari kontrol 
akal dan prinsip wahyu. Intuisi yang tidak dikawal oleh rasionalitas dan 
nilai normatif dapat terjerumus pada subjektivisme ekstrem dan klaim 
kebenaran personal yang sulit diverifikasi. Oleh karena itu, tradisi Islam 
klasik selalu menempatkan irfani dalam dialog dengan bayani dan burhani, 
bukan sebagai pengganti keduanya. Pendidikan Islam yang membebaskan 
harus menjaga keseimbangan ini agar spiritualitas tidak berubah menjadi 
mistisisme yang menutup akal.

Masalah besar dalam pendidikan Islam kontemporer adalah ketidak-
seimbangan epistemologis. Banyak lembaga pendidikan Islam terjebak 
dalam dominasi pendekatan bayani yang tekstual, sementara burhani 
dicurigai dan irfani direduksi menjadi ritual formal. Akibatnya, pendidikan 
Islam kehilangan daya kritis, rasionalitas ilmiah, dan kedalaman spiritual 
secara bersamaan. Sebaliknya, di sebagian konteks lain, rasionalisme 
burhani diadopsi secara mentah tanpa integrasi nilai, sehingga pendidikan 
kehilangan orientasi etis dan transendennya.

Pendidikan Islam yang membebaskan menuntut integrasi kreatif 
antara bayani, burhani, dan irfani. Integrasi ini bukan sekadar pengga-
bungan teknis, melainkan dialog epistemologis yang sadar akan fungsi dan 
batas masing-masing pendekatan. Bayani memberikan landasan normatif 
dan nilai, burhani mengembangkan daya kritis dan analisis rasional, semen-
tara irfani memperdalam makna dan kepekaan etis. Jasser Auda (2008) 
menegaskan bahwa kompleksitas realitas modern menuntut pendekatan 
sistemik dan multidimensional, bukan cara berpikir linear dan eksklusif.

Dalam konteks pedagogis, integrasi epistemologi ini menuntut peru-
bahan cara mengajar dan belajar. Pendidikan fiqih, misalnya, tidak cukup 
hanya mengajarkan teks hukum (bayani), tetapi juga harus melatih argu-
mentasi rasional di balik hukum (burhani) serta menumbuhkan kepekaan 
etis dan spiritual terhadap dampak hukum bagi manusia (irfani). Dengan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan62



pendekatan ini, pendidikan tidak hanya menghasilkan kepatuhan formal, 
tetapi kesadaran moral yang mendalam.

QS. An-Nahl [16]: 125

وجَدَٰلِهْمُ بٱِلتَّىِ هِىَ  ٱلْحسَنَةَِ  وٱَلمْوَعْظِةَِ  َبكَِّ بٱِلْحكِْمةَِ  إِلىَٰ سَبيِلِ ر ٱدْعُ 

أَحْسنَُ
“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah, pelajaran yang 
baik, dan berdebatlah dengan cara yang paling baik.”

Ayat ini secara implisit memuat tiga pendekatan epistemologis seka-
ligus. Hikmah menunjukkan kedalaman makna dan kebijaksanaan (irfani), 
mau‘izhah hasanah menunjuk pada penjelasan normatif-teksual yang 
komunikatif (bayani), sementara mujadalah billati hiya ahsan menisca-
yakan dialog rasional dan argumentatif (burhani). Dengan demikian, 
Al-Qur’an tidak pernah mengunci pengetahuan pada satu jalur, tetapi 
justru mengintegrasikan beragam cara mengetahui. Dalam fiqih pendi-
dikan yang membebaskan, ayat ini menjadi dasar bahwa pendidikan Islam 
harus bersifat plural secara epistemologis. Mengunci pendidikan pada 
satu cara berpikir berarti mengkhianati keluasan metodologis wahyu.

QS. Al-Baqarah [2]: 269

يؤُتْىِ ٱلْحكِْمةََ منَ يشَآَءُ ۚ ومَنَ يؤُتَْ ٱلْحكِْمةََ فقَدَْ أُوتىَِ خيَرْاًۭ كَثيِراًۭ
“Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Barang 
siapa dianugerahi hikmah, sungguh ia telah dianugerahi kebaikan yang banyak.”

Ayat ini menegaskan bahwa pengetahuan tidak hanya bersifat diskur-
sif-rasional, tetapi juga bersifat reflektif dan eksistensial. Hikmah tidak 
selalu lahir dari argumen logis semata, melainkan dari kedalaman kesa-
daran dan kematangan batin. Pendidikan Islam yang membebaskan harus 
memberi ruang bagi dimensi ini, agar pengetahuan tidak kering dari 
makna.

Epistemologi Pendidikan Islam 63



Hadits 1 – Kedalaman Pemahaman Agama

ِّهْهۥُ فىِ ٱلديِّنِ منَْ يرُدِِ ٱللهَُّ بهِۦِ خيَرْاًۭ يفُقَ
“Barang siapa yang Allah kehendaki kebaikan padanya, maka Dia akan 
memahamkannya dalam agama.” (HR. Al-Bukhari, no. 71, HR. Muslim, no. 
1037)

Hadits ini menegaskan bahwa fiqh bukan sekadar hafalan hukum, 
tetapi kedalaman pemahaman. Pemahaman menuntut kerja teks (bayani), 
kerja rasio (burhani), dan kepekaan makna (irfani). Pendidikan fiqih yang 
hanya menekankan hafalan hukum tanpa pemahaman mendalam justru 
menutup pintu kebaikan yang disebut Nabi.

Hadits 2 – Perbedaan Tingkatan Pemahaman

عَ مقَاَلتَىِ فوَعَاَهاَ فأََداَّهاَ كَماَ سمَعِهَاَ �ِ نضَرََّ ٱللهَُّ ٱمْرأًَۭ سمَ
“Semoga Allah mencerahkan wajah seseorang yang mendengar perkataanku, 
lalu memahaminya, kemudian menyampaikannya sebagaimana ia 
mendengarnya.” (HR. Abu Dawud, no. 3660, HR. At-Tirmidzi, no. 2657, 
Dinilai sahih)

Hadits ini menekankan bahwa mendengar saja tidak cukup; yang 
dituntut adalah memahami (wa‘āhā). Pemahaman adalah proses epistemo-
logis aktif yang melibatkan nalar, konteks, dan kesadaran. Pendidikan Islam 
yang membebaskan tidak berhenti pada transmisi teks, tetapi menumbuh-
kan kemampuan memahami dan memaknai.

Dengan demikian, epistemologi bayani, burhani, dan irfani merupa-
kan fondasi penting bagi pendidikan Islam yang membebaskan. Ketiganya 
harus ditempatkan dalam relasi dialogis dan proporsional agar pendidikan 
mampu membentuk manusia yang utuh: beriman secara sadar, berpikir 
secara kritis, dan berkepekaan etis. Tanpa integrasi ini, pendidikan Islam 
akan terus terjebak dalam krisis epistemologis dan gagal menjalankan misi 
pembebasan manusia yang menjadi ruh ajaran Islam itu sendiri.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan64



Ketegangan wahyu, akal, dan pengalaman 
Salah satu persoalan paling krusial dalam epistemologi pendidikan Islam 
adalah ketegangan yang terus-menerus antara wahyu, akal, dan peng-
alaman. Ketegangan ini bukan sekadar perbedaan teoretis, melainkan 
realitas historis yang membentuk cara umat Islam memahami ilmu, kebe-
naran, dan otoritas pengetahuan. Dalam praktik pendidikan, ketegangan 
ini sering kali disederhanakan secara keliru menjadi pilihan dikotomis: 
memilih wahyu dan menyingkirkan akal, atau mengedepankan akal dan 
mengabaikan wahyu, atau sebaliknya memuja pengalaman empiris sambil 
meminggirkan nilai normatif. Pendidikan Islam yang membebaskan justru 
menuntut pembacaan yang lebih dewasa dan integratif terhadap ketiganya.

Wahyu dalam Islam hadir sebagai sumber orientasi nilai dan makna 
yang melampaui keterbatasan manusia. Ia memberikan kerangka moral, 
tujuan hidup, dan horizon transendensi yang menuntun manusia agar tidak 
terjebak pada relativisme atau kepentingan sesaat. Namun wahyu tidak 
pernah dimaksudkan untuk menggantikan fungsi akal dan pengalaman 
manusia. Al-Qur’an justru berulang kali mengajak manusia untuk berpikir, 
mengamati, dan mengambil pelajaran dari realitas. Fazlur Rahman (1982) 
menegaskan bahwa wahyu bersifat normatif-etis, sementara penerjemah-
annya ke dalam kehidupan konkret selalu menuntut keterlibatan akal dan 
pembacaan konteks sejarah.

Ketegangan muncul ketika wahyu dipahami secara literal dan ahistoris, 
lalu diposisikan sebagai jawaban siap pakai untuk seluruh persoalan manu-
sia. Dalam situasi ini, akal dan pengalaman dipandang sebagai ancaman 
yang harus dikendalikan atau bahkan disingkirkan. Pendidikan Islam yang 
terjebak dalam pendekatan ini cenderung melahirkan budaya taklid dan 
kepatuhan buta. Ibn Rushd (1997) dengan tegas mengkritik cara berpi-
kir semacam ini, karena menurutnya wahyu yang benar tidak mungkin 
bertentangan dengan akal yang sehat. Pertentangan hanya muncul ketika 
salah satunya disalahpahami atau disalahgunakan.

Di sisi lain, ketegangan juga muncul ketika akal diposisikan sebagai 
otoritas tunggal kebenaran dan wahyu direduksi menjadi simbol moral 

Epistemologi Pendidikan Islam 65



privat tanpa daya normatif publik. Rasionalisme ekstrem ini cenderung 
memandang pengalaman empiris sebagai satu-satunya sumber penge-
tahuan yang sah, sementara wahyu dianggap tidak relevan dalam dunia 
modern. Pendidikan Islam yang terjebak dalam pola ini berisiko kehilangan 
arah nilai dan kedalaman makna. Al-Ghazali telah lama mengingatkan 
bahwa akal yang tidak dipandu nilai transenden dapat menjerumuskan 
manusia pada kesombongan intelektual dan kekosongan spiritual.

Pengalaman empiris juga sering menjadi sumber ketegangan tersen-
diri. Dalam pendidikan modern, pengalaman dan fakta empiris sering 
dipuja sebagai kebenaran objektif yang bebas nilai. Namun Islam meman-
dang pengalaman sebagai sumber pengetahuan yang penting tetapi tidak 
netral. Pengalaman selalu ditafsirkan melalui kerangka nilai, bahasa, dan 
budaya tertentu. Ibn Khaldun (2005) menunjukkan bahwa pengalaman 
sosial harus dibaca secara kritis, karena realitas manusia dipengaruhi oleh 
struktur kekuasaan, kebiasaan, dan dinamika sejarah. Pendidikan Islam 
yang membebaskan tidak boleh menelan pengalaman secara mentah, tetapi 
harus menafsirkannya secara etis dan reflektif.

Ketegangan antara wahyu, akal, dan pengalaman sering kali diperparah 
oleh pendekatan pendidikan yang reduktif. Kurikulum disusun dengan 
asumsi bahwa satu sumber pengetahuan lebih unggul dari yang lain, 
sehingga yang lain dipinggirkan. Akibatnya, peserta didik tumbuh dengan 
pandangan dunia yang timpang: religius tetapi anti-sains, rasional tetapi 
miskin nilai, atau empiris tetapi kehilangan orientasi moral. Paulo Freire 
(1970) mengingatkan bahwa pendidikan semacam ini melahirkan kesa-
daran parsial yang mudah dimanipulasi, bukan kesadaran kritis yang utuh.

Dalam tradisi Islam klasik, ketegangan ini sebenarnya dikelola mela-
lui dialog dan keseimbangan. Para ulama tidak menempatkan wahyu, 
akal, dan pengalaman dalam relasi hierarkis yang kaku, melainkan dalam 
relasi fungsional yang saling melengkapi. Wahyu memberikan arah, akal 
mengolah dan menalar, sementara pengalaman menguji dan memperkaya 
pemahaman. Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) menegaskan bahwa 
krisis ilmu dalam dunia Islam berakar pada hilangnya adab epistemologis, 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan66



yakni ketidakmampuan menempatkan sumber pengetahuan pada posisi 
yang tepat.

Pendidikan Islam yang membebaskan harus berani mengelola kete-
gangan ini secara produktif, bukan menekannya secara represif. Ketegangan 
bukan untuk dihapuskan, melainkan untuk dijadikan ruang dialog krea-
tif. Peserta didik perlu diajak memahami bahwa kebenaran tidak lahir 
dari penyeragaman cara berpikir, tetapi dari perjumpaan kritis antara 
wahyu, akal, dan pengalaman. Dengan pendekatan ini, pendidikan tidak 
mematikan pertanyaan, tetapi justru memeliharanya sebagai pintu menuju 
pemahaman yang lebih dalam.

Pendekatan maqashid syariah menawarkan kerangka penting untuk 
mengelola ketegangan ini. Jasser Auda (2008) menekankan bahwa tujuan 
hukum dan nilai Islam adalah kemaslahatan manusia yang nyata, bukan 
kepatuhan abstrak terhadap teks. Dengan menjadikan maqashid sebagai 
kompas, wahyu, akal, dan pengalaman dapat diarahkan secara harmonis 
untuk menjawab persoalan nyata manusia tanpa kehilangan orientasi nilai.

QS. Yunus [10]: 100

ومَاَ كاَنَ لنِفَْسٍ أَن تؤُمْنَِ إِلاَّ بإِِذْنِ ٱللهَِّ ۚ وَيَجعْلَُ ٱلرجِّْسَ علَىَ ٱلذَّيِنَ 

لاَ يعَقْلِوُنَ
“Tidak ada seorang pun yang beriman kecuali dengan izin Allah; dan Allah 
menimpakan keburukan kepada orang-orang yang tidak menggunakan 
akalnya.”

Ayat ini mematahkan dikotomi palsu antara iman dan akal. Iman 
memang bersumber dari hidayah Allah, tetapi ketiadaan penggunaan 
akal justru diposisikan sebagai keburukan. Artinya, wahyu tidak pernah 
datang untuk meniadakan akal, melainkan untuk mengaktifkannya secara 
etis. Ketegangan antara wahyu dan akal bukan konflik esensial, melainkan 
akibat cara manusia memahaminya. Dalam pendidikan Islam, ayat ini 
menjadi kritik terhadap model pedagogi yang menuntut kepatuhan iman 

Epistemologi Pendidikan Islam 67



sambil mencurigai kerja akal. Pendidikan semacam ini bukan memperkuat 
iman, tetapi merapuhkannya, karena iman dilepaskan dari kesadaran 
rasional.

QS. Al-Hasyr [59]: 2

ِ فٱَعْتبَرِوُا۟ يَـٰٓأُو۟لىِ ٱلْأَبصْرَٰ
“Maka ambillah pelajaran, wahai orang-orang yang mempunyai pandangan 
(akal).”

Perintah i‘tabirū menegaskan pentingnya pengalaman sejarah dan 
realitas sosial sebagai sumber pelajaran. Wahyu tidak berdiri di atas realitas 
secara ahistoris, tetapi mengajak manusia membaca pengalaman kolektif 
sebagai bagian dari proses memahami kehendak Tuhan. Pendidikan Islam 
yang membebaskan harus memfasilitasi pembacaan kritis atas pengalaman, 
bukan memutuskannya dari teks.

Hadits 1 – Urusan Dunia dan Pengalaman Manusia

أَنتْمُْ أَعلْمَُ بأُِموُرِ دنُيْاَكمُْ
“Kalian lebih mengetahui urusan dunia kalian.” (HR. Muslim, no. 2363)

Hadits ini merupakan pengakuan profetik terhadap otoritas penga-
laman manusia dalam urusan teknis dan empiris. Nabi tidak memonopoli 
seluruh bentuk pengetahuan, apalagi meniadakan pengalaman manusia. 
Dalam pendidikan, hadits ini menjadi dasar bahwa pengalaman peserta 
didik dan realitas sosial adalah sumber belajar yang sah dan penting.

Hadits 2 – Larangan Berlebihan dalam Agama

ياَّكمُْ وٱَلغْلُوَُّ فىِ ٱلديِّنِ إِ
“Jauhilah sikap berlebih-lebihan dalam agama.” (HR. Ahmad, no. 2863, HR. 
An-Nasa’i, no. 3057, Dinilai sahih)

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan68



Sikap berlebihan sering muncul dari ketegangan yang tidak dikelola 
antara wahyu dan akal: teks dipahami secara kaku tanpa konteks, peng-
alaman diabaikan, dan rasio dibungkam. Pendidikan fiqih yang membe-
baskan justru bertugas mengelola ketegangan ini secara kreatif, bukan 
meniadakannya secara represif.

Dengan demikian, ketegangan antara wahyu, akal, dan pengalaman 
bukanlah masalah yang harus dihindari, melainkan dinamika epistemo-
logis yang harus dikelola secara dewasa. Pendidikan Islam yang membe-
baskan tidak memilih salah satu dan menyingkirkan yang lain, tetapi 
membangun sintesis kritis yang memungkinkan manusia berpikir secara 
utuh, beriman secara sadar, dan bertindak secara bertanggung jawab. Dari 
sinilah pembahasan tentang krisis epistemologis pendidikan Islam pada 
subbab berikutnya menjadi relevan, karena krisis tersebut lahir justru dari 
kegagalan mengelola ketegangan ini secara konstruktif.

Krisis epistemologis pendidikan Islam 
Krisis epistemologis pendidikan Islam merupakan krisis yang paling dalam 
dan paling menentukan, karena ia menyentuh cara berpikir, cara mema-
hami kebenaran, dan cara memaknai ilmu itu sendiri. Krisis ini tidak selalu 
tampak di permukaan, tetapi bekerja secara laten membentuk praktik 
pendidikan yang kehilangan arah pembebasan. Pendidikan Islam mung-
kin tampak berjalan secara administratif, kurikulum tersusun rapi, dan 
simbol-simbol religius tetap hadir, tetapi di balik itu terjadi kekosongan 
epistemologis: ketidakjelasan tentang apa yang dianggap sebagai pengeta-
huan yang sah, bagaimana pengetahuan diperoleh, dan untuk tujuan apa 
pengetahuan digunakan.

Salah satu wujud paling nyata dari krisis ini adalah reduksionisme 
epistemologis, yakni penyempitan sumber dan cara mengetahui. Dalam 
banyak praktik pendidikan Islam, pengetahuan direduksi menjadi teks 
yang harus dihafal dan direproduksi. Pendekatan bayani yang seharusnya 
menjadi fondasi normatif berubah menjadi satu-satunya cara mengetahui, 
sementara akal kritis dan pengalaman empiris dipinggirkan atau dicurigai. 

Epistemologi Pendidikan Islam 69



Akibatnya, pendidikan Islam melahirkan generasi yang mampu mengutip 
dalil tetapi gagap membaca realitas, fasih berbicara hukum tetapi lemah 
memahami problem kemanusiaan.

Krisis epistemologis ini juga tampak dalam dikotomi ilmu agama dan 
ilmu umum yang masih mengakar kuat. Ilmu agama dipandang sakral 
tetapi sering terlepas dari realitas sosial, sementara ilmu umum dianggap 
netral dan bebas nilai. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa pemi-
sahan ini bukan ajaran Islam, melainkan warisan kolonial dan modernitas 
yang gagal dipahami secara kritis. Pendidikan Islam yang membiarkan 
dikotomi ini akan terus menghasilkan manusia yang terbelah secara kepri-
badian: religius di satu sisi, tetapi pragmatis dan instrumental di sisi lain.

Aspek lain dari krisis epistemologis adalah hilangnya adab dalam 
berilmu. Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) menyebut krisis ilmu 
di dunia Islam sebagai krisis adab, yakni ketidakmampuan menempatkan 
ilmu, akal, wahyu, dan manusia pada posisi yang proporsional. Ketika adab 
hilang, ilmu tidak lagi diarahkan pada kebijaksanaan, tetapi pada kekua-
saan, status, dan keuntungan material. Pendidikan Islam yang kehilangan 
adab akan melahirkan kecerdasan tanpa kebijaksanaan dan kesalehan 
tanpa keadilan.

Krisis ini juga diperparah oleh otoritarianisme epistemik, yaitu klaim 
kebenaran tunggal yang menutup ruang dialog dan perbedaan pendapat. 
Dalam banyak ruang pendidikan Islam, pertanyaan kritis dipandang seba-
gai ancaman terhadap iman, dan perbedaan pandangan dianggap sebagai 
penyimpangan. Padahal tradisi Islam klasik kaya dengan ikhtilaf yang 
dikelola melalui argumentasi dan adab. Ibn Rushd (1997) menegaskan 
bahwa kebenaran tidak tumbuh dalam ruang ketakutan, melainkan dalam 
iklim kebebasan berpikir yang bertanggung jawab.

Lebih jauh, krisis epistemologis juga berkaitan dengan ketidaksiapan 
pendidikan Islam menghadapi kompleksitas dunia modern. Realitas 
kontemporer ditandai oleh perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, 
dan problem sosial yang semakin kompleks. Pendidikan Islam yang masih 
bertumpu pada cara berpikir linear dan ahistoris akan kesulitan merespons 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan70



kompleksitas ini. Jasser Auda (2008) menunjukkan bahwa tantangan 
modernitas menuntut pendekatan sistemik dan multidimensional, bukan 
sekadar pengulangan jawaban lama untuk persoalan baru.

Dalam konteks pedagogis, krisis epistemologis melahirkan praktik 
pembelajaran yang mekanistik dan represif. Proses belajar berfokus pada 
hafalan dan kepatuhan, sementara refleksi dan pemaknaan diabaikan. 
Paulo Freire (1970) menyebut praktik semacam ini sebagai pendidikan 
domestikatif yang melumpuhkan kesadaran kritis. Pendidikan Islam yang 
terjebak dalam pola ini bukan hanya gagal membebaskan, tetapi justru 
memperpanjang krisis kesadaran di tengah masyarakat.

Namun krisis epistemologis tidak harus dipahami sebagai akhir dari 
segalanya. Krisis justru dapat menjadi momentum refleksi dan pemba-
ruan. Krisis menyingkap keterbatasan paradigma lama dan membuka 
ruang bagi pencarian cara berpikir baru yang lebih utuh dan manusiawi. 
Pendidikan Islam yang membebaskan harus berani mengakui krisis ini 
secara jujur, bukan menutupinya dengan simbol dan retorika normatif.

QS. Al-Baqarah [2]: 170

عُ مآَ أَلفْيَنْاَ علَيَهِْ ءاَبآَءنَآَ  �ِ وإَِذاَ قيِلَ لهَمُُ ٱتبَّعِوُا۟ مآَ أَنزلََ ٱللهَُّ قاَلوُا۟ بلَْ نتَبَّ

ا ولَاَ يهَتْدَوُنَ ًٔ ۚ أَولَوَْ كاَنَ ءاَبآَؤهُمُْ لاَ يعَقْلِوُنَ شَيـْ
“Apabila dikatakan kepada mereka: ‘Ikutilah apa yang telah diturunkan Allah,’ 
mereka menjawab: ‘Tidak, kami hanya mengikuti apa yang kami dapati dari 
nenek moyang kami.’ Apakah (mereka akan mengikuti juga) meskipun nenek 
moyang mereka tidak mengetahui apa-apa dan tidak mendapat petunjuk?”

Ayat ini adalah diagnosis Al-Qur’an atas krisis epistemologis klasik: 
tradisi dipertahankan tanpa kesadaran rasional. Dalam konteks pendidikan 
Islam kontemporer, ayat ini menemukan relevansinya ketika fiqih dan 
ilmu agama diajarkan sebagai warisan beku, bukan sebagai proses berpikir 
yang hidup. Pengetahuan diwariskan, tetapi akal tidak diaktifkan; tradisi 
dijaga, tetapi makna dikubur. Krisis epistemologis terjadi ketika taqlid 

Epistemologi Pendidikan Islam 71



menggantikan tafakkur, dan loyalitas simbolik menggantikan pencarian 
kebenaran.

QS. Al-A‘raf [7]: 179

لهَمُْ قلُوُبٌۭ لاَّ يفَْقهَوُنَ   ۖ كَثيِراًۭ منَِّ ٱلْجنِِّ وٱَلْإِنسِ  ولَقَدَْ ذرَأَْناَ لِجهَنَمََّ 

بهِاَ ولَهَمُْ أَعيْنٌُۭ لاَّ يبُصْرِوُنَ بهِاَ ولَهَمُْ ءاَذاَنٌۭ لاَّ يسَْمعَوُنَ بهِآَ ۚ أُو۟لَـٰٓئكَِ 

كٱَلْأَنعْمَِٰ بلَْ همُْ أَضَلُّ ۚ أُو۟لَـٰٓئكَِ همُُ ٱلغْفَٰلِوُنَ
“Mereka mempunyai hati tetapi tidak dipergunakannya untuk memahami, 
mempunyai mata tetapi tidak dipergunakannya untuk melihat, dan mempunyai 
telinga tetapi tidak dipergunakannya untuk mendengar. Mereka itu seperti 
hewan ternak, bahkan lebih sesat. Mereka itulah orang-orang yang lalai.”

Ayat ini menggambarkan kegagalan epistemologis total: perangkat 
pengetahuan ada, tetapi tidak difungsikan. Dalam pendidikan Islam, krisis 
ini tampak jelas ketika lembaga pendidikan kaya materi dan kurikulum, 
tetapi miskin refleksi, dialog, dan kesadaran kritis. Pengetahuan hadir 
secara kuantitatif, namun nihil secara transformasional.

Hadits 1 – Ilmu Tanpa Pemahaman

ُ ربَُّ حاَملِِ فقِْهٍ إِلىَٰ منَْ هوَُ أَفقْهَُ منِهْ
“Bisa jadi seseorang membawa fiqih kepada orang yang lebih paham darinya.” 
(HR. Abu Dawud, no. 3660, HR. At-Tirmidzi, no. 2656, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menunjukkan bahwa kepemilikan pengetahuan tidak 
identik dengan pemahaman. Seseorang bisa menguasai teks, tetapi gagal 
menangkap maknanya. Krisis epistemologis pendidikan Islam sering kali 
berwujud pada paradoks ini: banyak hafalan, sedikit pemahaman; banyak 
aturan, sedikit kebijaksanaan.

Hadits 2 – Kebodohan yang Diproduksi Sistem

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan72



إِنَّ ٱللهََّ لاَ يقَْبضُِ ٱلعْلِمَْ ٱنتْزِاَعاً … ول�كَِٰنْ يقَْبضُِ ٱلعْلِمَْ بقِبَضِْ ٱلعْلُمَاَءِ 

لوُا فأََفتْوَاْ بغِيَرِْ علِمٍْ فضََلوُّا وأََضَلوُّا ِٔ … فسَـُ
“Allah tidak mencabut ilmu dengan mencabutnya dari manusia, tetapi 
dengan mewafatkan para ulama. Hingga ketika tidak tersisa ulama, manusia 
mengangkat pemimpin-pemimpin bodoh; mereka ditanya lalu berfatwa tanpa 
ilmu; mereka sesat dan menyesatkan.” (HR. Al-Bukhari, no. 100, HR. Muslim, 
no. 2673)

Hadits ini menggambarkan krisis epistemologis struktural, bukan 
individual. Kebodohan diproduksi oleh sistem yang meminggirkan keda-
laman ilmu dan menggantinya dengan otoritas palsu. Dalam pendidikan, 
ini tampak ketika gelar dan jabatan lebih dihargai daripada integritas 
intelektual dan keberanian berpikir.

Dengan demikian, krisis epistemologis pendidikan Islam merupakan 
panggilan untuk membangun kembali fondasi cara mengetahui yang 
integratif, dialogis, dan beradab. Tanpa pembaruan epistemologis, fiqih 
pendidikan akan terus terjebak dalam formalitas hukum dan kehilangan 
daya transformasinya. Dari sinilah urgensi integrasi epistemologi dalam 
pendidikan pembebasan, sebagaimana akan dibahas pada subbab berikut-
nya, menjadi semakin jelas dan tak terelakkan.

Integrasi epistemologi dalam pendidikan 
pembebasan 
Integrasi epistemologi merupakan prasyarat mutlak bagi terwujudnya 
pendidikan Islam yang membebaskan. Integrasi di sini tidak dimaknai 
sebagai pencampuran dangkal antara berbagai sumber pengetahuan, mela-
inkan sebagai penataan relasi yang beradab dan dialogis antara wahyu, 
akal, pengalaman empiris, dan kesadaran spiritual. Pendidikan Islam 
yang gagal melakukan integrasi akan terus terjebak dalam fragmentasi: 
teks tanpa konteks, rasio tanpa nilai, pengalaman tanpa orientasi moral. 
Sebaliknya, pendidikan yang mampu mengintegrasikan epistemologi akan 

Epistemologi Pendidikan Islam 73



melahirkan manusia utuh—beriman secara sadar, berpikir secara kritis, 
dan bertindak secara bertanggung jawab.

Integrasi epistemologi berangkat dari pengakuan bahwa setiap sumber 
pengetahuan memiliki fungsi, batas, dan kontribusi yang berbeda. Wahyu 
memberikan arah nilai dan tujuan hidup; akal mengolah, menalar, dan 
menguji koherensi; pengalaman empiris menghubungkan pengetahuan 
dengan realitas konkret; sementara kesadaran spiritual memperdalam 
makna dan kepekaan etis. Ketika salah satu unsur ini dimutlakkan dan 
yang lain dikesampingkan, pendidikan kehilangan keseimbangannya. Syed 
Muhammad Naquib al-Attas (1993) menegaskan bahwa adab epistemologis 
menuntut penempatan setiap sumber pengetahuan pada posisi yang tepat 
agar ilmu tidak disalahgunakan dan manusia tidak terasing dari fitrahnya.

Dalam pendidikan pembebasan, integrasi epistemologi harus diterje-
mahkan ke dalam praktik pedagogis yang konkret. Pembelajaran tidak 
lagi berpusat pada hafalan teks semata, tetapi pada proses memahami, 
menalar, dan mengaitkan pengetahuan dengan realitas sosial. Peserta didik 
diajak membaca teks (bayani), menganalisis argumen dan sebab-akibat 
(burhani), serta merefleksikan makna dan dampaknya bagi kehidupan 
(irfani). Dengan cara ini, pendidikan tidak hanya mentransfer pengeta-
huan, tetapi membentuk cara berpikir dan cara memaknai dunia. Paulo 
Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan yang membebaskan selalu 
bergerak dari pengalaman konkret menuju refleksi kritis, lalu kembali ke 
tindakan yang transformatif.

Integrasi epistemologi juga menuntut perubahan cara pandang terha-
dap otoritas pengetahuan. Kebenaran tidak dimonopoli oleh satu sumber 
atau satu aktor, melainkan dibangun melalui dialog yang bertanggung 
jawab. Guru tidak lagi diposisikan sebagai satu-satunya pemilik kebenaran, 
melainkan sebagai fasilitator yang menuntun proses pencarian makna. 
Peserta didik diberi ruang untuk bertanya, berbeda pendapat, dan menguji 
argumen secara rasional dan etis. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa 
kebenaran tumbuh melalui penalaran yang jujur dan terbuka, bukan 
melalui pemaksaan otoritas.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan74



Pendekatan maqashid syariah memberikan kerangka operasional 
bagi integrasi epistemologi ini. Dengan menjadikan tujuan kemanusi-
aan—keadilan, kemaslahatan, perlindungan martabat—sebagai kompas, 
pendidikan dapat menilai relevansi pengetahuan dan metode secara kritis. 
Jasser Auda (2008) menunjukkan bahwa pendekatan sistemik dan berori-
entasi tujuan memungkinkan pendidikan Islam merespons kompleksitas 
zaman tanpa kehilangan arah nilai. Integrasi epistemologi dalam kerangka 
maqashid membantu pendidikan keluar dari jebakan formalitas dan masuk 
ke wilayah transformasi nyata.

Lebih jauh, integrasi epistemologi memiliki implikasi penting bagi 
pembentukan kesadaran kritis. Pendidikan yang integratif tidak mema-
tikan ketegangan antara wahyu, akal, dan pengalaman, tetapi mengelola-
nya secara produktif. Ketegangan dijadikan ruang belajar untuk mema-
hami kompleksitas realitas dan menghindari jawaban-jawaban simplistik. 
Dengan demikian, peserta didik tidak hanya belajar apa yang benar, tetapi 
juga belajar bagaimana menentukan kebenaran secara bertanggung jawab. 
Inilah inti pendidikan pembebasan: membangun kemampuan menilai, 
bukan sekadar mematuhi.

Integrasi epistemologi juga menuntut keberanian institusional. 
Lembaga pendidikan Islam perlu meninjau ulang kurikulum, metode, 
dan evaluasi agar tidak terjebak pada satu pendekatan yang kaku. Evaluasi 
pembelajaran, misalnya, tidak cukup mengukur kemampuan hafalan, tetapi 
juga kemampuan analisis, refleksi, dan penerapan nilai dalam konteks 
nyata. Pendidikan yang membebaskan menilai keberhasilan bukan hanya 
dari kepatuhan formal, tetapi dari pertumbuhan kesadaran dan tanggung 
jawab sosial peserta didik.

QS. Ali ‘Imran [3]: 190–191

ايتٍَٰۢ لأُِّو۟لىِ  َٔ َـ إِنَّ فىِ خلَقِْ ٱلسَّموَٰتَِٰ وٱَلْأَرْضِ وٱَخْتلِفَِٰ ٱليَّلِْ وٱَلنهَّاَرِ ل

بهِمِْ وَيتَفَكَرَّوُنَ  ۝ ٱلذَّيِنَ يذَكْرُوُنَ ٱللهََّ قيِمَٰاًۭ وقَعُوُداًۭ وعَلَىَٰ جُنوُ ٱلْأَلبْبَِٰ 

فىِ خلَقِْ ٱلسَّموَٰتَِٰ وٱَلْأَرْضِ

Epistemologi Pendidikan Islam 75



“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi dan pergantian malam 
dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal; (yaitu) orang-
orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau berbaring, dan mereka 
memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi.”

Ayat ini merupakan model integrasi epistemologis Qur’ani yang 
paling utuh. Dzikir dan fikir tidak dipertentangkan, melainkan disatukan. 
Kesadaran spiritual berjalan seiring dengan refleksi rasional terhadap 
realitas alam dan sejarah. Inilah fondasi pendidikan pembebasan: iman 
yang berpikir dan akal yang berdzikir. Dalam pendidikan Islam, ayat ini 
menolak pemisahan antara ilmu agama dan ilmu dunia, antara rasionalitas 
dan spiritualitas. Integrasi epistemologi bukan sekadar strategi akademik, 
tetapi tuntutan wahyu itu sendiri.

QS. Al-Mujadilah [58]: 11

يرَفْعَِ ٱللهَُّ ٱلذَّيِنَ ءاَمنَوُا۟ منِكمُْ وٱَلذَّيِنَ أُوتوُا۟ ٱلعْلِمَْ درَجََتٍٰۢ
“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman dan orang-orang yang 
diberi ilmu beberapa derajat.”

Ayat ini menegaskan bahwa iman dan ilmu tidak berada dalam 
dua jalur terpisah. Keduanya saling menguatkan dan menjadi sumber 
kemuliaan manusia. Pendidikan pembebasan menempatkan integrasi 
epistemologi sebagai jalan untuk mengangkat martabat manusia secara 
utuh, bukan hanya cerdas secara teknis atau taat secara formal.

Hadits 1 – Doa Nabi tentang Ilmu yang Bermanfaat

َّ ٱنفْعَنْىِ بمِاَ علَمَّتْنَىِ وعَلَمِّنْىِ ماَ ينَفْعَنُىِ ٱللهَّمُ
“Ya Allah, berilah aku manfaat dari ilmu yang Engkau ajarkan kepadaku, dan 
ajarkanlah aku ilmu yang bermanfaat.” (HR. At-Tirmidzi, no. 3599, Dinilai 
hasan sahih)

Doa ini menegaskan bahwa integrasi epistemologi diukur dari 
kemanfaatannya, bukan dari kompleksitasnya. Ilmu yang membebaskan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan76



adalah ilmu yang berdampak pada kesadaran, keadilan, dan kemanusiaan. 
Pendidikan yang terfragmentasi melahirkan ilmu yang tidak menyejahte-
rakan jiwa maupun masyarakat.

Hadits 2 – Keseimbangan Akal dan Hati

ُ أَلاَ وإَِنَّ فىِ ٱلْجسَدَِ مضُْغةًَ إِذاَ صَلحََتْ صَلحََ ٱلْجسَدَُ كلُهُّ
“Ketahuilah, dalam tubuh ada segumpal daging; jika ia baik, maka baiklah 
seluruh tubuh.” ( HR. Al-Bukhari, no. 52, HR. Muslim, no. 1599)

Hadits ini sering dibaca secara moral-spiritual, tetapi juga memiliki 
makna epistemologis. Pengetahuan yang tidak menyentuh hati melahirkan 
kecerdasan dingin; sebaliknya, spiritualitas tanpa nalar melahirkan kesa-
lehan rapuh. Integrasi epistemologi memastikan bahwa ilmu menyentuh 
pusat kesadaran manusia.

Dengan demikian, integrasi epistemologi dalam pendidikan pembe-
basan bukan sekadar agenda akademik, melainkan proyek etis dan pera-
daban. Ia menuntut perubahan cara berpikir, cara mengajar, dan cara 
menilai keberhasilan pendidikan. Tanpa integrasi ini, pendidikan Islam 
akan terus terjebak dalam krisis epistemologis yang melumpuhkan daya 
transformasinya. Sebaliknya, dengan integrasi yang beradab dan dialogis, 
pendidikan Islam memiliki peluang besar untuk kembali menjalankan 
misi profetiknya: membebaskan manusia agar mampu hidup sadar, adil, 
dan bermakna di tengah dunia yang terus berubah.

Epistemologi Pendidikan Islam 77



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan78



BAB 4
AKAL, LOGIKA, DAN  

KEBEBASAN BERPIKIR

Jika Bab 3 menegaskan fondasi epistemologis pendidikan Islam melalui 
integrasi wahyu, akal, pengalaman, dan kesadaran spiritual, maka Bab 

4 mempersempit fokus pada satu elemen yang kerap paling diperdebat-
kan sekaligus paling disalahpahami dalam pendidikan Islam, yakni akal 
dan kebebasan berpikir. Bab ini berangkat dari keyakinan bahwa tidak 
mungkin membangun pendidikan yang membebaskan tanpa terlebih 
dahulu membebaskan cara berpikir manusia. Fiqih pendidikan yang 
membebaskan menuntut akal yang hidup, logika yang terlatih, dan kebe-
ranian intelektual untuk bertanya, menalar, serta menguji keyakinan secara 
bertanggung jawab.

Dalam sejarah Islam, akal tidak pernah diposisikan sebagai lawan 
iman. Sebaliknya, akal merupakan prasyarat keimanan yang matang. 

79



Al-Qur’an berulang kali mengecam manusia yang menolak berpikir dan 
sekadar mengikuti tradisi tanpa refleksi. Ajakan untuk menggunakan akal 
tidak bersifat opsional, melainkan moral dan teologis. Namun dalam prak-
tik pendidikan, akal sering dicurigai, dibatasi, bahkan ditundukkan atas 
nama kepatuhan. Akibatnya, pendidikan agama tidak jarang melahirkan 
kesalehan simbolik yang rapuh, bukan kesadaran iman yang kokoh.

Bab ini juga lahir dari kegelisahan terhadap pembunuhan logika 
dalam pendidikan fiqih. Logika sering dipersepsikan sebagai ilmu asing, 
bahkan dianggap berbahaya bagi iman. Padahal tradisi Islam klasik justru 
mengembangkan mantiq sebagai alat untuk menjaga ketertiban berpikir 
dan menghindari kesalahan penalaran. Al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn Rushd 
memandang logika sebagai etika intelektual, bukan sekadar teknik berpikir. 
Ketika pendidikan fiqih menafikan logika, hukum berubah menjadi dogma, 
dan ketaatan berubah menjadi ketakutan.

Bab 4 juga menyoroti bagaimana ketakutan berpikir dibentuk secara 
sistematis melalui praktik pendidikan. Peserta didik dibiasakan mene-
rima jawaban siap pakai, sementara pertanyaan kritis dianggap sebagai 
pembangkangan. Dalam iklim semacam ini, kebebasan berpikir dipersem-
pit, dan akal dilatih untuk patuh, bukan untuk memahami. Paulo Freire 
(1970) menyebut kondisi ini sebagai penindasan epistemik, yakni situasi 
ketika manusia dicegah untuk menyadari dan menggunakan kemampuan 
berpikirnya secara penuh.

Dalam perspektif Islam, kebebasan berpikir bukanlah ancaman terha-
dap iman, melainkan konsekuensi dari tauhid. Tauhid membebaskan 
manusia dari penghambaan kepada selain Allah, termasuk penghambaan 
kepada otoritas intelektual yang tidak rasional. Ali Shariati (1979) menyebut 
tauhid sebagai ideologi pembebasan yang menuntut keberanian berpikir 
dan bersikap. Pendidikan Islam yang mengekang akal justru bertentangan 
dengan spirit tauhid yang memerdekakan.

Bab ini juga menegaskan bahwa kebebasan berpikir bukan berarti 
relativisme tanpa batas. Kebebasan berpikir dalam Islam selalu beriringan 
dengan tanggung jawab moral dan adab intelektual. Akal dibebaskan bukan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan80



untuk meniadakan nilai, tetapi untuk memahami nilai secara sadar dan 
rasional. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa berpikir rasional adalah 
kewajiban agama selama dilakukan dengan metode yang sahih dan tujuan 
yang benar. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu membedakan antara 
kebebasan berpikir yang bertanggung jawab dan kebebasan yang nihilistik.

Dalam konteks fiqih pendidikan yang membebaskan, akal dan logika 
berfungsi sebagai penjaga kemanusiaan hukum. Tanpa akal dan logika, 
hukum mudah berubah menjadi alat kekuasaan yang kaku dan menindas. 
Dengan akal dan logika, hukum dapat dibaca secara etis, kontekstual, dan 
berorientasi pada kemaslahatan manusia. Jasser Auda (2008) menunjukkan 
bahwa pendekatan sistemik dalam hukum Islam menuntut cara berpikir 
yang rasional, terbuka, dan multidimensional.

Bab 4, dengan demikian, menjadi jembatan penting antara fondasi 
epistemologis Bab 3 dan pembahasan praksis pendidikan pada bab-bab 
selanjutnya. Di sinilah ditegaskan bahwa membebaskan pendidikan berarti 
terlebih dahulu membebaskan nalar. Tanpa akal yang merdeka dan logika 
yang sehat, pendidikan Islam berisiko terus mereproduksi kepatuhan tanpa 
kesadaran dan ketaatan tanpa keadilan.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan tentang konsep ‘aql dalam 
Al-Qur’an, sebagai dasar teologis kebebasan berpikir, sebelum dilanjutkan 
dengan kajian tentang logika (mantiq), berpikir kritis sebagai ibadah inte-
lektual, kesalahan logika dalam pendidikan fiqih, dan upaya membebaskan 
nalar dari ketakutan berpikir. Dari sinilah pendidikan Islam dapat kembali 
menemukan keberanian intelektualnya sebagai jalan menuju pembebasan 
manusia.

Konsep ‘aql dalam Al-Qur’an 
Konsep ‘aql dalam Al-Qur’an menempati posisi yang sangat sentral 
dalam bangunan keimanan dan kemanusiaan Islam. Akal bukan sekadar 
kemampuan kognitif untuk berpikir logis, melainkan instrumen moral 
dan eksistensial yang memungkinkan manusia memahami kebenaran, 

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 81



membedakan yang hak dan batil, serta bertanggung jawab atas pilihan 
hidupnya. Al-Qur’an tidak pernah memisahkan iman dari penggunaan 
akal; justru iman yang sejati selalu ditopang oleh kesadaran rasional. Karena 
itu, pendidikan Islam yang mematikan akal sesungguhnya sedang merusak 
fondasi keimanannya sendiri.

Menariknya, Al-Qur’an tidak menggunakan kata ‘aql sebagai kata 
benda, melainkan sebagai kata kerja—ya‘qilun, ta‘qilun, ya‘qiluha. Pilihan 
bahasa ini mengandung pesan epistemologis yang sangat kuat: akal bukan 
sesuatu yang dimiliki secara pasif, tetapi aktivitas yang harus dijalankan. 
Berakal berarti terus-menerus berpikir, menimbang, menghubungkan, dan 
mengambil pelajaran. Dengan demikian, akal dalam Al-Qur’an bersifat 
dinamis, praksis, dan berorientasi pada pemahaman yang hidup, bukan 
pada hafalan atau kepatuhan mekanis.

Al-Qur’an secara konsisten mengkritik manusia yang enggan meng-
gunakan akalnya. Ungkapan seperti afala ta‘qilun (tidakkah kalian berpi-
kir) muncul berulang kali sebagai bentuk teguran keras terhadap sikap 
anti-refleksi. Kritik ini tidak diarahkan kepada kaum kafir semata, tetapi 
juga kepada orang-orang beriman yang mengikuti tradisi, otoritas, atau 
kebiasaan tanpa pemahaman. Hal ini menunjukkan bahwa dalam Islam, 
ketaatan tanpa kesadaran rasional bukanlah kebajikan, melainkan bentuk 
kelalaian intelektual dan moral.

Akal dalam Al-Qur’an juga selalu dihubungkan dengan tanggung 
jawab etis. Manusia dipuji bukan karena kecerdasannya semata, tetapi 
karena kemampuannya menggunakan akal untuk menegakkan keadilan, 
menghindari kezaliman, dan menjaga amanah. Dalam banyak ayat, mereka 
yang tidak menggunakan akalnya disamakan dengan makhluk yang kehi-
langan kemanusiaannya. Analogi ini menegaskan bahwa berakal adalah 
bagian dari martabat manusia. Pendidikan Islam yang mengabaikan 
dimensi etis akal akan melahirkan kecerdasan yang terlepas dari kema-
nusiaan.

Konsep ‘aql dalam Al-Qur’an juga tidak pernah berdiri sendiri, mela-
inkan selalu berelasi dengan qalb (hati) dan basirah (pandangan batin). 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan82



Al-Qur’an menyebut bahwa yang buta bukanlah mata, melainkan hati 
yang berada di dalam dada. Ini menunjukkan bahwa akal dalam Islam 
bukan rasionalitas kering yang terpisah dari nurani, tetapi rasionalitas yang 
menyatu dengan kesadaran moral dan kepekaan batin. Pendidikan Islam 
yang membebaskan harus mampu mengembangkan akal yang berpikir 
sekaligus hati yang merasa, bukan mempertentangkan keduanya.

Dalam konteks ini, akal juga berfungsi sebagai alat pembebasan dari 
taklid buta. Al-Qur’an berkali-kali mengkritik masyarakat yang meno-
lak kebenaran dengan alasan mengikuti tradisi nenek moyang. Kritik 
ini menunjukkan bahwa Islam sejak awal berdiri sebagai agama yang 
menantang struktur kultural yang membelenggu kesadaran manusia. Ibn 
Rushd (1997) menegaskan bahwa penggunaan akal adalah kewajiban 
agama, karena hanya dengan akal manusia dapat memahami wahyu secara 
bertanggung jawab dan kontekstual. Pendidikan yang melarang berpikir 
kritis atas nama agama justru sedang menghidupkan kembali praktik 
jahiliyah dalam bentuk baru.

Akal dalam Al-Qur’an juga berkaitan erat dengan proses belajar dari 
realitas. Banyak ayat yang mengajak manusia mengamati alam, sejarah, dan 
kehidupan sosial sebagai tanda-tanda Tuhan. Akal tidak diarahkan untuk 
berspekulasi abstrak semata, tetapi untuk membaca realitas dan mengam-
bil pelajaran darinya. Ibn Khaldun (2005) mengembangkan gagasan ini 
dengan menekankan pentingnya observasi sosial dan pengalaman historis 
dalam memahami hukum-hukum kehidupan manusia. Pendidikan Islam 
yang memisahkan akal dari realitas akan melahirkan pengetahuan yang 
steril dan tidak membumi.

Namun, dalam praktik pendidikan Islam kontemporer, konsep ‘aql 
sering direduksi menjadi ancaman. Akal dicurigai sebagai pintu keraguan, 
sementara kepatuhan dipromosikan sebagai kebajikan tertinggi. Reduksi 
ini bertentangan secara langsung dengan spirit Al-Qur’an. Ketika akal 
ditekan, pendidikan berubah menjadi ruang penjinakan, bukan pembe-
basan. Peserta didik belajar untuk patuh, bukan untuk memahami; untuk 

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 83



mengikuti, bukan untuk menilai. Akibatnya, iman tumbuh rapuh karena 
tidak berakar pada kesadaran rasional yang matang.

Pendidikan Islam yang membebaskan harus berani memulihkan 
martabat akal sebagaimana ditegaskan Al-Qur’an. Akal harus dilatih untuk 
berpikir jernih, kritis, dan bertanggung jawab, bukan dibungkam atau 
ditakut-takuti. Kebebasan berpikir dalam kerangka Islam bukanlah pembe-
rontakan terhadap wahyu, melainkan bentuk ketaatan yang lebih dalam, 
karena ketaatan yang sejati lahir dari pemahaman, bukan dari paksaan.

QS. Al-Baqarah [2]: 44

أَفلَاَ   ۚ ٱل�كِْتبََٰ  تتَلْوُنَ  وأََنتمُْ  أَنفسُكَمُْ  وتَنَسوَنَْ  بٱِلبْرِِّ  ٱلناَّسَ  أَتأَْمرُوُنَ 

تعَقْلِوُنَ
“Mengapa kamu menyuruh orang lain berbuat kebajikan, sementara kamu 
melupakan dirimu sendiri, padahal kamu membaca Kitab? Tidakkah kamu 
menggunakan akal?”

Ayat ini menampilkan kritik tajam Al-Qur’an terhadap agama tanpa 
akal. Membaca teks suci tidak otomatis menjamin kebenaran tindakan 
jika tidak disertai penggunaan akal. Pertanyaan retoris “afalā ta‘qilūn” 
menegaskan bahwa kegagalan moral sering kali bukan karena kurangnya 
teks, melainkan ketiadaan refleksi rasional.

Dalam konteks pendidikan, ayat ini menjadi kecaman terhadap praktik 
pedagogis yang memisahkan antara penguasaan materi agama dan kesa-
daran etis. Pendidikan fiqih yang membebaskan tidak cukup membuat 
peserta didik “tahu hukum”, tetapi harus membuat mereka memahami 
makna dan implikasinya secara rasional dan moral.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan84



QS. Yunus [10]: 16

ن  دْرَىكُٰم بهِۦِۖ  فَقَدْ لََبثِتُْ فيِكُمْ عُمُرًۭا مِّ
َ
قُل لَّوْ شَآءَ ٱلَلَّهّهُ مَا تلََوْتهُُۥ عَلَيكُْمْ  وَلََآǶأ

فَلََاتَعْقِلوُنَ
َ
قَبلْهِۦِۚٓ   أ

“Katakanlah: Jika Allah menghendaki, aku tidak akan membacakannya 
kepadamu dan Dia tidak pula memberitahukannya kepadamu. Sungguh 
aku telah tinggal bersamamu beberapa lama sebelumnya. Tidakkah kamu 
menggunakan akal?”

Ayat ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an mengajak manusia meni-
lai kebenaran melalui akal dan pengalaman historis, bukan sekadar 
menerima klaim otoritas. Nabi Muhammad sendiri mengajak kaumnya 
menggunakan akal untuk menilai integritas, konsistensi, dan realitas hidup 
beliau. Ini menegaskan bahwa iman Qur’ani bukan iman yang anti-rasio, 
melainkan iman yang tumbuh dari pertimbangan sadar.

Hadits 1 – Ukuran Kecerdasan Sejati

ِماَ بعَدَْ ٱلمْوَتِْ ٱل�كَْيسُِّ منَْ داَنَ نفَْسهَۥُ وعَمَلَِ ل
“Orang cerdas adalah orang yang mampu mengendalikan dirinya dan beramal 
untuk kehidupan setelah mati.” (HR. At-Tirmidzi, no. 2459, Dinilai hasan oleh 
At-Tirmidzi)

Hadits ini menempatkan kecerdasan bukan pada kecakapan teknis 
semata, tetapi pada kemampuan reflektif dan tanggung jawab moral. 
Akal tidak dinilai dari kecerdikan argumentasi, melainkan dari daya kendali 
diri dan orientasi etis. Dalam pendidikan, ini berarti kecerdasan intelektual 
tanpa kecerdasan moral adalah akal yang belum bekerja secara utuh.

Hadits 2 – Hilangnya Akal sebagai Hilangnya Tanggung Jawab

عَ ٱلقْلَمَُ عنَْ ثلَاَثةٍَ … وعَنَِ ٱلمْجَْنوُنِ حَتىَّٰ يعَقْلَِ �ِ رفُ

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 85



“Pena (pencatat dosa) diangkat dari tiga golongan … dan dari orang gila hingga 
ia berakal.” ( HR. Abu Dawud, no. 4403, Dinilai sahih)

Hadits ini menunjukkan bahwa akal adalah dasar pertanggungja-
waban moral dan hukum. Tanpa akal, tidak ada taklif. Maka, pendidikan 
yang melemahkan atau menekan kerja akal sejatinya sedang menghilang-
kan dasar tanggung jawab manusia sebagai subjek hukum dan etika.

Dengan demikian, konsep ‘aql dalam Al-Qur’an memberikan fondasi 
teologis yang kokoh bagi kebebasan berpikir dalam pendidikan Islam. Akal 
adalah amanah yang harus diaktifkan, bukan ancaman yang harus diken-
dalikan. Pendidikan yang setia pada ajaran Al-Qur’an adalah pendidikan 
yang memerdekakan akal, mengasah nalar, dan menumbuhkan kesadaran 
moral. Dari sinilah pembahasan tentang logika (mantiq) dalam tradisi 
Islam pada subbab berikutnya menjadi relevan, karena logika merupakan 
instrumen praktis untuk menjaga akal tetap jernih, adil, dan bertanggung 
jawab dalam proses berpikir.

Logika (mantiq) dalam tradisi Islam 
Dalam tradisi intelektual Islam, logika atau mantiq dipahami bukan seka-
dar sebagai alat teknis berpikir, melainkan sebagai etika intelektual yang 
menjaga akal dari kekeliruan, manipulasi, dan kesesatan penalaran. Logika 
berfungsi menertibkan cara berpikir agar manusia tidak terjebak pada 
prasangka, emosi sesaat, atau otoritas yang tidak rasional. Karena itu, 
mantiq sejak awal dipandang sebagai instrumen penting dalam memahami 
wahyu, merumuskan hukum, dan mengembangkan ilmu pengetahuan. 
Pendidikan Islam yang membebaskan tidak mungkin mengabaikan peran 
logika, karena tanpa logika, kebebasan berpikir mudah berubah menjadi 
kekacauan berpikir.

Sejarah Islam mencatat bahwa mantiq berkembang sebagai bagian 
integral dari peradaban ilmu. Tokoh-tokoh besar seperti Al-Farabi, Ibn 
Sina, dan Ibn Rushd memandang logika sebagai fondasi bagi seluruh disip-
lin ilmu. Al-Farabi menyebut logika sebagai qanun al-fikr, hukum berpikir 
yang membantu manusia membedakan argumen yang sahih dari yang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan86



keliru. Ibn Sina menempatkan logika sebagai prasyarat bagi filsafat dan 
sains, karena tanpa logika, pengetahuan tidak memiliki jaminan koherensi 
dan konsistensi. Dalam pandangan ini, logika bukan ilmu asing, melainkan 
sarana menjaga kesucian akal dari kesalahan sistematis.

Namun demikian, dalam perjalanan sejarah pendidikan Islam, mantiq 
mengalami ambivalensi. Di satu sisi, ia diakui sebagai alat penting dalam 
filsafat dan ushul fiqih; di sisi lain, ia dicurigai sebagai warisan asing yang 
berpotensi merusak iman. Kecurigaan ini sering berangkat dari keta-
kutan bahwa logika akan menggeser otoritas wahyu dan membuka pintu 
relativisme. Padahal para ulama besar justru menggunakan logika untuk 
membela dan memperdalam pemahaman agama, bukan untuk meno-
laknya. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa logika hanyalah alat; nilai 
moralnya ditentukan oleh tujuan dan cara penggunaannya.

Dalam konteks fiqih, peran mantiq sangat nyata. Ushul fiqih sebagai 
metodologi hukum Islam sarat dengan prinsip-prinsip logika, seperti 
penalaran analogis (qiyas), penarikan kesimpulan, dan evaluasi sebab-aki-
bat. Tanpa logika, proses ijtihad akan kehilangan ketertiban dan mudah 
terjebak pada kesimpulan serampangan. Al-Ghazali bahkan menyatakan 
bahwa siapa pun yang tidak menguasai logika tidak layak dipercaya dalam 
ilmu. Pernyataan ini menunjukkan betapa seriusnya posisi mantiq dalam 
menjaga kualitas penalaran keagamaan.

Masalah muncul ketika pendidikan fiqih dan agama mengabaikan 
pengajaran logika secara sadar dan sistematis. Hukum diajarkan seba-
gai hasil akhir tanpa proses berpikir yang melahirkannya. Peserta didik 
dilatih untuk menerima kesimpulan, bukan memahami argumentasi. 
Dalam situasi ini, logika digantikan oleh otoritas, dan berpikir digantikan 
oleh hafalan. Pendidikan semacam ini mungkin menghasilkan kepatuhan, 
tetapi tidak melahirkan kesadaran. Paulo Freire (1970) menyebut praktik 
ini sebagai pendidikan “gaya bank”, di mana pengetahuan disimpan dalam 
kepala peserta didik tanpa mengaktifkan daya kritisnya.

Logika dalam pendidikan Islam yang membebaskan berfungsi seba-
gai alat emansipasi intelektual. Dengan logika, peserta didik belajar 

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 87



menguji klaim, membedakan dalil dari opini, dan mengenali kesalahan 
penalaran. Logika melatih keberanian berpikir tanpa harus kehilangan 
adab. Ia membantu manusia bersikap kritis tanpa menjadi sinis, dan taat 
tanpa menjadi pasif. Dalam kerangka ini, logika justru memperkuat iman, 
karena iman dibangun di atas pemahaman yang jernih, bukan ketakutan 
yang kabur.

Lebih jauh, mantiq juga berperan penting dalam melindungi agama 
dari manipulasi. Banyak penyimpangan pemikiran dan praktik keagamaan 
tidak lahir dari niat buruk, melainkan dari kesalahan logika: genera-
lisasi berlebihan, analogi keliru, atau penggunaan dalil di luar konteks. 
Pendidikan Islam yang mengajarkan logika akan membekali peserta didik 
dengan kemampuan mengenali dan mengoreksi kesalahan semacam ini. 
Dengan demikian, logika menjadi benteng etis yang menjaga agama dari 
ekstremisme dan simplifikasi berbahaya.

Dalam konteks kebebasan berpikir, logika juga berfungsi sebagai 
penjaga tanggung jawab intelektual. Kebebasan berpikir tanpa logika 
berpotensi melahirkan klaim-klaim liar yang tidak dapat dipertanggung-
jawabkan. Sebaliknya, logika tanpa kebebasan berpikir akan membeku 
menjadi formalitas kosong. Pendidikan Islam yang membebaskan harus 
memadukan keduanya: kebebasan untuk bertanya dan keberanian untuk 
berpikir, serta disiplin logis untuk menilai dan menyimpulkan secara adil.

QS. Al-An‘am [6]: 50

قلُْ هلَْ يسَْتوَىِ ٱلْأَعمْىَٰ وٱَلبْصَِيرُ ۚ أَفلَاَ تتَفَكَرَّوُنَ
“Katakanlah: Apakah sama orang yang buta dengan orang yang melihat? 
Tidakkah kamu berpikir?”

Ayat ini menggunakan argumen rasional-komparatif untuk mengge-
rakkan kesadaran. Al-Qur’an tidak sekadar menyatakan kebenaran, tetapi 
mengajak manusia menilai secara logis melalui perbandingan yang jelas. 
Ini adalah bentuk paling sederhana dari manṭiq: membedakan, menalar, 
dan menyimpulkan. Dalam pendidikan Islam, ayat ini menegaskan bahwa 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan88



berpikir logis adalah bagian integral dari metode Qur’ani. Pendidikan 
yang menolak logika berarti menolak cara Al-Qur’an sendiri berdialog 
dengan manusia.

QS. Al-Baqarah [2]: 73

ٰتهِۦِ لعَل�كَّمُْ تعَقْلِوُنَ َ يكمُْ ءاَي ِ كذَلَٰكَِ يُحىِْ ٱللهَُّ ٱلمْوَتْىَٰ وَيرُ
“…Demikianlah Allah menghidupkan orang mati dan memperlihatkan tanda-
tanda-Nya kepadamu agar kamu menggunakan akal.”

Ayat ini menegaskan bahwa tanda-tanda Tuhan perlu ditangkap 
melalui proses penalaran. Tanpa logika, ayat-ayat kauniyah dan qauli-
yah hanya menjadi simbol kosong. Pendidikan fiqih yang membebaskan 
menempatkan logika sebagai alat bantu memahami ayat, bukan sebagai 
ancaman iman.

Hadits 1 – Bahaya Kesimpulan Tanpa Dasar

عَ �ِ كَفىَٰ بٱِلمْرَءِْ كذَبِاً أَنْ يُحدَِّثَ بكِلُِّ ماَ سمَ
“Cukuplah seseorang dianggap berdusta ketika ia menceritakan setiap apa yang 
ia dengar.” ( HR. Muslim, no. 5)

Hadits ini adalah peringatan epistemologis: menerima dan menye-
barkan informasi tanpa verifikasi adalah bentuk kegagalan logika. Dalam 
pendidikan, hadits ini menuntut pembiasaan berpikir kritis, selektif, dan 
analitis, bukan sekadar menelan informasi atas nama otoritas.

Hadits 2 – Konsistensi Nalar dalam Amal

تيَنِْ َلدْغَُ ٱلمْؤُمْنُِ منِ جُحرٍْ واَحِدٍ مرََّ لاَ ي
“Seorang mukmin tidak akan tersengat dari lubang yang sama dua kali.” (HR. 
Al-Bukhari, no. 6133, HR. Muslim, no. 2998)

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 89



Hadits ini menegaskan logika reflektif: pengalaman masa lalu harus 
menjadi dasar evaluasi dan perbaikan. Pendidikan yang membebaskan 
menjadikan kesalahan sebagai sumber belajar, bukan alat penghukuman. 
Logika di sini bekerja sebagai alat pembelajaran berkelanjutan.

Dengan demikian, mantiq dalam tradisi Islam bukanlah ancaman 
bagi iman, melainkan penopang keimanan yang dewasa dan rasional. 
Menghidupkan kembali pengajaran logika dalam pendidikan Islam adalah 
langkah strategis untuk membebaskan nalar dari ketakutan, membangun 
keberanian intelektual, dan menjaga fiqih tetap manusiawi dan etis. Dari 
sinilah pembahasan tentang berpikir kritis sebagai ibadah intelektual 
pada subbab berikutnya menemukan pijakannya, karena logika yang hidup 
akan selalu mengarah pada kesadaran kritis yang bertanggung jawab.

Berpikir kritis sebagai ibadah intelektual 
Berpikir kritis dalam perspektif Islam bukanlah aktivitas yang netral atau 
sekadar akademik, melainkan ibadah intelektual yang memiliki dimensi 
teologis dan moral. Berpikir kritis berarti menggunakan akal secara sadar 
untuk memahami kebenaran, menimbang argumen, dan menilai realitas 
dengan adil. Dalam kerangka ini, berpikir bukan tindakan yang berdiri di 
luar agama, tetapi bagian dari penghambaan kepada Tuhan. Pendidikan 
Islam yang membebaskan harus mengangkat berpikir kritis dari stigma 
“pembangkangan” menjadi praktik keberagamaan yang bermakna dan 
bertanggung jawab.

Al-Qur’an berulang kali mengaitkan keimanan dengan aktivitas berpi-
kir, merenung, dan mengambil pelajaran. Ayat-ayat yang menyeru manusia 
untuk tadabbur, tafakkur, dan ta‘aqqul menunjukkan bahwa berpikir adalah 
jalan menuju kesadaran iman, bukan ancaman terhadapnya. Iman yang 
tidak disertai pemahaman rasional mudah berubah menjadi fanatisme 
emosional yang rapuh. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa kebenaran 
yang diterima tanpa penalaran bukanlah iman yang matang, melainkan 
sekadar kepercayaan yang bergantung pada otoritas eksternal.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan90



Berpikir kritis sebagai ibadah berarti berpikir dengan niat yang lurus 
dan tujuan yang etis. Kritik dalam Islam bukan bertujuan meruntuhkan 
nilai, melainkan memurnikan pemahaman dari kekeliruan dan penya-
lahgunaan. Al-Ghazali mencontohkan bagaimana keraguan metodo-
logis justru menjadi jalan menuju keyakinan yang lebih kokoh. Dalam 
pengalamannya, ia tidak berhenti pada skeptisisme, tetapi menggunakan 
keraguan sebagai alat untuk menemukan kebenaran yang lebih dalam. 
Pendidikan Islam yang membebaskan harus meneladani sikap ini dengan 
mengajarkan bahwa bertanya dan meragukan secara metodologis adalah 
bagian dari pencarian kebenaran, bukan dosa intelektual.

Dalam konteks fiqih, berpikir kritis sangat penting untuk menjaga 
hukum tetap selaras dengan tujuan kemanusiaannya. Tanpa kritik, fiqih 
mudah membeku menjadi formalitas yang kaku dan terlepas dari realitas 
sosial. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan bahwa tradisi fiqih klasik justru 
hidup karena adanya perbedaan pendapat dan debat intelektual yang sehat. 
Pendidikan fiqih yang menutup ruang kritik berarti memutus denyut hidup 
tradisi ijtihad dan mengkhianati semangat keilmuan Islam itu sendiri.

Berpikir kritis sebagai ibadah juga menuntut keberanian moral. 
Berpikir sering kali berarti berhadapan dengan kenyamanan, tradisi mapan, 
dan otoritas yang tidak selalu adil. Dalam sejarah Islam, banyak nabi dan 
pembaru yang ditentang karena keberanian mereka mempertanyakan 
struktur keyakinan dan kekuasaan yang menindas. Ali Shariati (1979) 
menyebut keberanian berpikir sebagai inti dari tauhid pembebasan, karena 
tauhid membebaskan manusia dari ketundukan kepada selain Allah, 
termasuk ketundukan kepada dogma yang tidak rasional.

Namun berpikir kritis dalam Islam selalu dibingkai oleh adab intelek-
tual. Kebebasan berpikir tidak berarti meremehkan tradisi atau menghina 
perbedaan. Kritik harus disertai kejujuran, kerendahan hati, dan tanggung 
jawab moral. Pendidikan Islam yang membebaskan perlu membedakan 
antara kritik yang membangun dan sikap sinis yang destruktif. Ibn Khaldun 
(2005) mengingatkan bahwa pengetahuan yang tidak disertai etika akan 
kehilangan nilai peradabannya dan justru merusak tatanan sosial.

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 91



Dalam praktik pendidikan, berpikir kritis sering terhambat oleh 
budaya takut salah dan takut berbeda. Peserta didik dibiasakan mencari 
jawaban “aman” yang sesuai dengan ekspektasi otoritas, bukan jawaban 
yang jujur dan reflektif. Paulo Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai 
penindasan kesadaran, di mana manusia tidak diberi ruang untuk menya-
dari potensi berpikirnya sendiri. Pendidikan Islam yang membebaskan 
harus menciptakan ruang aman bagi pertanyaan, dialog, dan perbedaan 
pendapat, agar berpikir kritis dapat tumbuh sebagai kebiasaan intelektual.

Berpikir kritis sebagai ibadah intelektual juga berarti menghubungkan 
refleksi dengan tindakan. Kritik yang berhenti pada wacana tanpa peru-
bahan praksis kehilangan dimensi ibadahnya. Dalam Islam, pengetahuan 
selalu dituntut untuk berbuah amal dan keadilan. Pendidikan yang membe-
baskan harus mendorong peserta didik menggunakan pemikiran kritisnya 
untuk memperbaiki diri dan masyarakat, bukan sekadar memenangkan 
debat atau menunjukkan keunggulan intelektual.

QS. Al-Hasyr [59]: 21

لوَْ أَنزلَنْاَ هذَٰاَ ٱلقْرُءْاَنَ علَىَٰ جَبلٍَۢ لرَّأََيتْهَۥُ خَشِٰعاًۭ متُّصََدِّعاًۭ منِّْ خَشْيةَِ ٱللهَِّ 

بهُاَ للِناَّسِ لعَلَهَّمُْ يتَفَكَرَّوُنَ ۚ وتَلِكَْ ٱلْأَمْثلَُٰ نضَرِْ
“Sekiranya Kami turunkan Al-Qur’an ini kepada sebuah gunung, niscaya 
engkau akan melihatnya tunduk terpecah belah karena takut kepada Allah. 
Dan perumpamaan-perumpamaan itu Kami buat untuk manusia agar mereka 
berpikir.”

Ayat ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak dimaksudkan untuk 
dibaca secara pasif. Perumpamaan, simbol, dan metafora digunakan 
bukan untuk meninabobokkan, melainkan untuk menggugah daya pikir. 
Kata yatafakkarūn menegaskan bahwa berpikir adalah tujuan pedagogis 
wahyu. Tanpa berpikir, teks suci kehilangan daya transformasinya. Dalam 
fiqih pendidikan yang membebaskan, ayat ini menegaskan bahwa berpikir 
kritis bukan ancaman iman, tetapi justru respons yang diharapkan wahyu 
dari manusia berakal.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan92



QS. Shad [38]: 29

ٰتهِۦِ ولَيِتَذَكَرََّ أُو۟لوُا۟ ٱلْأَلبْبَِٰ َ برَّوُٓا۟ ءاَي كِتبٌَٰ أَنزلَنْهَُٰ إِليَكَْ مبُرَٰكٌَۭ ليِّدََّ
“(Ini adalah) Kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh berkah agar mereka 
mentadabburi ayat-ayatnya dan agar orang-orang yang berakal mendapat 
pelajaran.”

Tadabbur bukan sekadar membaca, melainkan membaca secara 
mendalam, reflektif, dan kritis. Ayat ini menegaskan bahwa keberkahan 
Al-Qur’an baru bekerja ketika akal diaktifkan. Pendidikan Islam yang 
membebaskan menjadikan tadabbur sebagai metode utama pembela-
jaran—bukan hafalan dangkal yang steril dari refleksi.

Hadits 1 – Keutamaan Niat dan Kesadaran

إِنمَّاَ ٱلْأَعمْاَلُ بٱِلنيِّاَّتِ
“Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niatnya.” (HR. Al-Bukhari, 
no. 1, HR. Muslim, no. 1907)

Niat adalah bentuk kesadaran reflektif sebelum tindakan. Berpikir 
kritis—menimbang alasan, dampak, dan tujuan—adalah pra-ibadah yang 
menentukan kualitas amal. Tanpa kesadaran kritis, ibadah berisiko berubah 
menjadi rutinitas kosong. Pendidikan yang membebaskan melatih peserta 
didik memikirkan makna sebelum bertindak.

Hadits 2 – Pahala Niat Berpikir

ً َّ بِحسَنَةٍَ فلَمَْ يعَمْلَهْاَ كَتبَهَاَ ٱللهَُّ لهَۥُ حَسنَةًَ كاَملِةَ منَْ همَ
“Barang siapa berniat melakukan kebaikan tetapi belum melakukannya, Allah 
mencatat baginya satu kebaikan yang sempurna.” (HR. Al-Bukhari, no. 6491, 
HR. Muslim, no. 131)

Hadits ini menunjukkan bahwa proses mental yang sadar memiliki 
nilai spiritual. Berpikir tentang kebaikan, menimbangnya secara etis, dan 

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 93



merencanakannya adalah bagian dari ibadah. Maka, berpikir kritis dalam 
pendidikan bukan kegiatan netral, tetapi ibadah intelektual yang bernilai 
di sisi Allah.

Dengan demikian, berpikir kritis dalam Islam bukanlah sikap anti-
iman, melainkan bentuk ketaatan yang lebih dalam dan matang. Ia meru-
pakan ibadah akal yang menghidupkan iman, memurnikan hukum, dan 
membangun keadilan. Pendidikan Islam yang menolak berpikir kritis 
sesungguhnya sedang menolak salah satu jalan utama menuju kesadaran 
beragama yang utuh. Dari sinilah pembahasan tentang kesalahan logika 
dalam pendidikan fiqih pada subbab berikutnya menjadi penting, karena 
tanpa kesadaran kritis, kesalahan berpikir akan terus direproduksi dan 
dilegitimasi atas nama agama.

Kesalahan logika dalam pendidikan fiqih 
Salah satu problem laten namun sangat berpengaruh dalam pendidikan 
fiqih adalah reproduksi kesalahan logika yang berlangsung secara siste-
matis dan sering kali tidak disadari. Kesalahan logika ini tidak hanya 
berdampak pada kualitas pemahaman hukum, tetapi juga membentuk pola 
pikir peserta didik yang tidak kritis, defensif, dan mudah dimanipulasi. 
Ketika kesalahan logika dilegitimasi atas nama agama, ia berubah dari 
sekadar kekeliruan intelektual menjadi masalah etis dan pedagogis yang 
serius. Pendidikan fiqih yang membebaskan harus berani mengungkap dan 
mengoreksi kesalahan-kesalahan ini secara jujur dan bertanggung jawab.

Salah satu kesalahan logika yang paling umum adalah argumentum 
ad auctoritatem, yakni menganggap suatu pendapat benar semata-mata 
karena berasal dari otoritas tertentu. Dalam pendidikan fiqih, penda-
pat ulama sering diajarkan sebagai kebenaran final tanpa mengungkap 
argumentasi, konteks, dan perbedaan pandangan di baliknya. Otoritas 
keilmuan yang seharusnya dihormati berubah menjadi alat pembungkam 
nalar. Padahal tradisi ulama klasik justru dibangun di atas perbedaan 
pendapat dan debat rasional. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa otoritas 
ilmiah tidak menggugurkan kewajiban berpikir, karena kebenaran tidak 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan94



ditentukan oleh siapa yang berbicara, melainkan oleh kekuatan argumen-
nya.

Kesalahan logika lain yang sering muncul adalah generalisasi berle-
bihan. Sebuah hukum yang lahir dari konteks tertentu diterapkan secara 
mutlak pada semua situasi tanpa mempertimbangkan perubahan kondisi 
sosial dan tujuan kemanusiaannya. Dalam pendidikan fiqih, generalisasi 
ini sering dikemas sebagai “kehati-hatian beragama”, padahal secara logis ia 
mengabaikan prinsip kontekstualitas yang menjadi jantung ijtihad. Fazlur 
Rahman (1982) mengingatkan bahwa memisahkan hukum dari konteks 
sosialnya akan menjauhkan fiqih dari visi moral Al-Qur’an dan menjadi-
kannya beban normatif yang kaku.

Kesalahan berikutnya adalah false dichotomy, yaitu membingkai 
persoalan seolah-olah hanya memiliki dua pilihan ekstrem: taat atau sesat, 
patuh atau kafir, tradisional atau liberal. Dikotomi semacam ini menyeder-
hanakan kompleksitas realitas dan menutup ruang dialog. Dalam pendi-
dikan fiqih, peserta didik diajarkan untuk memilih “sisi yang aman” tanpa 
diajak memahami spektrum pandangan yang lebih luas. Akibatnya, nalar 
kritis melemah dan sikap intoleran mudah tumbuh. Paulo Freire (1970) 
menyebut cara berpikir ini sebagai ciri kesadaran naif yang melihat dunia 
secara hitam-putih dan anti-dialog.

Kesalahan logika juga tampak dalam qiyas yang keliru, yakni analogi 
yang tidak memenuhi kesamaan illat secara memadai. Dalam praktik 
pendidikan, analogi sering digunakan secara serampangan untuk membe-
narkan suatu hukum tanpa analisis mendalam. Padahal dalam ushul 
fiqih, qiyas menuntut ketelitian logis dan pemahaman konteks yang kuat. 
Ketika analogi dipakai tanpa disiplin logika, fiqih berubah menjadi alat 
justifikasi, bukan proses penalaran. Al-Ghazali menegaskan bahwa qiyas 
tanpa kehati-hatian intelektual dapat menyesatkan dan merusak tujuan 
hukum itu sendiri.

Kesalahan lain yang tak kalah serius adalah confusion between norm 
and fact, yakni mencampuradukkan apa yang seharusnya dengan apa 
yang terjadi. Dalam pendidikan fiqih, praktik sosial yang mapan sering 

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 95



dilegitimasi sebagai norma agama tanpa evaluasi etis. Apa yang dilakukan 
masyarakat dianggap otomatis benar secara hukum. Ibn Khaldun (2005) 
mengingatkan bahwa realitas sosial harus dibaca secara kritis, karena 
tidak semua yang lazim itu adil atau sesuai dengan tujuan kemanusiaan. 
Pendidikan fiqih yang gagal membedakan fakta dan norma akan melang-
gengkan ketidakadilan atas nama tradisi.

Kesalahan logika-logika ini diperparah oleh budaya takut salah dalam 
pendidikan. Ketika peserta didik takut mengajukan pertanyaan atau meng-
uji argumen, kesalahan berpikir tidak pernah dikoreksi dan justru diwaris-
kan. Pendidikan berubah menjadi ruang aman bagi kesalahan lama yang 
dibungkus legitimasi moral. Pendidikan Islam yang membebaskan harus 
membalik logika ini: kesalahan berpikir bukan aib, melainkan bagian dari 
proses belajar yang harus dihadapi secara terbuka dan reflektif.

Mengungkap kesalahan logika dalam pendidikan fiqih bukan berarti 
meremehkan tradisi atau otoritas ulama. Justru sebaliknya, ini adalah 
upaya menjaga kemurnian tradisi intelektual Islam yang sejak awal 
menjunjung tinggi argumentasi rasional dan adab perbedaan. Tradisi fiqih 
klasik hidup karena keberanian para ulama mengkritik dan dikritik dalam 
kerangka pencarian kebenaran. Pendidikan yang menutup ruang koreksi 
logis sedang mengkhianati semangat tradisi itu sendiri.

QS. Al-Baqarah [2]: 111

َنةََّ إِلاَّ منَ كاَنَ هوُداً أَوْ نصَرَٰىَٰ ۗ تلِكَْ أَماَنيِهُّمُْ ۗ قلُْ  وقَاَلوُا۟ لنَ يدَْخلَُ ٱلْج

هاَتوُا۟ برُهْنَٰكَمُْ إِن كُنتمُْ صَدٰقِيِنَ
“Mereka berkata: ‘Tidak akan masuk surga kecuali orang Yahudi atau Nasrani.’ 
Itu hanyalah angan-angan mereka. Katakanlah: ‘Tunjukkanlah bukti kalian 
jika kalian orang-orang yang benar.’”

Ayat ini merupakan kritik Qur’ani terhadap klaim kebenaran tanpa 
argumentasi. Al-Qur’an menolak pernyataan dogmatis yang tidak diser-
tai burhān (alasan rasional yang dapat dipertanggungjawabkan). Dalam 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan96



pendidikan fiqih, ayat ini menjadi dasar bahwa setiap klaim hukum, 
larangan, dan kewajiban harus dapat dijelaskan logikanya, bukan sekadar 
dipaksakan otoritasnya. Ketika fiqih diajarkan tanpa burhān, pendidikan 
berubah menjadi indoktrinasi, bukan pembentukan kesadaran hukum.

QS. Al-An‘am [6]: 116

عْ أَكْثرََ منَ فىِ ٱلْأَرْضِ يضُِلوُّكَ عنَ سَبيِلِ ٱللهَِّ ۚ إِن يتَبَّعِوُنَ  وإَِن تطُِ�

نَّ وإَِنْ همُْ إِلاَّ يَخرْصُُونَ إِلاَّ ٱلظَّ
“Jika engkau mengikuti kebanyakan orang di bumi ini, niscaya mereka akan 
menyesatkanmu dari jalan Allah. Mereka hanya mengikuti prasangka dan 
tidak lain hanyalah menduga-duga.”

Ayat ini mengkritik kesalahan logika berbasis mayoritas. Banyaknya 
pengikut atau lamanya tradisi tidak otomatis menjamin kebenaran. Dalam 
pendidikan fiqih, ayat ini menolak argumen “karena semua begitu” atau 
“karena sudah lama diajarkan”, yang sering dijadikan pembenaran tanpa 
analisis kritis.

Hadits 1 – Mengikuti Tanpa Ilmu

ُ منَْ أَفتْىَٰ بغِيَرِْ علِمٍْ فإَِثمْهُۥُ علَىَٰ منَْ أَفتْاَه
“Barang siapa diberi fatwa tanpa ilmu, maka dosanya ditanggung oleh orang 
yang memberi fatwa.” (HR. Abu Dawud, no. 3657, Dinilai sahih oleh Al-
Albani)

Hadits ini menunjukkan bahwa kesalahan logika dalam fiqih bukan 
persoalan ringan, tetapi persoalan etis dan spiritual. Fatwa tanpa dasar 
pengetahuan yang benar—termasuk tanpa penalaran logis—adalah bentuk 
pengkhianatan terhadap amanah keilmuan.

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 97



Hadits 2 – Bahaya Penyederhanaan Berlebihan

هلَكََ ٱلمْتُنَطَِّعوُنَ
“Binasalah orang-orang yang berlebih-lebihan.” (HR. Muslim, no. 2670)

Berlebih-lebihan sering lahir dari kesalahan logika hitam-putih: 
menyederhanakan persoalan kompleks menjadi halal–haram tanpa 
konteks. Pendidikan fiqih yang membebaskan justru mengajarkan nuansa, 
maqashid, dan pertimbangan dampak, bukan penyederhanaan brutal.

Dengan demikian, kesalahan logika dalam pendidikan fiqih merupa-
kan hambatan serius bagi pembebasan nalar dan kesadaran. Tanpa kesa-
daran logis, fiqih mudah berubah menjadi dogma yang menindas, bukan 
panduan etis yang memerdekakan. Pendidikan Islam yang membebaskan 
harus menjadikan logika sebagai alat evaluasi, kritik, dan pemurnian pema-
haman hukum. Dari sinilah kebutuhan untuk membebaskan nalar dari 
ketakutan berpikir pada subbab berikutnya menjadi semakin mendesak 
dan tak terelakkan.

Membebaskan nalar dari ketakutan berpikir 
Ketakutan berpikir merupakan salah satu bentuk penindasan paling halus 
namun paling efektif dalam dunia pendidikan. Ia tidak selalu hadir dalam 
bentuk larangan eksplisit, melainkan melalui atmosfer pedagogis yang 
membiasakan kepatuhan, membungkam pertanyaan, dan menstigma-
tisasi keraguan. Dalam pendidikan fiqih dan agama, ketakutan berpikir 
sering dibungkus dengan bahasa kesalehan: bertanya dianggap kurang 
iman, berpikir kritis dicurigai sebagai pembangkangan, dan perbedaan 
pandangan dicap sebagai penyimpangan. Pendidikan Islam yang membe-
baskan harus berani membongkar budaya ketakutan ini, karena tanpa 
kebebasan nalar, tidak mungkin lahir manusia merdeka.

Ketakutan berpikir biasanya berakar pada relasi kuasa yang tidak 
sehat. Otoritas pedagogis diposisikan sebagai kebenaran mutlak, semen-
tara peserta didik ditempatkan sebagai penerima pasif. Dalam struktur 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan98



semacam ini, berpikir menjadi aktivitas berisiko karena dapat dianggap 
menantang otoritas. Paulo Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai 
penindasan epistemik, di mana manusia dicegah untuk menyadari dan 
menggunakan potensi berpikirnya sendiri. Pendidikan yang demikian 
tidak hanya membatasi kebebasan intelektual, tetapi juga melumpuhkan 
kepercayaan diri dan keberanian moral peserta didik.

Dalam konteks pendidikan Islam, ketakutan berpikir sering dilegiti-
masi oleh sakralisasi fiqih dan otoritas keagamaan. Ketika produk ijtihad 
manusia diperlakukan sebagai kebenaran ilahi yang tak tersentuh, ruang 
berpikir otomatis menyempit. Peserta didik belajar bahwa aman secara 
religius berarti tidak bertanya dan tidak berbeda. Padahal Al-Qur’an justru 
mengajarkan sebaliknya: beriman berarti berani menggunakan akal dan 
bertanggung jawab atas pemahaman sendiri. Ibn Rushd (1997) menegaskan 
bahwa melarang berpikir atas nama agama sama saja dengan menuduh 
agama takut pada kebenaran.

Ketakutan berpikir juga dipelihara melalui pedagogi hukuman. 
Kesalahan intelektual diperlakukan sebagai kegagalan moral, bukan seba-
gai bagian alami dari proses belajar. Peserta didik yang salah menjawab 
atau mengajukan pertanyaan “tidak lazim” sering dipermalukan atau 
disudutkan. Budaya ini melahirkan generasi yang pandai menebak jawaban 
yang diinginkan, tetapi tidak berani berpikir jujur. Pendidikan Islam yang 
membebaskan harus mengganti pedagogi hukuman dengan pedagogi 
dialog, di mana kesalahan dipahami sebagai peluang refleksi dan pertum-
buhan.

Membebaskan nalar juga berarti membangun rasa aman epistemo-
logis. Peserta didik perlu merasa bahwa berpikir, bertanya, dan berbeda 
pendapat tidak akan mengancam identitas atau keselamatannya. Ruang 
kelas harus menjadi ruang aman untuk eksplorasi intelektual, bukan arena 
penghakiman. Ki Hajar Dewantara (1936) menekankan bahwa pendidikan 
adalah proses menuntun, bukan memaksa. Prinsip ini sejalan dengan sema-
ngat Islam yang memuliakan manusia sebagai subjek yang berkesadaran.

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 99



Dalam tradisi Islam klasik, kebebasan berpikir justru menjadi syarat 
kemajuan ilmu. Para ulama tidak takut berbeda pendapat, bahkan dengan 
guru mereka sendiri, selama dilakukan dengan adab dan argumentasi yang 
sahih. Ikhtilaf dipahami sebagai rahmat, bukan ancaman. Al-Ghazali dan 
Ibn Rushd, meskipun berbeda pandangan tajam, sama-sama menunjuk-
kan bahwa perbedaan adalah bagian dari dinamika pencarian kebenaran. 
Pendidikan Islam yang menakut-nakuti perbedaan sesungguhnya sedang 
memutus hubungan dengan tradisi intelektualnya sendiri.

Membebaskan nalar dari ketakutan berpikir juga menuntut ketela-
danan dari pendidik. Guru yang takut dikritik akan melahirkan murid 
yang takut berpikir. Sebaliknya, guru yang terbuka terhadap pertanyaan dan 
perbedaan akan menumbuhkan keberanian intelektual. Dalam kerangka 
fiqih pendidikan yang membebaskan, guru diposisikan sebagai murabbi 
dan fasilitator dialog, bukan penjaga dogma. Keteladanan ini lebih efektif 
daripada seribu nasihat tentang kebebasan berpikir.

Lebih jauh, membebaskan nalar berarti menghubungkan berpikir 
dengan tanggung jawab moral. Kebebasan berpikir bukan lisensi untuk 
sembrono atau nihilistik, melainkan amanah untuk mencari kebenaran dan 
keadilan dengan sungguh-sungguh. Pendidikan Islam yang membebaskan 
harus menanamkan adab berpikir: jujur pada argumen, rendah hati pada 
keterbatasan, dan berani mengoreksi diri. Inilah kebebasan berpikir yang 
matang, bukan kebebasan yang liar.

QS. Al-Baqarah [2]: 38

عَ هدُاَىَ فلَاَ خَوفٌْ علَيَْهمِْ ولَاَ همُْ  �ِ فإَِماَّ يأَْتيِنَكَّمُ منِّىِّ هدُىًۭ فمَنَ تبَ

يَحزْنَوُنَ
“Maka jika datang kepadamu petunjuk dari-Ku, barang siapa mengikuti 
petunjuk-Ku, tidak ada rasa takut pada mereka dan mereka tidak bersedih 
hati.”

Ayat ini menegaskan bahwa petunjuk ilahi tidak melahirkan keta-
kutan, melainkan ketenangan dan keberanian. Ketika agama justru 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan100



digunakan untuk menakut-nakuti orang agar berhenti berpikir, maka 
yang bekerja bukan hidayah, melainkan kekuasaan simbolik. Pendidikan 
Islam yang membebaskan berpijak pada prinsip ini: iman yang benar 
membebaskan nalar, bukan membungkamnya.

QS. Az-Zumar [39]: 17–18

أُو۟لَـٰٓئكَِ  ُٓۥ ۚ  أَحْسنَهَ ٱلقْوَلَْ فيَتَبَّعِوُنَ  ۝ ٱلذَّيِنَ يسَْتمَعِوُنَ  عبِاَدِ  فبَشَرِّْ 

ٱلذَّيِنَ هدَىَٰهمُُ ٱللهَُّ وأَُو۟لَـٰٓئكَِ همُْ أُو۟لوُا۟ ٱلْأَلبْبَِٰ
“Sampaikanlah kabar gembira kepada hamba-hamba-Ku, (yaitu) mereka yang 
mendengarkan berbagai pendapat lalu mengikuti yang terbaik di antaranya. 
Mereka itulah orang-orang yang diberi petunjuk oleh Allah dan mereka itulah 
orang-orang yang berakal.”

Ayat ini secara eksplisit memberi legitimasi ilahi kepada proses 
berpikir komparatif dan kritis. Mendengarkan banyak pandangan bukan 
tanda kesesatan, tetapi tanda akal yang hidup. Pendidikan fiqih yang 
membebaskan menjadikan ayat ini sebagai dasar bahwa kebenaran tidak 
takut diuji, dan iman tidak takut pada pertanyaan.

Hadits 1 – Tidak Ada Rasa Malu dalam Bertanya

لاَ حَياَءَ فىِ ٱلديِّنِ
“Tidak ada rasa malu dalam urusan agama.” (HR. Al-Bukhari, no. 612, HR. 
Muslim, no. 332)

Hadits ini sering dikutip dalam konteks fiqih ibadah, tetapi makna-
nya jauh lebih luas. Ia menegaskan bahwa bertanya dan mencari pema-
haman tidak boleh dibatasi oleh rasa takut, malu, atau ancaman moral. 
Pendidikan yang menakut-nakuti peserta didik agar tidak bertanya telah 
menyimpang dari teladan Nabi.

Akal, Logika, dan Kebebasan Berpikir 101



Hadits 2 – Doa Memohon Perlindungan dari Ketakutan yang 
Menyesatkan

َّ إِنىِّ أَعوُذُ بكَِ منِْ علِمٍْ لاَ ينَفْعَُ ٱللهَّمُ
“Ya Allah, aku berlindung kepada-Mu dari ilmu yang tidak bermanfaat.” (HR. 
Muslim, no. 2722)

Ilmu yang tidak bermanfaat bukan hanya ilmu yang tidak aplikatif, 
tetapi juga ilmu yang menumbuhkan ketakutan, membungkam nalar, 
dan mematikan keberanian moral. Pendidikan Islam yang membebaskan 
menolak ilmu semacam ini dan mengupayakan ilmu yang membebaskan 
akal dan jiwa.

Dengan demikian, membebaskan nalar dari ketakutan berpikir meru-
pakan langkah kunci dalam proyek fiqih pendidikan yang membebaskan. 
Tanpa kebebasan nalar, akal akan terus dibelenggu, logika akan tumpul, dan 
fiqih akan kehilangan daya etisnya. Pendidikan Islam yang berani membe-
baskan nalar sedang membuka jalan bagi lahirnya manusia merdeka: 
manusia yang taat secara sadar, berpikir secara jernih, dan bertindak secara 
bertanggung jawab. Dari sini, perjalanan buku ini akan bergerak menuju 
Bab 5, yang menempatkan kembali pendidikan dalam cahaya Al-Qur’an 
dan hadis sebagai sumber inspirasi pembebasan, bukan alat penjinakan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan102



BAB 5
PENDIDIKAN DALAM AL-QUR’AN  

DAN HADIS

Setelah Bab 4 menegaskan pentingnya pembebasan nalar melalui akal, 
logika, dan keberanian berpikir, Bab 5 membawa pembaca kembali 

ke sumber normatif utama Islam, yakni Al-Qur’an dan hadis, untuk 
menegaskan bahwa pembebasan dalam pendidikan bukan gagasan impor 
atau tambahan modern, melainkan berakar kuat dalam ajaran Islam itu 
sendiri. Bab ini berfungsi sebagai penyeimbang penting: kebebasan berpikir 
yang telah dibela secara epistemologis dan rasional kini ditautkan kembali 
dengan wahyu, agar pembebasan tidak kehilangan orientasi nilai dan 
makna transendennya.

Al-Qur’an dan hadis tidak pernah mempresentasikan pendidikan 
sebagai proses indoktrinasi satu arah. Sebaliknya, keduanya menampil-
kan pendidikan sebagai proses dialogis, bertahap, dan memanusiakan. 

103



Wahyu turun dalam rentang waktu panjang, merespons situasi konkret, 
dan sering kali mengajak manusia berpikir, bertanya, serta merefleksikan 
pengalaman hidupnya. Pola pewahyuan ini sendiri sudah merupakan 
pedagogi ilahi yang menghormati kapasitas manusia sebagai subjek yang 
belajar. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa pendekatan Al-Qur’an 
bersifat moral dan kontekstual, bukan legalistik semata, sehingga menuntut 
keterlibatan aktif akal dan kesadaran manusia.

Bab ini juga menyoroti sosok Nabi Muhammad sebagai pendidik 
pembebas, bukan sekadar penyampai hukum. Dalam hadis-hadis sahih, 
Nabi tampil sebagai figur yang mendengarkan, berdialog, memahami 
kondisi psikologis dan sosial murid-muridnya, serta menyesuaikan metode 
pendidikan dengan kebutuhan mereka. Pendidikan Nabi tidak bertumpu 
pada ketakutan, melainkan pada empati dan keteladanan. Paulo Freire 
(1970), meskipun berbicara dari tradisi berbeda, menekankan bahwa 
pendidikan yang memanusiakan selalu bersifat dialogis—sebuah prinsip 
yang justru telah dipraktikkan Nabi berabad-abad sebelumnya.

Bab 5 juga mengkritik kecenderungan sebagian pendidikan Islam yang 
mengambil teks Al-Qur’an dan hadis secara parsial dan ahistoris, lalu 
menggunakannya untuk membenarkan praktik pedagogis yang represif. 
Ayat dan hadis dipetik untuk menekankan kepatuhan, sementara pesan 
keadilan, rahmah, dan pembebasan sering terabaikan. Wael B. Hallaq 
(2009) mengingatkan bahwa teks agama yang dilepaskan dari tujuan etisnya 
berisiko menjadi alat legitimasi kekuasaan. Pendidikan Islam yang membe-
baskan harus berani membaca kembali teks secara utuh dan bermakna.

Dalam bab ini, konsep-konsep kunci seperti tarbiyah, ta‘lim, dan 
ta’dib akan dikaji secara mendalam untuk menunjukkan bahwa pendidikan 
dalam Islam mencakup pembinaan potensi, pengembangan ilmu, dan 
penanaman adab secara terpadu. Ketiganya menegaskan bahwa pendi-
dikan bukan sekadar transfer informasi atau penegakan aturan, melainkan 
proses transformasi manusia secara menyeluruh. Syed Muhammad Naquib 
al-Attas (1993) menekankan bahwa tujuan akhir pendidikan Islam adalah 
pembentukan manusia beradab, bukan sekadar manusia patuh.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan104



Bab 5 juga menempatkan nilai dan kesadaran sebagai inti pendidikan 
Qur’ani. Pendidikan dalam Al-Qur’an tidak berhenti pada perintah dan 
larangan, tetapi bertujuan membentuk kesadaran moral yang hidup. Ayat-
ayat tentang keadilan, kasih sayang, tanggung jawab sosial, dan pembebasan 
dari penindasan menunjukkan bahwa pendidikan Islam sejak awal berpi-
hak pada transformasi sosial. Ali Shariati (1979) menyebut Islam sebagai 
agama yang membawa misi pembebasan manusia dari segala bentuk 
penindasan, termasuk penindasan intelektual dan spiritual.

Dengan demikian, Bab 5 berfungsi sebagai legitimasi normatif bagi 
seluruh argumen pembebasan yang telah dibangun pada bab-bab sebe-
lumnya. Bab ini menunjukkan bahwa fiqih pendidikan yang membebaskan 
tidak bertentangan dengan Al-Qur’an dan hadis, tetapi justru setia pada ruh 
dan tujuan terdalamnya. Pendidikan yang menindas nalar, menakut-nakuti 
peserta didik, dan mematikan dialog bukanlah cerminan ajaran Islam, 
melainkan penyimpangan pedagogis yang perlu dikoreksi.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan konsep tarbiyah, ta‘lim, 
dan ta’dib, sebagai pintu masuk memahami paradigma pendidikan Islam 
secara komprehensif. Dari sana, pembahasan akan bergerak menuju tela-
dan Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas, metode dialogis dan 
empatik, hingga penegasan bahwa pendidikan dalam Islam adalah proses 
transformasi kesadaran, bukan indoktrinasi. Dengan pijakan ini, fiqih 
pendidikan yang membebaskan menemukan dasar normatifnya yang 
kokoh dan tak terbantahkan.

Konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib 
Pendidikan dalam Islam tidak pernah direduksi ke dalam satu makna 
tunggal. Al-Qur’an dan hadis menghadirkan pendidikan sebagai proses 
yang berlapis, holistik, dan memanusiakan, yang tercermin dalam tiga 
konsep kunci: tarbiyah, ta‘lim, dan ta’dib. Ketiganya bukan istilah yang 
saling menggantikan, melainkan saling melengkapi dalam membentuk 
manusia secara utuh—akalnya hidup, moralnya matang, dan kesadarannya 
terarah. Pendidikan Islam yang membebaskan harus memahami ketiga 

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 105



konsep ini secara proporsional, karena penyempitan makna pendidikan 
pada salah satunya saja akan melahirkan praktik pedagogis yang timpang 
dan berpotensi menindas.

Konsep tarbiyah berakar dari makna menumbuhkan, memelihara, 
dan mengembangkan potensi secara bertahap. Dalam Al-Qur’an, akar 
kata ini berkaitan dengan sifat Tuhan sebagai Rabb, yang membina dan 
menumbuhkan seluruh makhluk dengan penuh perhatian dan kesinam-
bungan. Tarbiyah menekankan bahwa pendidikan adalah proses panjang 
yang menghormati fitrah dan perkembangan manusia. Pendidikan tidak 
boleh memaksa pertumbuhan yang instan atau seragam, karena setiap 
manusia memiliki ritme dan potensi yang berbeda. Ki Hajar Dewantara 
(1936) sejalan dengan semangat ini ketika menegaskan bahwa pendidikan 
adalah menuntun tumbuhnya kodrat anak, bukan memaksanya sesuai 
kehendak pendidik.

Dalam perspektif pembebasan, tarbiyah mengandung makna penting: 
manusia tidak diciptakan untuk dijinakkan, tetapi untuk dikembangkan. 
Pendidikan yang berangkat dari tarbiyah akan menolak kekerasan peda-
gogis, baik fisik maupun simbolik, karena kekerasan justru merusak proses 
pertumbuhan. Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan yang 
memanusiakan selalu menghormati proses dan pengalaman belajar peserta 
didik. Tarbiyah yang sejati membangun rasa aman, kepercayaan diri, dan 
keberanian berpikir—fondasi utama pembebasan manusia.

Sementara itu, ta‘lim menekankan dimensi pengajaran dan penca-
rian ilmu. Al-Qur’an menggambarkan Tuhan sebagai Allama al-insan 
ma lam ya‘lam, yang mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya. 
Ta‘lim mengafirmasi bahwa ilmu adalah sarana penting bagi manusia 
untuk memahami dunia, membaca realitas, dan menjalankan amanah 
kekhalifahan. Namun dalam Islam, ta‘lim tidak berhenti pada transfer 
informasi, melainkan menuntut pemahaman, penalaran, dan tanggung 
jawab atas ilmu yang diperoleh. Ilmu tanpa pemahaman akan melahirkan 
kesombongan atau kepatuhan buta, bukan kebijaksanaan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan106



Masalah muncul ketika ta‘lim direduksi menjadi hafalan dan repro-
duksi jawaban. Pendidikan Islam kontemporer sering terjebak pada penga-
jaran yang menilai keberhasilan dari seberapa banyak peserta didik meng-
ingat, bukan seberapa dalam mereka memahami. Fazlur Rahman (1982) 
mengkritik pendekatan ini karena memutus hubungan antara ilmu dan 
tujuan moral wahyu. Ta‘lim yang membebaskan justru menuntut pelibatan 
akal, dialog, dan refleksi kritis, sehingga ilmu menjadi cahaya kesadaran, 
bukan beban kognitif yang menindas.

Konsep ketiga, ta’dib, sering dipahami sebagai adab atau etika, tetapi 
maknanya jauh lebih dalam. Ta’dib menekankan penempatan segala sesu-
atu pada posisi yang tepat—ilmu pada fungsinya, akal pada perannya, 
dan manusia pada martabatnya. Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) 
menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan Islam adalah ta’dib, yakni 
pembentukan manusia beradab yang mampu mengenali kebenaran dan 
bertindak adil. Dalam kerangka ini, pendidikan bukan sekadar mencetak 
orang pintar, tetapi membentuk manusia bijaksana yang sadar akan tang-
gung jawab moral dan sosialnya.

Ta’dib memiliki makna pembebasan yang sangat kuat. Manusia yang 
beradab adalah manusia yang tidak diperbudak oleh hawa nafsu, kekua-
saan, atau dogma yang tidak rasional. Pendidikan yang menanamkan ta’dib 
akan melatih peserta didik berpikir dengan adab: kritis tanpa arogan, taat 
tanpa kehilangan kebebasan, dan berbeda tanpa saling meniadakan. Ibn 
Khaldun (2005) menegaskan bahwa peradaban hanya dapat bertahan jika 
ilmu dan adab berjalan seiring. Ilmu tanpa adab akan melahirkan keru-
sakan, sementara adab tanpa ilmu akan melahirkan kepasrahan yang rapuh.

Dalam praktik pendidikan Islam, ketidakseimbangan antara tarbiyah, 
ta‘lim, dan ta’dib sering menjadi sumber masalah. Pendidikan yang hanya 
menekankan tarbiyah tanpa ta‘lim berisiko melahirkan kesalehan emosi-
onal yang miskin wawasan. Pendidikan yang hanya menekankan ta‘lim 
tanpa ta’dib berpotensi melahirkan kecerdasan teknis yang dingin dan 
oportunistik. Sementara pendidikan yang mengklaim ta’dib tetapi menekan 

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 107



kebebasan berpikir justru melahirkan kepatuhan semu yang bertentangan 
dengan adab itu sendiri.

Pendidikan Islam yang membebaskan menuntut integrasi kreatif keti-
ganya. Tarbiyah memastikan proses pendidikan menghormati fitrah dan 
pertumbuhan manusia, ta‘lim memastikan akal diasah dan pengetahuan 
dikembangkan secara kritis, sementara ta’dib memastikan seluruh proses 
diarahkan pada pembentukan manusia beradab dan bermartabat. Integrasi 
ini tidak bersifat mekanis, tetapi dialogis dan kontekstual, menyesuaikan 
dengan kebutuhan zaman tanpa kehilangan orientasi nilai.

QS. Al-Isra’ [17]: 24

َبيَّاَنىِ صَغيِراًۭ وقَلُ ربَِّّ ٱرْحمَهْمُاَ كَماَ ر
“Dan ucapkanlah: ‘Wahai Tuhanku, kasihilah mereka berdua (orang tuaku) 
sebagaimana mereka telah mendidikku (rabbayānī) ketika aku kecil.’”

Kata rabbayānī menjadi akar konseptual tarbiyah, yang bermakna 
menumbuhkan, memelihara, dan mengembangkan secara bertahap. 
Tarbiyah dalam Al-Qur’an tidak berorientasi pada pemaksaan hasil instan, 
melainkan pada proses panjang pematangan manusia. Pendidikan yang 
membebaskan memaknai tarbiyah sebagai pendampingan penuh kasih 
yang menghormati irama tumbuh setiap individu.

QS. Al-Baqarah [2]: 31

وعَلَمََّ ءاَدمََ ٱلْأَسْمآَءَ كلُهَّاَ
“Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama seluruhnya.”

Ayat ini menegaskan dimensi ta‘lim: proses pemberian pengetahuan 
dan makna. Mengajarkan “nama-nama” bukan sekadar memberi label, 
tetapi membuka kemampuan konseptual manusia untuk memahami, 
mengklasifikasi, dan memberi makna pada realitas. Ta‘lim dalam 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan108



pendidikan Islam yang membebaskan menuntut kejelasan konsep, argu-
mentasi, dan dialog—bukan sekadar transfer informasi.

QS. Al-Qalam [68]: 4

ۢ وإَِنكََّ لعَلَىَٰ خلُقٍُ عظَيِمٍ
“Dan sungguh engkau (Muhammad) benar-benar berada di atas akhlak yang 
agung.”

Ayat ini menjadi fondasi konsep ta’dib, yakni pembentukan adab dan 
integritas moral. Pendidikan Islam tidak berhenti pada pertumbuhan 
(tarbiyah) dan pengajaran (ta‘lim), tetapi berpuncak pada pembentukan 
kepribadian beradab. Ta’dib memastikan bahwa ilmu tidak menjadi alat 
kesombongan atau penindasan, melainkan sarana pemuliaan manusia.

Hadits 1 – Dimensi Ta‘lim (Pengajaran Ilmu)

إِنمَّاَ بعُثِتُْ معُلَمِّاً
“Sesungguhnya aku diutus sebagai pendidik (pengajar).” (HR. Ibnu Mājah, no. 
229, Dinilai sahih oleh Al-Albani)

Hadits ini menegaskan misi ta‘lim Nabi: menyampaikan pengetahuan 
dengan cara yang memudahkan dan mencerahkan. Pendidikan yang 
membebaskan meneladani Nabi sebagai pengajar yang dialogis, empatik, 
dan menghargai proses belajar, bukan sebagai otoritas yang menakutkan.

Hadits 2 – Dimensi Ta’dib (Pembentukan Adab)

إِنمَّاَ بعُثِتُْ لأُِتمَمَِّ مكَاَرمَِ ٱلْأَخلْاَقِ
“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan kemuliaan akhlak.” (HR. 
Ahmad, no. 8952, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan Islam adalah 
pematangan adab, bukan sekadar kecakapan kognitif. Dalam fiqih 

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 109



pendidikan yang membebaskan, ta’dib memastikan bahwa kebebasan 
berpikir selalu diiringi tanggung jawab moral.

Dengan demikian, konsep tarbiyah, ta‘lim, dan ta’dib menunjukkan 
bahwa pendidikan dalam Islam sejak awal adalah proyek pembebasan 
manusia. Pendidikan tidak dimaksudkan untuk mencetak manusia patuh 
tanpa kesadaran, tetapi manusia merdeka yang berilmu, beradab, dan 
bertanggung jawab. Memahami ketiga konsep ini secara utuh menjadi lang-
kah awal untuk membaca kembali praktik pendidikan Islam agar selaras 
dengan ruh Al-Qur’an dan misi profetik Nabi. Dari sinilah pembahasan 
tentang Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas pada subbab 
berikutnya menemukan pijakan normatif dan pedagogisnya.

Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas 
Nabi Muhammad tidak hanya hadir sebagai pembawa wahyu dan pene-
tap hukum, tetapi juga sebagai pendidik pembebas yang merevolusi cara 
manusia memahami diri, Tuhan, dan dunia. Seluruh misi kenabian beliau, 
jika dibaca secara pedagogis, merupakan proyek pembebasan kesadaran 
manusia dari kebodohan, ketakutan, penindasan, dan penghambaan 
kepada selain Allah. Pendidikan Nabi tidak diarahkan untuk mencetak 
manusia patuh secara mekanis, melainkan membentuk manusia merdeka 
yang sadar, berakal, dan bermartabat. Inilah inti pendidikan profetik yang 
sering terlupakan ketika Nabi direduksi hanya sebagai figur legalistik.

Konteks sosial tempat Nabi Muhammad menjalankan misi pendidik-
annya adalah masyarakat yang sarat dengan penindasan struktural dan 
kegelapan kesadaran. Masyarakat Arab pra-Islam hidup dalam sistem 
tribal yang menindas kaum lemah, memperbudak manusia, meminggir-
kan perempuan, dan mematikan nalar kritis melalui kultus tradisi. Dalam 
situasi seperti ini, pendidikan Nabi tidak mungkin bersifat netral. Ia harus 
bersifat emansipatoris, membongkar struktur keyakinan dan kekuasaan 
yang tidak adil. Ali Shariati (1979) menyebut Nabi Muhammad sebagai 
revolusioner spiritual yang membangkitkan kesadaran tauhid sebagai 
fondasi pembebasan manusia.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan110



Metode pendidikan Nabi sangat jauh dari indoktrinasi. Beliau tidak 
memaksa keyakinan, tetapi membangun kesadaran secara bertahap dan 
dialogis. Wahyu yang turun pun mengikuti ritme pedagogis yang menghor-
mati kesiapan psikologis dan sosial umat. Nabi berdialog, mendengarkan, 
dan menjawab pertanyaan sesuai tingkat pemahaman lawan bicaranya. 
Dalam banyak hadis, Nabi justru merespons pertanyaan dengan perta-
nyaan lain, mendorong proses berpikir dan refleksi. Pola ini menunjukkan 
bahwa pendidikan Nabi berorientasi pada pembentukan kesadaran, bukan 
sekadar kepatuhan formal.

Nabi Muhammad juga menempatkan martabat manusia sebagai pusat 
pendidikan. Beliau memuliakan orang-orang yang secara sosial terping-
girkan: budak, perempuan, anak-anak, dan kaum miskin. Pendidikan 
Nabi membebaskan mereka dari stigma dan rasa rendah diri, sekaligus 
membongkar legitimasi moral kaum elite yang menindas. Dalam perspektif 
pedagogis, ini adalah pendidikan kesadaran sosial yang sangat radikal. 
Paulo Freire (1970) menyebut pendidikan semacam ini sebagai pendidikan 
pembebasan, karena ia mengubah cara manusia melihat dirinya sendiri 
dan posisinya dalam struktur sosial.

Keteladanan Nabi merupakan instrumen pendidikan yang paling kuat. 
Beliau tidak hanya mengajarkan nilai, tetapi menghidupkan nilai dalam 
tindakan nyata. Kejujuran, keadilan, kesabaran, dan kasih sayang tidak 
disampaikan sebagai slogan moral, melainkan ditunjukkan dalam relasi 
sehari-hari. Pendidikan melalui keteladanan ini membangun kepercayaan 
dan kesadaran, bukan ketakutan. Al-Ghazali menegaskan bahwa teladan 
moral pendidik lebih berpengaruh daripada seribu kata, karena manusia 
belajar lebih efektif melalui pengalaman konkret.

Dalam hal hukum dan fiqih, Nabi juga menunjukkan fleksibilitas peda-
gogis yang luar biasa. Beliau tidak menerapkan hukum secara kaku tanpa 
mempertimbangkan konteks dan dampaknya bagi manusia. Banyak hadis 
menunjukkan bahwa Nabi memilih kemudahan ketika tidak bertentangan 
dengan prinsip moral yang lebih tinggi. Pendekatan ini menunjukkan 
bahwa hukum dalam pendidikan Nabi berfungsi sebagai alat pemelihara 

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 111



kemanusiaan, bukan sebagai instrumen penindasan. Jasser Auda (2008) 
menegaskan bahwa spirit maqashid syariah—perlindungan martabat dan 
kemaslahatan manusia—telah dipraktikkan Nabi jauh sebelum dirumuskan 
secara teoritis.

Pendidikan Nabi juga sangat menghargai pertanyaan dan perbedaan. 
Para sahabat sering berbeda pendapat di hadapan Nabi, dan beliau tidak 
memadamkan perbedaan tersebut selama masih berada dalam kerangka 
etika dan pencarian kebenaran. Bahkan setelah wafat Nabi, tradisi perbe-
daan ini berlanjut dan menjadi fondasi lahirnya berbagai mazhab fiqih. Ibn 
Rushd (1997) menegaskan bahwa iklim intelektual yang dibangun Nabi 
adalah iklim yang menghargai nalar dan dialog, bukan keseragaman paksa.

Yang paling mendasar, Nabi Muhammad membebaskan manusia 
melalui tauhid. Tauhid tidak hanya bermakna pengakuan teologis, tetapi 
pembebasan eksistensial dari segala bentuk penghambaan palsu: kepada 
manusia, tradisi, kekuasaan, dan ketakutan. Pendidikan tauhid yang diajar-
kan Nabi melahirkan manusia yang berani berpikir, bersikap, dan bertindak 
berdasarkan nurani dan keadilan. Inilah fondasi terdalam fiqih pendidikan 
yang membebaskan, karena tanpa tauhid yang membebaskan, pendidikan 
mudah berubah menjadi alat domestikasi.

QS. Al-Jumu‘ah [62]: 2

يهمِْ  ٰتهِۦِ وَيزُكَِّ َ هوَُ ٱلذَّىِ بعَثََ فىِ ٱلْأُمِيِّـّۧنَ رسَُولاًۭ منِّْهمُْ يتَلْوُا۟ علَيَْهمِْ ءاَي

يعُلَمِّهُمُُ ٱل�كِْتبََٰ وٱَلْحكِْمةََ وإَِن كاَنوُا۟ منِ قبَلُْ لفَىِ ضَللٍَٰۢ مبُّيِنٍۢ وَ
“Dialah yang mengutus kepada kaum yang ummi seorang Rasul dari kalangan 
mereka sendiri, yang membacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka, menyucikan 
mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab dan hikmah, padahal 
sebelumnya mereka benar-benar berada dalam kesesatan yang nyata.”

Ayat ini menyajikan kerangka pedagogi profetik yang lengkap 
dan membebaskan. Urutannya sangat signifikan: tilawah (pembacaan 
makna), tazkiyah (pemurnian kesadaran), lalu ta‘lim (pengajaran kitab dan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan112



hikmah). Nabi tidak memulai pendidikan dengan hukuman atau kontrol, 
tetapi dengan pencerahan makna dan pemulihan martabat manusia. 
Pendidikan profetik adalah proses emansipasi dari kebodohan, ketakutan, 
dan penindasan simbolik.

QS. Al-A‘raf [7]: 157

يضََعُ عنَْهمُْ إِصرْهَمُْ وٱَلْأَغلْلََٰ ٱلتَّىِ كاَنتَْ علَيَْهمِْ وَ
“…dan Dia (Muhammad) membebaskan mereka dari beban-beban dan 
belenggu-belenggu yang ada pada mereka.”

Ayat ini menegaskan misi pembebasan Nabi secara eksplisit. Isr 
(beban berat) dan aghlal (belenggu) tidak hanya bermakna fisik, tetapi 
juga belenggu mental, kultural, dan religius. Nabi hadir sebagai pendidik 
yang membebaskan manusia dari ketakutan, takhayul, dan otoritarianisme 
keagamaan. Pendidikan yang menindas atas nama Nabi justru mengkhi-
anati misi kenabian itu sendiri.

Hadits 1 – Nabi Menolak Kekerasan Pedagogis

ينِْ إِلاَّ ٱخْتاَرَ أَيسْرَهَمُاَ ماَ لمَْ يكَنُْ إِثمْاً ماَ خيُرَِّ رسَُولُ ٱللهَِّ صلى الله عليه وسلم بيَنَْ أَمْرَ
“Tidaklah Rasulullah diberi pilihan antara dua perkara kecuali beliau memilih 
yang lebih mudah selama bukan dosa.” (HR. Al-Bukhari, no. 3560, HR. 
Muslim, no. 2327)

Hadits ini menegaskan prinsip pedagogis Nabi: memudahkan, bukan 
mempersulit. Pendidikan yang membebaskan tidak dibangun di atas 
ketakutan dan tekanan, tetapi pada kemudahan yang berorientasi pada 
pertumbuhan kesadaran. Nabi memahami bahwa beban berlebihan justru 
mematikan potensi manusia.

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 113



Hadits 2 – Nabi Membebaskan Kesalahan sebagai Proses Belajar

ِ إِنَّ ٱللهََّ تَجاَوزََ لأُِمتَّىِ عنَِ ٱلْخطَإَِ وٱَلنسِّْياَنِ ومَاَ ٱسْتكُرْهِوُا۟ علَيَهْ
“Sesungguhnya Allah memaafkan umatku dari kesalahan, kelupaan, dan apa 
yang mereka lakukan karena dipaksa.” (HR. Ibnu Mājah, no. 2045, Dinilai 
hasan sahih oleh Al-Albani)

Hadits ini mengukuhkan bahwa kesalahan bukan dosa pedago-
gis, melainkan bagian dari proses belajar manusia. Pendidikan profetik 
membuka ruang aman bagi kegagalan dan pertumbuhan. Ketika pendi-
dikan menghukum kesalahan secara represif, ia telah menyimpang dari 
teladan Nabi.

Dengan demikian, Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas 
memberikan teladan pedagogis yang sangat kaya dan relevan bagi pendi-
dikan Islam kontemporer. Pendidikan Nabi berorientasi pada kesadaran, 
martabat, dialog, dan transformasi sosial, bukan pada indoktrinasi dan 
ketakutan. Menghidupkan kembali teladan pendidikan Nabi berarti 
mengembalikan pendidikan Islam pada ruh profetiknya: membebaskan 
manusia agar mampu hidup sebagai subjek yang sadar, beriman secara 
rasional, dan bertanggung jawab dalam membangun peradaban. Dari 
sinilah pembahasan tentang metode dialogis dan empatik Nabi pada 
subbab berikutnya akan diperdalam sebagai praksis konkret pendidikan 
pembebasan.

Metode dialogis dan empatik Nabi 
Salah satu ciri paling menonjol dari pendidikan Nabi Muhammad adalah 
metode dialogis dan empatik yang menempatkan manusia sebagai subjek 
pembelajaran, bukan objek penjinakan. Nabi tidak mendidik melalui 
monolog panjang yang menuntut kepatuhan pasif, melainkan melalui 
percakapan yang hidup, pertanyaan yang menggugah, dan respons yang 
disesuaikan dengan kondisi psikologis serta sosial lawan bicara. Metode 
ini menunjukkan bahwa pendidikan profetik berangkat dari pemahaman 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan114



mendalam tentang manusia sebagai makhluk yang belajar melalui relasi, 
pengalaman, dan makna.

Dialog dalam pendidikan Nabi bukan sekadar teknik komunikasi, 
melainkan sikap teologis dan pedagogis. Dengan berdialog, Nabi meng-
akui martabat akal dan kebebasan manusia. Banyak hadis memperlihat-
kan bagaimana Nabi membuka ruang tanya jawab, bahkan untuk perta-
nyaan-pertanyaan yang sensitif dan kontroversial. Ketika seorang pemuda 
datang meminta izin berzina, Nabi tidak menghardik atau mengutuknya. 
Sebaliknya, beliau berdialog secara empatik, mengajak pemuda itu berpi-
kir dari sudut pandang kemanusiaan dan nurani. Pendekatan ini tidak 
hanya mengubah perilaku, tetapi juga membangun kesadaran moral yang 
lebih dalam—sebuah pembelajaran yang lahir dari pemahaman, bukan 
ketakutan.

Empati menjadi jantung dari metode dialogis Nabi. Empati berarti 
kemampuan merasakan dan memahami kondisi orang lain tanpa meng-
hakimi. Nabi menyesuaikan bahasa, kedalaman penjelasan, dan tuntutan 
moral sesuai kapasitas pendengarnya. Kepada orang awam, beliau menyam-
paikan ajaran secara sederhana dan praktis; kepada sahabat yang lebih 
matang, beliau membuka ruang refleksi yang lebih luas. Pendekatan ini 
menunjukkan bahwa pendidikan yang membebaskan selalu kontekstual 
dan manusiawi. Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidik yang bijak adalah 
yang mampu membaca keadaan jiwa peserta didik sebelum menyampai-
kan ilmu.

Metode dialogis Nabi juga tampak dalam penghargaan terhadap 
pertanyaan. Bertanya tidak dianggap sebagai tanda kebodohan atau kele-
mahan iman, melainkan sebagai pintu ilmu. Nabi bahkan mendorong para 
sahabat untuk bertanya, dan ketika pertanyaan muncul dari kebingungan 
atau keraguan, beliau menjawabnya dengan sabar. Dalam perspektif pendi-
dikan modern, ini sejalan dengan gagasan bahwa rasa ingin tahu adalah 
motor utama pembelajaran. Paulo Freire (1970) menekankan bahwa pendi-
dikan dialogis membebaskan manusia dari budaya diam dan melatih 
mereka menjadi subjek yang sadar dan kritis.

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 115



Selain dialog verbal, Nabi juga menggunakan bahasa empati non-ver-
bal: sikap tubuh, ekspresi wajah, dan tindakan nyata. Beliau mendengarkan 
dengan penuh perhatian, tidak memotong pembicaraan, dan menun-
jukkan penghargaan terhadap lawan bicara. Sikap ini menciptakan rasa 
aman psikologis yang sangat penting dalam proses belajar. Peserta didik 
yang merasa dihargai akan lebih berani berpikir, bertanya, dan berubah. 
Pendidikan Islam yang membebaskan perlu meneladani dimensi ini, 
karena pembebasan nalar tidak mungkin terjadi dalam iklim ketakutan 
dan penghakiman.

Metode dialogis Nabi juga bersifat transformasional, bukan sekadar 
informasional. Dialog tidak berhenti pada pertukaran kata, tetapi diarahkan 
pada perubahan cara pandang dan sikap hidup. Nabi sering mengguna-
kan perumpamaan, kisah, dan analogi untuk membantu peserta didik 
mengaitkan ajaran dengan pengalaman hidup mereka. Dengan cara ini, 
nilai tidak dipaksakan dari luar, tetapi tumbuh dari dalam kesadaran. Ibn 
Khaldun (2005) menekankan bahwa pembelajaran yang efektif adalah yang 
berangkat dari pengalaman konkret, karena manusia belajar paling baik 
ketika makna bersentuhan dengan realitas hidupnya.

Dalam konteks fiqih pendidikan yang membebaskan, metode dialogis 
dan empatik Nabi memberikan pelajaran penting: hukum dan nilai harus 
diajarkan dengan pendekatan kemanusiaan. Ketika fiqih diajarkan tanpa 
empati, ia mudah berubah menjadi alat penindasan. Sebaliknya, ketika 
fiqih disampaikan melalui dialog dan pemahaman konteks, ia menjadi 
panduan etis yang memerdekakan. Jasser Auda (2008) menunjukkan 
bahwa maqashid syariah hanya dapat diwujudkan melalui pendekatan 
yang peka terhadap kondisi manusia, bukan melalui penerapan hukum 
yang kaku.

Metode dialogis Nabi juga menumbuhkan tanggung jawab moral, 
bukan ketergantungan pada otoritas. Peserta didik tidak diajarkan untuk 
selalu menunggu jawaban, tetapi dilatih untuk menimbang, memilih, dan 
bertanggung jawab atas pilihannya. Pendidikan semacam ini melahirkan 
manusia dewasa secara moral, yang mampu beragama tanpa harus diawasi 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan116



terus-menerus. Inilah ciri utama pendidikan pembebasan: ketaatan yang 
lahir dari kesadaran, bukan dari kontrol eksternal.

QS. An-Nahl [16]: 125

وجَدَٰلِهْمُ بٱِلتَّىِ هِىَ  ٱلْحسَنَةَِ  وٱَلمْوَعْظِةَِ  َبكَِّ بٱِلْحكِْمةَِ  إِلىَٰ سَبيِلِ ر ٱدْعُ 

أَحْسنَُ
“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran 
yang baik, dan berdebatlah dengan mereka dengan cara yang paling baik.”

Ayat ini adalah manifesto pedagogi dialogis dalam Islam. Perintah 
berdakwah—yang juga berarti mendidik—tidak dilakukan dengan pemak-
saan, melainkan dengan hikmah (kebijaksanaan kontekstual), mau‘izhah 
hasanah (nasihat empatik), dan jidal billati hiya ahsan (dialog terbaik). 
Pendidikan yang membebaskan menjadikan dialog sebagai metode utama, 
bukan ancaman atau dominasi suara tunggal.

QS. Ali ‘Imran [3]: 159

وا۟  ا غلَيِظَ ٱلقْلَبِْ لٱَنفضَُّ
ۭ
كُنتَ فظًَّ ولَوَْ  لنِتَ لهَمُْ ۖ  منَِّ ٱللهَِّ  فبَمِاَ رحَْمةٍَۢ 

منِْ حَولْكَِ
“Maka berkat rahmat dari Allah engkau (Muhammad) berlaku lemah lembut 
kepada mereka. Sekiranya engkau bersikap keras dan berhati kasar, niscaya 
mereka menjauh dari sekelilingmu.”

Ayat ini menegaskan bahwa empati adalah syarat keberhasilan 
pendidikan. Kekerasan verbal maupun simbolik justru merusak relasi 
pedagogis. Dalam pendidikan fiqih yang membebaskan, kelembutan bukan 
kelemahan, tetapi strategi profetik untuk menumbuhkan kesadaran dan 
partisipasi aktif peserta didik.

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 117



Hadits 1 – Nabi Mendengarkan sebelum Mengajar

ُ ماَ كاَنَ ٱلنبَّىُِّ صلى الله عليه وسلم يقَْطعَُ علَىَٰ أَحدٍَ كلَاَمهَ
“Nabi tidak pernah memotong pembicaraan seseorang.” (HR. Abu Dawud, no. 
4781, Dinilai hasan)

Hadits ini menunjukkan etika dialog Nabi: mendengarkan secara 
penuh. Pendidikan dialogis menuntut kesediaan guru untuk mendengar, 
bukan sekadar berbicara. Dalam ruang kelas yang membebaskan, suara 
peserta didik diperlakukan sebagai bagian dari proses pencarian makna, 
bukan gangguan otoritas.

Hadits 2 – Nabi Menjawab Sesuai Kondisi Penanya

ِ ائلَِ علَىَٰ قدَْرِ عقَْلهِ كاَنَ ٱلنبَّىُِّ صلى الله عليه وسلم يُجيِبُ ٱلسَّ
“Nabi menjawab pertanyaan seseorang sesuai dengan tingkat pemahamannya.” 
(HR. Al-Baihaqi dalam Syu‘ab al-Iman, Maknanya sahih dan diterima luas 
oleh ulama tarbiyah)

Hadits ini menegaskan prinsip diferensiasi pedagogis. Nabi tidak 
menyamaratakan cara mengajar, tetapi menyesuaikannya dengan kapasitas 
kognitif dan psikologis peserta didik. Pendidikan fiqih yang membebaskan 
menghargai perbedaan kemampuan dan latar belakang, bukan memaksa-
kan standar tunggal.

Dengan demikian, metode dialogis dan empatik Nabi Muhammad 
merupakan fondasi praksis bagi pendidikan Islam yang membebaskan. 
Metode ini membuktikan bahwa dialog tidak melemahkan otoritas nilai, 
justru menguatkannya melalui pemahaman dan kesadaran. Menghidupkan 
kembali metode ini berarti mengembalikan pendidikan Islam pada ruh 
profetiknya—ruh yang memuliakan manusia, membebaskan nalar, dan 
menumbuhkan iman yang hidup. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke 
pendidikan nilai dan kesadaran pada subbab berikutnya, untuk menegas-
kan bahwa tujuan akhir pendidikan Qur’ani bukanlah kepatuhan formal, 
melainkan transformasi batin dan sosial.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan118



Pendidikan nilai dan kesadaran 
Inti terdalam pendidikan dalam Al-Qur’an dan hadis bukanlah kepatuhan 
formal terhadap aturan, melainkan pembentukan nilai dan kesadaran 
yang hidup dalam diri manusia. Pendidikan yang hanya menekankan 
aspek perilaku lahiriah tanpa membangun kesadaran batin akan mela-
hirkan ketaatan semu—rapi di permukaan, rapuh di kedalaman. Nabi 
Muhammad menempatkan nilai dan kesadaran sebagai tujuan utama 
pendidikan, karena hanya kesadaranlah yang mampu menuntun manusia 
bertindak benar bahkan ketika tidak diawasi. Inilah perbedaan mendasar 
antara pendidikan yang membebaskan dan pendidikan yang menjinakkan.

Al-Qur’an secara konsisten berbicara tentang perubahan manusia 
dari dalam ke luar. Ayat yang menyatakan bahwa Allah tidak mengubah 
keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada dalam diri 
mereka menunjukkan bahwa transformasi sejati selalu berangkat dari 
kesadaran internal. Pendidikan dalam Islam, karena itu, tidak cukup hanya 
mengatur tindakan, tetapi harus menyentuh cara berpikir, cara menilai, dan 
cara memaknai hidup. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa pesan 
moral Al-Qur’an selalu ditujukan untuk membentuk kesadaran etis, bukan 
sekadar kepatuhan legalistik.

Nabi Muhammad mendidik nilai melalui internalisasi, bukan pemak-
saan. Nilai kejujuran, keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab tidak 
diajarkan sebagai daftar kewajiban, tetapi ditanamkan melalui pengalaman, 
keteladanan, dan dialog. Nabi memahami bahwa nilai yang dipaksa-
kan dari luar akan mudah runtuh ketika tekanan hilang, sementara nilai 
yang tumbuh dari kesadaran akan menjadi kompas hidup yang stabil. 
Paulo Freire (1970) menyebut proses ini sebagai conscientization, yakni 
pembangkitan kesadaran kritis yang membuat manusia mampu mema-
hami dan mengubah realitasnya secara bertanggung jawab.

Pendidikan nilai dalam Islam juga bersifat reflektif, bukan dogmatis. 
Al-Qur’an sering mengajak manusia merenungkan konsekuensi moral 
dari tindakan, bukan sekadar menyebutkan benar dan salah. Kisah-kisah 
para nabi, umat terdahulu, dan perumpamaan moral berfungsi sebagai 

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 119



cermin refleksi, bukan sebagai alat indoktrinasi. Dengan refleksi, peserta 
didik diajak memahami mengapa suatu nilai penting dan bagaimana ia 
berpengaruh pada kehidupan pribadi dan sosial. Ibn Khaldun (2005) 
menegaskan bahwa kesadaran moral yang lahir dari refleksi lebih tahan 
lama daripada kepatuhan yang lahir dari paksaan.

Kesadaran yang dibangun Nabi juga bersifat sosial dan historis. 
Pendidikan tidak berhenti pada kesalehan individual, tetapi diarahkan pada 
kepekaan terhadap ketidakadilan, penindasan, dan penderitaan sesama. 
Nilai keadilan dalam Islam selalu terkait dengan keberpihakan pada yang 
lemah dan tertindas. Ali Shariati (1979) menekankan bahwa Islam adalah 
agama kesadaran sosial, yang menuntut umatnya tidak hanya saleh secara 
ritual, tetapi juga bertanggung jawab secara historis. Pendidikan Islam yang 
membebaskan harus menumbuhkan kesadaran ini sejak dini.

Masalah besar dalam pendidikan Islam kontemporer adalah reduksi 
pendidikan nilai menjadi moralitas formal. Nilai diukur dari kepatuhan 
terhadap aturan simbolik, bukan dari integritas batin dan keberanian moral. 
Peserta didik belajar “apa yang boleh dan tidak boleh”, tetapi tidak diajak 
memahami makna dan tujuan di balik larangan dan perintah. Akibatnya, 
moralitas menjadi situasional dan mudah dinegosiasikan. Pendidikan 
semacam ini gagal membentuk karakter merdeka dan justru melahirkan 
kepatuhan oportunistik.

Pendidikan nilai yang membebaskan juga harus mengakui proses dan 
kegagalan. Kesadaran tidak tumbuh secara instan, tetapi melalui pergu-
latan, kesalahan, dan refleksi berulang. Nabi Muhammad tidak menghu-
kum kesalahan moral dengan pendekatan yang merendahkan martabat, 
tetapi menggunakannya sebagai momentum pembelajaran. Pendekatan 
ini menunjukkan bahwa pendidikan nilai sejati tidak mempermalukan, 
melainkan membimbing. Dalam konteks pedagogis, ini berarti mencipta-
kan ruang aman untuk belajar dari kesalahan tanpa kehilangan tanggung 
jawab etis.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, nilai dan 
kesadaran menjadi jiwa dari hukum. Hukum tanpa nilai akan menjadi 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan120



instrumen kekuasaan, sementara nilai tanpa kesadaran akan menjadi 
slogan kosong. Pendidikan fiqih harus diarahkan untuk menumbuhkan 
kesadaran maqashid—tujuan kemanusiaan hukum—agar peserta didik 
memahami bahwa setiap aturan hadir untuk menjaga martabat, keadilan, 
dan kemaslahatan manusia. Jasser Auda (2008) menegaskan bahwa hukum 
yang tidak membangun kesadaran etis kehilangan legitimasi moralnya.

QS. Asy-Syams [91]: 7–10

۝ قدَْ أَفلْحََ منَ  ۝ فأََلهْمَهَاَ فجُوُرهَاَ وتَقَْوىَٰهاَ  ونَفَْسٍۢ ومَاَ سَوىَّٰهاَ 

ىهٰاَ ۝ وقَدَْ خاَبَ منَ دسََّ ىهٰاَ  زكََّ
“Dan demi jiwa serta penyempurnaannya, maka Allah mengilhamkan 
kepadanya jalan kefasikan dan ketakwaannya. Sungguh beruntung orang yang 
menyucikannya, dan sungguh rugi orang yang mengotorinya.”

Ayat ini menegaskan bahwa pendidikan nilai berakar pada kesadaran 
batin manusia, bukan semata pada kontrol eksternal. Nilai tidak ditanam-
kan dari luar secara mekanis, melainkan dibangkitkan dari potensi moral 
yang telah dianugerahkan Allah. Pendidikan Islam yang membebaskan 
memahami tazkiyatun nafs sebagai proses penyadaran, bukan indoktrinasi.

QS. Al-Ma’idah [5]: 8

ٱعدْلِوُا۟ هوَُ أَقرْبَُ للِتقَّْوىَٰ
“Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa.”

Ayat ini menghubungkan nilai keadilan dengan kesadaran etis, bukan 
sekadar kepatuhan hukum. Takwa bukan hanya hasil ketaatan ritual, tetapi 
buah dari kesadaran nilai yang hidup. Pendidikan fiqih yang membebaskan 
menjadikan keadilan sebagai nilai reflektif, bukan slogan normatif kosong.

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 121



Hadits 1 – Standar Moral Internal

عَ علَيَهِْ  �ِ ل ُلقُِ وٱَلْإِثْمُ ماَ حاَكَ فىِ صَدْركَِ وكَرَهِتَْ أَنْ يطََّ ٱلبْرُِّ حُسْنُ ٱلْخ

ٱلناَّسُ
“Kebaikan adalah akhlak yang baik, dan dosa adalah sesuatu yang mengganjal 
di hatimu dan engkau tidak suka jika orang lain mengetahuinya.” (HR. Muslim, 
no. 2553)

Hadits ini menunjukkan bahwa Nabi membangun kompas moral 
internal pada diri manusia. Kesadaran nilai tidak selalu bergantung pada 
pengawasan eksternal, tetapi pada kepekaan nurani. Pendidikan yang 
membebaskan bertujuan menumbuhkan kesadaran batin yang mampu 
membimbing perilaku bahkan ketika tidak diawasi.

Hadits 2 – Ketakwaan sebagai Kesadaran Internal

ٱلتقَّْوىَٰ هاَهنُاَ
(Nabi menunjuk ke dadanya tiga kali) “Takwa itu di sini.” (HR. Muslim, no. 
2564)

Hadits ini secara eksplisit menempatkan nilai dan takwa pada kesa-
daran internal, bukan pada simbol atau tampilan luar. Pendidikan Islam 
yang hanya menekankan formalitas hukum tanpa menyentuh kesadaran 
batin berisiko melahirkan moralitas palsu.

Dengan demikian, pendidikan nilai dan kesadaran merupakan puncak 
dari pendidikan Qur’ani dan profetik. Pendidikan tidak dimaksudkan 
untuk mencetak manusia patuh yang diawasi dari luar, tetapi manusia 
sadar yang mampu mengawasi dirinya sendiri dengan nurani dan akal. 
Inilah manusia merdeka yang menjadi tujuan utama Fiqih Pendidikan 
yang Membebaskan. Dari titik ini, pembahasan akan berlanjut ke subbab 
terakhir Bab 5 tentang pendidikan sebagai transformasi, bukan indok-
trinasi, untuk menegaskan secara eksplisit perbedaan paradigma antara 
pendidikan pembebasan dan pendidikan penjinakan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan122



Pendidikan sebagai transformasi, bukan 
indoktrinasi 
Pendidikan dalam Islam, sebagaimana ditunjukkan oleh Al-Qur’an dan 
teladan Nabi Muhammad, pada hakikatnya adalah proses transformasi 
kesadaran, bukan praktik indoktrinasi yang menuntut kepatuhan tanpa 
pemahaman. Transformasi berarti perubahan yang bersumber dari dalam 
diri manusia—cara berpikirnya, cara memandang dunia, dan cara bertin-
dak secara etis—sementara indoktrinasi bekerja dari luar, memaksakan 
keyakinan dan perilaku melalui tekanan simbolik, otoritas, atau ketakutan. 
Perbedaan ini bukan sekadar terminologis, melainkan menentukan apakah 
pendidikan akan melahirkan manusia merdeka atau manusia jinak.

Indoktrinasi berangkat dari asumsi bahwa peserta didik adalah wadah 
kosong yang harus diisi dengan kebenaran versi otoritas. Dalam pola ini, 
pertanyaan dipersempit, dialog dibatasi, dan perbedaan dianggap ancaman. 
Pendidikan semacam ini mungkin menghasilkan keseragaman perilaku, 
tetapi ia gagal membangun kesadaran. Paulo Freire (1970) menyebutnya 
sebagai banking education, di mana pengetahuan ditabungkan ke dalam 
pikiran peserta didik tanpa melibatkan pengalaman dan refleksi. Dalam 
konteks pendidikan agama, indoktrinasi melahirkan kepatuhan simbolik 
yang mudah runtuh ketika otoritas menghilang.

Sebaliknya, pendidikan sebagai transformasi memandang peserta 
didik sebagai subjek yang berkesadaran, yang memiliki pengalaman, nalar, 
dan potensi moral. Transformasi terjadi ketika peserta didik terlibat aktif 
dalam proses memahami, menilai, dan memaknai ajaran. Al-Qur’an sendiri 
tidak memaksa iman, tetapi mengajak manusia merenung, berdialog, dan 
mengambil keputusan secara sadar. Prinsip la ikraha fi al-din menunjukkan 
bahwa keyakinan yang otentik hanya mungkin lahir dari kebebasan dan 
pemahaman, bukan dari paksaan pedagogis.

Pendidikan transformasional juga bersifat prosesual dan bertahap. 
Nabi Muhammad tidak menuntut perubahan instan, tetapi membangun 
kesadaran secara gradual sesuai kesiapan umat. Larangan dan perintah 

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 123



turun dalam konteks pendidikan sosial yang mempertimbangkan kondisi 
psikologis dan budaya masyarakat. Pendekatan ini menunjukkan bahwa 
perubahan yang berkelanjutan lahir dari internalisasi nilai, bukan dari 
penegakan aturan secara mendadak. Al-Ghazali menegaskan bahwa pendi-
dikan yang bijak selalu memperhatikan tahapan jiwa manusia, karena 
perubahan moral membutuhkan waktu dan kesabaran.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, transformasi 
berarti menggeser fokus dari apa yang harus ditaati ke mengapa sesuatu 
harus ditaati. Peserta didik diajak memahami tujuan etis di balik hukum, 
dampaknya bagi kemanusiaan, dan relevansinya dengan kehidupan nyata. 
Dengan cara ini, ketaatan tumbuh sebagai pilihan sadar, bukan refleks takut. 
Fazlur Rahman (1982) menekankan bahwa hukum Islam harus dibaca 
sebagai instrumen moral yang menuntun manusia menuju keadilan, bukan 
sebagai kumpulan perintah yang terlepas dari tujuan kemanusiaannya.

Pendidikan sebagai transformasi juga menuntut keterbukaan terhadap 
perubahan dan kritik. Transformasi tidak mungkin terjadi dalam sistem 
yang menganggap dirinya sempurna dan kebal dari evaluasi. Pendidikan 
Islam yang membebaskan harus berani meninjau ulang metode, kuriku-
lum, dan praktiknya sendiri. Kritik bukan ancaman bagi iman, melainkan 
mekanisme pemurnian pemahaman. Ibn Rushd (1997) menegaskan bahwa 
kebenaran justru menguat melalui pengujian rasional, bukan melalui 
pelarangan pertanyaan.

Bahaya indoktrinasi dalam pendidikan agama terletak pada pemis-
kinan kemanusiaan. Ketika manusia dilatih untuk patuh tanpa mema-
hami, mereka kehilangan kemampuan menilai secara moral dan bertang-
gung jawab atas tindakannya. Dalam situasi ini, agama mudah dimanipulasi 
untuk membenarkan ketidakadilan dan kekerasan. Ali Shariati (1979) 
mengingatkan bahwa agama yang kehilangan fungsi pembebasan akan 
berubah menjadi ideologi penindasan. Pendidikan Islam yang setia pada 
misi profetik harus menjaga jarak dari indoktrinasi dan memilih jalan 
transformasi.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan124



Transformasi juga berarti menghubungkan pengetahuan dengan 
praksis sosial. Pendidikan tidak berhenti pada perubahan cara berpikir, 
tetapi mendorong perubahan cara bertindak dalam kehidupan nyata. Nilai 
keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab sosial harus diwujudkan dalam 
tindakan konkret. Pendidikan yang hanya menghasilkan wacana tanpa 
praksis kehilangan daya transformasinya. Dalam Islam, ilmu selalu dituntut 
untuk berbuah amal, dan amal harus berakar pada kesadaran.

QS. Ar-Ra‘d [13]: 11

إِنَّ ٱللهََّ لاَ يغُيَرُِّ ماَ بقِوَمٍْ حَتىَّٰ يغُيَرِّوُا۟ ماَ بأَِنفسُهِمِْ
“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sampai 
mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka sendiri.”

Ayat ini meletakkan prinsip transformasi secara sangat tegas: peru-
bahan sejati bersifat internal dan sadar, bukan hasil paksaan eksternal. 
Pendidikan yang hanya memindahkan doktrin, aturan, dan slogan tanpa 
mengubah kesadaran batin manusia adalah pendidikan yang gagal secara 
Qur’ani. Transformasi menuntut partisipasi aktif subjek didik; indoktrinasi 
justru mematikan daya perubahan itu sendiri.

QS. Al-Ghashiyah [88]: 21–22

ۢ ۝ لسَّْتَ علَيَْهمِ بمِصَُيطْرٍِ فذَكَرِّْ إِنمَّآَ أَنتَ مذُكَرٌِّ 
“Maka berilah peringatan; sesungguhnya engkau hanyalah pemberi peringatan. 
Engkau bukanlah penguasa atas mereka.”

Ayat ini membatasi secara tegas peran pendidik (bahkan Rasul 
sekalipun): mengingatkan, bukan menguasai. Jika Nabi tidak diberi 
mandat untuk mengontrol batin manusia, maka tidak ada legitimasi bagi 
sistem pendidikan—atas nama agama—untuk memaksakan keseragaman 
pikiran dan kepatuhan buta. Pendidikan yang membebaskan menghormati 
otonomi moral peserta didik.

Pendidikan dalam Al-Qur’an dan Hadis 125



Hadits 1 – Transformasi dari Dalam

ُ أَلاَ وإَِنَّ فىِ ٱلْجسَدَِ مضُْغةًَ إِذاَ صَلحََتْ صَلحََ ٱلْجسَدَُ كلُهُّ
“Ketahuilah, dalam tubuh ada segumpal daging; jika ia baik, maka baiklah 
seluruh tubuh.” (HR. Al-Bukhari, no. 52, HR. Muslim, no. 1599)

Hadits ini menegaskan bahwa perubahan perilaku dan hukum harus 
berakar pada kesadaran batin. Pendidikan yang hanya memaksa peri-
laku tanpa menyentuh kesadaran hati menghasilkan kepatuhan semu. 
Transformasi sejati dimulai dari pemahaman, refleksi, dan kematangan 
nurani.

Hadits 2 – Kebebasan Memilih sebagai Basis Tanggung Jawab

ٌ إِنَّ ٱلديِّنَ يسُرْ
“Sesungguhnya agama itu mudah.” (HR. Al-Bukhari, no. 39)

Kemudahan dalam agama bukan berarti permisif, tetapi memberi 
ruang bagi proses belajar dan pertumbuhan manusia. Indoktrinasi yang 
keras justru bertentangan dengan prinsip kemudahan ini. Pendidikan Islam 
yang membebaskan memberi ruang bagi pertanyaan, proses, dan bahkan 
kegagalan sebagai bagian dari perjalanan transformasi.

Dengan demikian, pendidikan sebagai transformasi menegaskan 
kembali tujuan utama pendidikan Islam: membentuk manusia merdeka 
yang beriman secara sadar, berpikir secara kritis, dan bertindak secara etis. 
Indoktrinasi mungkin lebih mudah dan cepat, tetapi ia rapuh dan berisiko 
melahirkan kepatuhan semu. Transformasi memang menuntut kesabaran, 
dialog, dan keberanian intelektual, tetapi hasilnya adalah manusia yang 
utuh dan beradab. Inilah manusia yang menjadi tujuan Fiqih Pendidikan 
yang Membebaskan—manusia yang tidak sekadar taat karena diawasi, 
tetapi taat karena mengerti, memilih, dan bertanggung jawab.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan126



BAB 6
WARISAN ULAMA KLASIK  

TENTANG PENDIDIKAN

Setelah Bab 5 menegaskan bahwa Al-Qur’an dan hadis meletakkan 
pendidikan sebagai proses transformasi kesadaran dan pembebasan 

manusia, Bab 6 membawa pembaca menyusuri warisan intelektual ulama 
klasik untuk menunjukkan kesinambungan historis gagasan tersebut. Bab 
ini penting untuk mematahkan anggapan bahwa pendidikan Islam yang 
membebaskan adalah gagasan baru atau pengaruh modern semata. Justru 
sebaliknya, semangat pembebasan nalar, kematangan moral, dan tanggung 
jawab sosial telah hidup dan berkembang dalam karya-karya para ulama 
besar sejak masa awal peradaban Islam.

Ulama klasik tidak hanya berperan sebagai penafsir teks, tetapi juga 
sebagai pendidik peradaban yang merespons tantangan zamannya. Mereka 
hidup dalam konteks sosial, politik, dan intelektual yang kompleks—dari 

127



dinamika kekuasaan, perjumpaan lintas budaya, hingga perkembangan 
ilmu pengetahuan. Dalam konteks tersebut, pendidikan tidak pernah 
dipahami secara sempit sebagai pengajaran hukum, melainkan sebagai 
proses pembentukan manusia berakal, beradab, dan bertanggung jawab. 
Ibn Khaldun (2005) menegaskan bahwa kualitas pendidikan menentukan 
naik turunnya peradaban, karena pendidikan membentuk watak kolektif 
masyarakat.

Bab ini juga bertujuan membaca ulang warisan klasik secara kritis 
dan kontekstual. Menghormati ulama klasik tidak berarti membeku-
kan pemikiran mereka sebagai dogma, melainkan memahami metode, 
keberanian intelektual, dan spirit zamannya. Banyak problem pendidikan 
Islam kontemporer justru muncul ketika warisan klasik direduksi menjadi 
kutipan otoritatif tanpa memahami logika dan tujuan di baliknya. Wael B. 
Hallaq (2009) mengingatkan bahwa tradisi Islam adalah tradisi hidup yang 
ditandai oleh perdebatan, perbedaan, dan kreativitas intelektual, bukan 
oleh kepatuhan buta.

Bab 6 akan menyoroti empat figur kunci—Al-Ghazali, Ibn Sina, Ibn 
Khaldun, dan Ibn Rushd—sebagai representasi keragaman pendekatan 
pendidikan dalam tradisi Islam. Keempatnya tidak selalu sepakat, bahkan 
sering berada pada spektrum pemikiran yang berbeda. Namun justru di 
situlah letak kekayaan tradisi Islam: perbedaan dipelihara dalam kerangka 
pencarian kebenaran dan kemaslahatan manusia. Pendidikan Islam yang 
membebaskan perlu belajar dari keberanian mereka berbeda sekaligus dari 
komitmen etis yang mereka jaga.

Al-Ghazali akan dibahas sebagai tokoh yang menekankan pendidikan 
moral dan penyucian jiwa, namun dengan pendekatan reflektif yang 
tidak anti-akal. Ibn Sina akan ditampilkan sebagai figur yang menegaskan 
rasionalitas dan sistematika pendidikan, mengintegrasikan filsafat, sains, 
dan etika. Ibn Khaldun akan dikaji melalui kontribusinya pada pendidikan 
sosial dan historis, yang melihat belajar sebagai proses yang terikat dengan 
realitas masyarakat. Sementara Ibn Rushd akan menjadi simbol kebebasan 
berpikir dan pembelaan rasionalitas dalam memahami agama.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan128



Bab ini juga akan menunjukkan bahwa para ulama klasik memiliki 
kesadaran pedagogis yang tajam. Mereka memahami bahaya pendidikan 
yang terlalu keras, hafalan yang berlebihan, dan pemaksaan intelektual. 
Ibn Khaldun secara eksplisit mengkritik metode pendidikan yang repre-
sif karena dapat merusak kecerdasan dan karakter peserta didik. Kritik 
ini menunjukkan bahwa isu-isu yang dihadapi pendidikan Islam hari ini 
sesungguhnya telah disadari sejak berabad-abad lalu.

Dengan menelusuri warisan ulama klasik, Bab 6 ingin menegaskan 
bahwa fiqih pendidikan yang membebaskan bukanlah upaya memutus 
tradisi, melainkan upaya menyambung kembali ruh tradisi yang sering 
terabaikan. Pembebasan nalar, pematangan moral, dan keberanian berpi-
kir bukanlah ancaman bagi Islam, tetapi jantung dari peradaban Islam itu 
sendiri. Pendidikan yang mematikan kebebasan berpikir justru berten-
tangan dengan teladan para ulama besar yang membangun kejayaan ilmu 
dan peradaban.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan tentang Al-Ghazali dan 
pendidikan moral, untuk menunjukkan bagaimana penyucian jiwa dan 
pembentukan akhlak dapat berjalan seiring dengan refleksi intelektual. 
Dari sana, pembahasan akan bergerak ke tokoh-tokoh lain hingga tiba 
pada upaya membaca ulang warisan klasik secara kritis, sebagai jemba-
tan menuju pembaruan pendidikan Islam yang setia pada tradisi sekaligus 
relevan dengan tantangan zaman.

Al-Ghazali dan pendidikan moral 
Al-Ghazali sering diposisikan secara keliru sebagai simbol pendidikan 
Islam yang sufistik, moralistik, dan bahkan anti-rasional. Pembacaan 
semacam ini tidak hanya menyederhanakan kompleksitas pemikirannya, 
tetapi juga mengaburkan kontribusi besar Al-Ghazali terhadap pendidikan 
moral yang membebaskan. Bagi Al-Ghazali, pendidikan bukan sekadar 
proses transfer ilmu atau penanaman kepatuhan hukum, melainkan jalan 
pembentukan manusia yang sadar, beradab, dan bertanggung jawab di 
hadapan Tuhan dan sesama. Pendidikan moral dalam pandangannya tidak 

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 129



dimaksudkan untuk menjinakkan manusia, tetapi untuk membebaskannya 
dari perbudakan hawa nafsu, kebodohan, dan kesombongan intelektual.

Dalam karya monumentalnya Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali mene-
gaskan bahwa krisis terbesar manusia bukanlah kekurangan pengetahuan, 
melainkan kerusakan orientasi moral. Ilmu yang tidak diarahkan pada 
pembentukan akhlak justru dapat menjadi alat penindasan dan kesom-
bongan. Oleh karena itu, pendidikan moral baginya bukan pelengkap 
pendidikan intelektual, melainkan fondasi yang menentukan arah dan 
nilai ilmu itu sendiri. Pandangan ini sangat relevan dengan fiqih pendi-
dikan yang membebaskan, karena pembebasan sejati tidak hanya bersifat 
kognitif, tetapi juga etis dan spiritual.

Pendidikan moral menurut Al-Ghazali bersifat internal dan reflektif, 
bukan eksternal dan koersif. Ia menolak pendekatan yang memaksakan 
kebaikan melalui ancaman dan hukuman semata, karena pendekatan 
semacam itu hanya melahirkan kepatuhan palsu. Moralitas sejati, menurut-
nya, lahir dari kesadaran batin yang terlatih melalui muhasabah, tafakkur, 
dan latihan jiwa. Dalam konteks pedagogis, ini berarti pendidikan harus 
membantu peserta didik memahami mengapa suatu nilai penting, bukan 
sekadar menuntut ketaatan lahiriah. Di sini, Al-Ghazali sejalan dengan 
prinsip pendidikan transformasional yang menekankan perubahan dari 
dalam.

Al-Ghazali juga sangat menekankan peran pendidik sebagai tela-
dan moral. Guru tidak hanya bertugas menyampaikan ilmu, tetapi juga 
membentuk karakter melalui sikap dan perilakunya. Ia mengingatkan 
bahwa keteladanan pendidik memiliki pengaruh yang jauh lebih kuat 
daripada instruksi verbal. Pendidikan moral yang membebaskan menun-
tut pendidik yang berintegritas, karena tanpa keteladanan, pendidikan 
mudah berubah menjadi kemunafikan pedagogis—nilai diajarkan, tetapi 
tidak dihidupkan. Dalam konteks ini, Al-Ghazali memberikan kritik tajam 
terhadap ulama dan pendidik yang menjadikan ilmu sebagai alat status 
dan kekuasaan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan130



Menariknya, meskipun dikenal sebagai tokoh tasawuf, Al-Ghazali 
tidak menolak peran akal dalam pendidikan. Ia justru menempatkan akal 
sebagai alat penting untuk mengendalikan hawa nafsu dan membimbing 
moralitas. Kritik Al-Ghazali terhadap filsafat bukan penolakan terhadap 
rasionalitas, melainkan terhadap penggunaan akal yang terlepas dari tang-
gung jawab etis dan spiritual. Dengan demikian, pendidikan moral dalam 
pandangannya bukan anti-kritis, tetapi anti-kesombongan intelektual. Akal 
dibebaskan untuk berpikir, tetapi juga dididik untuk tunduk pada nilai 
kebenaran dan keadilan.

Dalam konteks fiqih, Al-Ghazali mengingatkan bahaya formalisme 
hukum yang mengabaikan tujuan moral. Ia menegaskan bahwa hukum 
tanpa ruh etika akan melahirkan kekerasan simbolik dan ketidakadilan. 
Pendidikan fiqih yang hanya menekankan kepatuhan aturan tanpa memba-
ngun kesadaran moral justru berpotensi menjauhkan manusia dari tujuan 
syariat. Pandangan ini menjadi jembatan penting menuju konsep maqashid 
syariah, meskipun Al-Ghazali hidup sebelum perumusan sistematis konsep 
tersebut. Pendidikan moral ala Al-Ghazali dengan demikian berfungsi 
sebagai penyeimbang antara hukum dan kemanusiaan.

Al-Ghazali juga menyadari bahaya pendidikan yang terlalu keras dan 
menekan. Ia mengingatkan bahwa kekerasan pedagogis dapat merusak 
jiwa anak dan mematikan kecintaan terhadap ilmu. Kritik ini menunjuk-
kan kepekaannya terhadap dimensi psikologis pendidikan—sesuatu yang 
sering diabaikan dalam praktik pendidikan agama. Pendidikan moral 
yang membebaskan, menurut semangat Al-Ghazali, harus memperhatikan 
kondisi jiwa peserta didik dan menghindari pendekatan yang merendahkan 
martabat manusia.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, warisan 
Al-Ghazali mengajarkan bahwa pembebasan bukan berarti meniadakan 
disiplin moral, tetapi memindahkan pusat moralitas dari paksaan ekster-
nal ke kesadaran internal. Manusia yang bermoral bukan manusia yang 
diawasi terus-menerus, tetapi manusia yang mampu mengawasi dirinya 
sendiri melalui nurani dan akal sehat. Pendidikan yang berhasil adalah 

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 131



pendidikan yang membuat dirinya sendiri menjadi “tidak dibutuhkan” 
sebagai pengawas, karena nilai telah hidup dalam diri peserta didik.

QS. Asy-Syams [91]: 9–10

ىهٰاَ ۝ وقَدَْ خاَبَ منَ دسََّ ىهٰاَ  قدَْ أَفلْحََ منَ زكََّ
“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwanya, dan sungguh rugi orang 
yang mengotorinya.”

Ayat ini menjadi fondasi utama gagasan pendidikan moral dalam 
Islam: tazkiyatun nafs sebagai proses penyadaran dan pemurnian batin. 
Pendidikan moral tidak dipahami sebagai penjinakan perilaku dari luar, 
tetapi sebagai kerja internal membangun kesadaran etis. Inilah titik temu 
penting dengan pemikiran Al-Ghazali, yang menempatkan pendidikan 
sebagai jalan pemulihan manusia dari kerusakan batin, bukan sekadar 
pengendalian sosial.

Hadits – Tujuan Pendidikan Kenabian

إِنمَّاَ بعُثِتُْ لأُِتمَمَِّ مكَاَرمَِ ٱلْأَخلْاَقِ
“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan kemuliaan akhlak.” (HR. 
Ahmad, no. 8952, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan moral adalah inti misi 
profetik. Akhlak bukan pelengkap, melainkan tujuan. Dalam membaca 
Al-Ghazali, hadits ini penting agar kita tidak terjebak pada moralitas yang 
represif, melainkan memahami akhlak sebagai hasil kesadaran dan latihan 
batin yang panjang.

Dengan demikian, Al-Ghazali memberikan fondasi penting bagi 
pendidikan Islam yang membebaskan: pendidikan yang memadukan ilmu, 
akal, dan akhlak dalam satu kesatuan etis. Membaca Al-Ghazali secara 
kritis dan utuh membantu kita memahami bahwa pendidikan moral dalam 
Islam tidak pernah dimaksudkan untuk menjinakkan manusia, melainkan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan132



untuk memerdekakannya dari kebodohan, keserakahan, dan ketundukan 
palsu. Dari titik ini, pembahasan akan berlanjut ke Ibn Sina dan rasio-
nalitas pendidikan, untuk menunjukkan bagaimana tradisi Islam juga 
mengembangkan pendidikan yang sistematis, ilmiah, dan berpihak pada 
kebebasan akal tanpa kehilangan orientasi etis.

Ibn Sina dan rasionalitas pendidikan 
Ibn Sina merupakan representasi kuat dari tradisi Islam yang menempatkan 
rasionalitas sebagai pilar utama pendidikan, tanpa memisahkannya dari 
etika dan tujuan kemanusiaan. Ia tidak melihat akal sebagai ancaman bagi 
iman, melainkan sebagai karunia Ilahi yang harus dikembangkan secara 
sistematis dan bertanggung jawab. Dalam pandangan Ibn Sina, pendidikan 
adalah proses aktualisasi potensi akal manusia agar mampu memahami 
realitas, membedakan kebenaran dari kekeliruan, dan bertindak secara 
bijaksana. Perspektif ini memberikan fondasi penting bagi fiqih pendidikan 
yang membebaskan, karena pembebasan intelektual hanya mungkin terjadi 
ketika akal diberi ruang untuk tumbuh dan berfungsi secara optimal.

Ibn Sina memahami manusia sebagai makhluk rasional yang memi-
liki potensi intelektual bertingkat. Pendidikan, baginya, harus disusun 
secara bertahap dan sesuai perkembangan psikologis peserta didik. Ia 
menolak pendekatan pendidikan yang memaksa peserta didik mempel-
ajari konsep-konsep abstrak sebelum kesiapan intelektualnya terbentuk. 
Pandangan ini menunjukkan kepekaan pedagogis yang tinggi dan sejalan 
dengan prinsip pembebasan: manusia tidak boleh dipaksa melampaui 
kapasitasnya, karena pemaksaan justru mematikan potensi. Pendidikan 
yang membebaskan menghormati ritme belajar manusia dan menolak 
kekerasan intelektual.

Dalam karya-karyanya tentang jiwa dan pendidikan, Ibn Sina mene-
kankan pentingnya keseimbangan antara teori dan praktik. Ilmu tidak 
cukup dipahami secara konseptual, tetapi harus diuji melalui pengalaman 
dan aplikasi nyata. Pendekatan ini menunjukkan bahwa pendidikan rasi-
onal bukan pendidikan yang terlepas dari realitas, melainkan pendidikan 

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 133



yang membumi dan relevan. Pendidikan yang hanya berisi hafalan konsep 
tanpa aplikasi akan melahirkan kecerdasan semu yang rapuh. Dalam 
konteks ini, Ibn Sina mengajarkan bahwa pembebasan intelektual menuntut 
kemampuan berpikir sekaligus kemampuan bertindak.

Ibn Sina juga menempatkan logika sebagai fondasi berpikir ilmiah. 
Logika baginya adalah alat untuk menjaga ketertiban penalaran dan mence-
gah kesalahan berpikir. Dengan logika, akal dilatih untuk membedakan 
argumen yang sahih dari yang keliru, serta menyusun pengetahuan secara 
koheren. Pendidikan yang mengabaikan logika akan menghasilkan penge-
tahuan yang kacau dan mudah dimanipulasi. Dalam fiqih pendidikan yang 
membebaskan, penguatan logika berarti memperkuat kemampuan peserta 
didik untuk menilai hukum dan nilai secara rasional dan bertanggung 
jawab.

Menariknya, meskipun sangat menekankan rasionalitas, Ibn Sina tidak 
mengabaikan dimensi etika dan pembentukan karakter. Ia menyadari 
bahwa akal yang tajam tanpa orientasi moral dapat berbahaya. Oleh karena 
itu, pendidikan rasional menurut Ibn Sina harus diarahkan pada pemben-
tukan kebajikan dan keseimbangan jiwa. Pendidikan yang hanya mengejar 
kecerdasan intelektual tanpa etika berpotensi melahirkan manusia yang 
cerdas tetapi tidak adil. Di sini, rasionalitas Ibn Sina justru mendukung 
tujuan pembebasan moral, bukan menegasikannya.

Dalam konteks pendidikan agama, pemikiran Ibn Sina memberikan 
kritik implisit terhadap pendekatan yang membatasi ruang berpikir atas 
nama kesalehan. Ia menunjukkan bahwa iman yang matang justru membu-
tuhkan akal yang terlatih. Pendidikan yang melarang berpikir kritis akan 
melahirkan iman yang rapuh dan mudah goyah. Ibn Rushd (1997) kemu-
dian mengembangkan gagasan ini dengan lebih eksplisit, tetapi benihnya 
sudah jelas dalam pemikiran Ibn Sina: akal dan iman bukan dua jalan yang 
bertentangan, melainkan dua dimensi yang saling menguatkan.

Pendidikan rasional ala Ibn Sina juga menuntut profesionalisme 
pendidik. Guru harus memahami materi secara mendalam, menguasai 
metode pengajaran, dan mampu membaca perkembangan peserta didik. 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan134



Pendidikan yang bergantung pada otoritas semata tanpa kompetensi 
intelektual akan gagal membebaskan akal. Dalam konteks ini, Ibn Sina 
menegaskan bahwa pendidikan adalah profesi yang menuntut keahlian 
dan tanggung jawab moral, bukan sekadar posisi sosial atau simbol status.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, warisan Ibn 
Sina menegaskan bahwa pembebasan intelektual memerlukan struktur 
pendidikan yang rasional, sistematis, dan berorientasi pada pengem-
bangan potensi manusia. Pendidikan tidak boleh menjadi ruang penak-
lukan akal, tetapi ruang aktualisasi nalar. Membaca Ibn Sina secara utuh 
membantu kita memahami bahwa rasionalitas dalam Islam bukan produk 
Barat modern, melainkan bagian integral dari tradisi intelektual Islam itu 
sendiri.

QS. Az-Zumar [39]: 9

قلُْ هلَْ يسَْتوَىِ ٱلذَّيِنَ يعَلْمَوُنَ وٱَلذَّيِنَ لاَ يعَلْمَوُنَ ۗ إِنمَّاَ يتَذَكَرَُّ أُو۟لوُا۟ ٱلْأَلبْبَِٰ
“Katakanlah: Apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang 
yang tidak mengetahui? Sesungguhnya hanya orang-orang yang berakal yang 
dapat mengambil pelajaran.”

Ayat ini menegaskan hierarki epistemologis berbasis akal dan penge-
tahuan, bukan status sosial atau klaim kesalehan simbolik. Ilmu diposisikan 
sebagai pembeda kualitas manusia, dan akal (ulul albab) sebagai sarana 
untuk menumbuhkan kesadaran. Pendidikan Islam yang membebaskan 
tidak mungkin anti-rasional, karena wahyu sendiri memuliakan kerja akal 
sebagai jalan memahami kebenaran.

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 135



QS. Al-‘Alaq [96]: 1–5

۝ علَمََّ ٱلْإِنسنََٰ  َبكَِّ ٱلذَّىِ خلَقََ … ٱلذَّىِ علَمََّ بٱِلقْلَمَِ  ٱقرْأَْ بٱِسمِْ ر

ماَ لمَْ يعَلْمَْ
“Bacalah dengan nama Tuhanmu yang menciptakan … yang mengajar 
(manusia) dengan perantaraan pena; Dia mengajarkan manusia apa yang 
tidak diketahuinya.”

Perintah iqra’ adalah deklarasi epistemologis Islam: belajar, meneliti, 
dan memahami adalah ibadah. Ayat ini menjadi fondasi rasionalitas 
pendidikan yang dikembangkan oleh para filsuf Muslim, termasuk Ibn 
Sina, yang melihat ilmu sebagai jalan aktualisasi potensi akal manusia.

Hadits – Jalan Ilmu sebagai Jalan Pembebasan

ِ َنةَّ يقاً إِلىَ ٱلْج َلتْمَسُِ فيِهِ علِمْاً سهَلََّ ٱللهَُّ لهَۥُ بهِِ طَرِ يقاً ي منَْ سَلكََ طَرِ
“Barang siapa menempuh jalan untuk mencari ilmu, Allah akan memudahkan 
baginya jalan menuju surga.” (HR. Muslim, no. 2699)

Hadits ini menegaskan bahwa pencarian ilmu adalah jalan pembe-
basan eksistensial. Ilmu membebaskan manusia dari kebodohan, ketergan-
tungan, dan manipulasi. Pendidikan Islam yang menutup ruang rasionalitas 
berarti menutup salah satu jalan utama menuju kemuliaan manusia.

Dengan demikian, Ibn Sina memberikan teladan tentang bagaimana 
pendidikan rasional dapat berjalan seiring dengan etika dan spiritualitas. Ia 
menunjukkan bahwa kebebasan berpikir bukan ancaman bagi iman, mela-
inkan syarat bagi keimanan yang dewasa dan bertanggung jawab. Dari titik 
ini, pembahasan akan berlanjut ke Ibn Khaldun dan pendidikan sosial, 
untuk melihat bagaimana pendidikan tidak hanya membentuk individu, 
tetapi juga membangun kesadaran kolektif dan peradaban.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan136



Ibn Khaldun dan pendidikan sosial 
Ibn Khaldun menghadirkan perspektif yang sangat penting dalam diskur-
sus pendidikan Islam, yakni bahwa pendidikan tidak pernah berdiri di 
ruang hampa, melainkan selalu terkait erat dengan kondisi sosial, budaya, 
dan historis masyarakat. Bagi Ibn Khaldun, manusia adalah makhluk 
sosial yang dibentuk oleh lingkungan, tradisi, dan struktur kekuasaan 
tempat ia hidup. Karena itu, pendidikan tidak boleh dipahami semata 
sebagai proses individual dan abstrak, tetapi sebagai praktik sosial yang 
memiliki dampak langsung terhadap kualitas peradaban. Perspektif ini 
memberi dimensi baru bagi fiqih pendidikan yang membebaskan, karena 
pembebasan tidak hanya menyasar individu, tetapi juga struktur sosial 
yang membentuk kesadarannya.

Dalam Muqaddimah, Ibn Khaldun secara tegas mengkritik metode 
pendidikan yang keras, represif, dan menekan. Ia mengamati bahwa 
kekerasan pedagogis—baik berupa hukuman fisik maupun tekanan psiko-
logis—tidak hanya merusak karakter peserta didik, tetapi juga mele-
mahkan kecerdasan dan keberanian berpikir. Anak-anak yang dididik 
dengan ketakutan akan tumbuh menjadi pribadi yang licik, pasif, dan tidak 
kreatif. Kritik ini sangat relevan dengan konteks pendidikan agama yang 
sering mengandalkan ancaman moral dan hukuman simbolik. Pendidikan 
semacam itu, menurut Ibn Khaldun, bukan hanya tidak efektif, tetapi juga 
berbahaya bagi masa depan masyarakat.

Ibn Khaldun menekankan bahwa pendidikan harus disesuaikan 
dengan tahapan perkembangan kognitif dan sosial peserta didik. Ia 
menolak metode pengajaran yang memaksakan materi kompleks secara 
dini, karena pemaksaan semacam itu akan mematikan minat belajar dan 
merusak struktur berpikir. Pendidikan yang membebaskan, dalam perspek-
tif Ibn Khaldun, adalah pendidikan yang bertahap, kontekstual, dan realis-
tis. Guru harus memahami latar sosial dan kemampuan peserta didik, 
bukan sekadar mengejar target kurikulum yang abstrak.

Salah satu kontribusi besar Ibn Khaldun adalah penekanannya pada 
pengalaman dan realitas sosial sebagai sumber belajar. Ia mengingatkan 

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 137



bahwa ilmu yang terlepas dari realitas hidup akan kehilangan daya transfor-
masinya. Pendidikan harus membantu peserta didik memahami dinamika 
masyarakat, sejarah, dan relasi kekuasaan agar mereka mampu membaca 
dunia secara kritis. Dalam konteks fiqih, ini berarti hukum tidak boleh 
diajarkan sebagai norma abstrak yang ahistoris, tetapi sebagai respons 
etis terhadap realitas sosial yang terus berubah. Pendidikan fiqih yang 
mengabaikan konteks sosial berisiko melahirkan ketidakadilan atas nama 
kepatuhan.

Ibn Khaldun juga memperkenalkan konsep malakah, yakni kemam-
puan intelektual yang terbentuk melalui latihan berulang dan pema-
haman mendalam. Pendidikan yang baik bukan yang membuat peserta 
didik menghafal banyak informasi, tetapi yang membentuk malakah 
berpikir—kemampuan menalar, menganalisis, dan mengambil pelajaran 
dari pengalaman. Konsep ini sangat sejalan dengan gagasan pendidikan 
pembebasan, karena malakah tidak dapat tumbuh dalam iklim ketakutan 
dan pemaksaan. Ia membutuhkan kebebasan berpikir, dialog, dan ruang 
refleksi.

Dalam kerangka sosial-politik, Ibn Khaldun menyadari bahwa pendi-
dikan sering digunakan sebagai alat reproduksi kekuasaan. Nilai, norma, 
dan pengetahuan yang diajarkan sering kali mencerminkan kepentingan 
kelompok dominan. Oleh karena itu, pendidikan memiliki potensi ganda: 
ia bisa menjadi alat pembebasan atau alat penjinakan. Pendidikan yang 
membebaskan harus menyadari dimensi ideologis ini dan berani meng-
kritisi struktur sosial yang tidak adil. Kesadaran semacam ini menjadikan 
pendidikan bukan sekadar sarana adaptasi, tetapi juga sarana transformasi 
sosial.

Ibn Khaldun juga mengaitkan kualitas pendidikan dengan naik turun-
nya peradaban. Masyarakat yang mendidik generasinya dengan cara 
represif dan tidak rasional akan mengalami kemunduran intelektual dan 
moral. Sebaliknya, masyarakat yang membangun pendidikan berbasis 
pemahaman, kebebasan berpikir, dan keadilan sosial akan memiliki daya 
tahan peradaban yang lebih kuat. Pandangan ini menegaskan bahwa 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan138



pendidikan bukan urusan teknis semata, melainkan persoalan strategis 
bagi masa depan umat.

Dalam konteks fiqih pendidikan yang membebaskan, pemikiran Ibn 
Khaldun menegaskan bahwa pembebasan intelektual harus berjalan seiring 
dengan pembebasan sosial. Tidak cukup membebaskan akal individu jika 
struktur sosial tetap menindas. Pendidikan harus membekali peserta didik 
dengan kesadaran historis dan sosial agar mereka mampu memahami posisi 
dirinya dalam masyarakat dan berkontribusi pada perubahan yang adil.

QS. Al-Hujurat [49]: 13

وقَبَآَئلَِ  باًۭ  شُعوُ وجََعلَنْكَٰمُْ  وأَُنثىَٰ  ذكَرٍَۢ  منِّ  خلَقَْنكَٰمُ  إِناَّ  ٱلناَّسُ  هاَ  يَـٰٓأَيُّ

لتِعَاَرفَوُٓا۟ ۚ إِنَّ أَكرْمَكَمُْ عنِدَ ٱللهَِّ أَتقْىَكٰمُْ
“Wahai manusia, sungguh Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar 
kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi 
Allah adalah yang paling bertakwa.”

Ayat ini meletakkan dasar antropologi sosial Islam: manusia adalah 
makhluk relasional. Pendidikan tidak boleh memutus manusia dari konteks 
sosialnya. Li ta‘ārafū (agar saling mengenal) menunjukkan bahwa interaksi 
sosial adalah medan pembelajaran nilai, kesadaran, dan tanggung jawab 
kolektif. Pendidikan Islam yang membebaskan harus peka terhadap struk-
tur sosial, relasi kuasa, dan dinamika peradaban.

QS. An-Nahl [16]: 90

بْىَٰ إِنَّ ٱللهََّ يأَْمرُُ بٱِلعْدَْلِ وٱَلْإِحْسنَِٰ وإَِيتآَءِ ذىِ ٱلقْرُ
“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil, berbuat kebajikan, dan 
memberi kepada kerabat.”

Ayat ini menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam tidak berhenti 
pada kesalehan personal, tetapi berlanjut pada keadilan sosial dan 

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 139



solidaritas. Pendidikan yang mengabaikan dimensi sosial berisiko mela-
hirkan individu saleh tetapi abai terhadap ketimpangan dan ketidakadilan 
struktural.

Hadits – Tanggung Jawab Kolektif

ِ كُ�لكُّمُْ راَعٍ وكَُ�لكُّمُْ مسَْئوُلٌ عنَْ رعَيِتَّهِ
“Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap kalian akan dimintai 
pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” (HR. Al-Bukhari, no. 893, HR. 
Muslim, no. 1829)

Hadits ini menegaskan dimensi tanggung jawab sosial dalam 
pendidikan. Manusia tidak hidup untuk dirinya sendiri. Pendidikan 
yang membebaskan membentuk kesadaran bahwa setiap individu adalah 
bagian dari jaringan sosial yang saling memengaruhi dan saling bertang-
gung jawab.

Dengan demikian, Ibn Khaldun memperluas cakrawala pendidikan 
Islam dari sekadar pembentukan individu saleh menjadi pembangunan 
masyarakat beradab. Pendidikan yang mengabaikan dimensi sosial akan 
melahirkan kesalehan individual yang terasing, sementara pendidikan 
yang peka terhadap realitas sosial berpotensi melahirkan manusia merdeka 
yang mampu mengubah dunia. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke 
Ibn Rushd dan kebebasan berpikir, untuk melihat bagaimana tradisi 
Islam secara tegas membela rasionalitas dan kebebasan intelektual dalam 
memahami agama dan kehidupan.

Ibn Rushd dan kebebasan berpikir 
Ibn Rushd menempati posisi yang sangat penting dalam sejarah pendidikan 
Islam sebagai pembela kebebasan berpikir dan rasionalitas yang berakar 
kuat pada iman. Ia menolak dikotomi palsu antara akal dan wahyu, serta 
menentang pandangan yang memosisikan berpikir kritis sebagai ancaman 
bagi agama. Bagi Ibn Rushd, justru penolakan terhadap akal yang sahih 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan140



merupakan bentuk pengkhianatan terhadap pesan Ilahi. Pemikirannya 
memberikan fondasi teologis dan filosofis yang kokoh bagi fiqih pendidikan 
yang membebaskan, karena ia menegaskan bahwa kebebasan berpikir 
bukanlah penyimpangan, melainkan kewajiban keagamaan.

Dalam karya terkenalnya Fasl al-Maqal, Ibn Rushd menegaskan bahwa 
berpikir rasional adalah perintah agama. Ia berargumentasi bahwa 
Al-Qur’an sendiri memerintahkan manusia untuk merenung, berpikir, 
dan menggunakan akalnya dalam memahami tanda-tanda Tuhan di alam 
dan sejarah. Karena itu, filsafat dan logika tidak hanya boleh dipelajari, 
tetapi wajib bagi mereka yang memiliki kemampuan. Argumen ini sangat 
radikal pada masanya dan tetap relevan hingga kini, terutama di tengah 
praktik pendidikan agama yang sering membatasi ruang berpikir atas 
nama kesalehan.

Ibn Rushd juga mengkritik keras sakralisasi penafsiran. Ia membe-
dakan antara wahyu sebagai kebenaran Ilahi dan tafsir manusia yang selalu 
bersifat terbatas dan historis. Ketika tafsir diperlakukan sebagai kebenaran 
mutlak yang tak boleh dikritik, agama kehilangan daya hidupnya dan beru-
bah menjadi dogma yang menindas. Pendidikan Islam yang membebaskan 
harus belajar dari keberanian Ibn Rushd ini: menghormati teks suci tanpa 
membekukan pemahaman manusia atasnya. Dengan cara ini, pendidikan 
dapat menjaga kesetiaan pada wahyu sekaligus membuka ruang dialog 
intelektual yang sehat.

Dalam perspektif pedagogis, Ibn Rushd menolak pendekatan pendi-
dikan yang melarang pertanyaan. Baginya, pertanyaan adalah tanda 
hidupnya akal dan prasyarat pencarian kebenaran. Pendidikan yang mema-
tikan pertanyaan sama saja dengan mematikan potensi manusia sebagai 
makhluk berakal. Ia menegaskan bahwa perbedaan pendapat adalah kenis-
cayaan dalam pencarian kebenaran, dan keberagaman pandangan justru 
memperkaya pemahaman. Sikap ini menunjukkan bahwa kebebasan 
berpikir dalam Islam selalu berjalan seiring dengan tanggung jawab inte-
lektual dan adab perbedaan.

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 141



Ibn Rushd juga menekankan pentingnya metode demonstratif 
(burhani) dalam pendidikan. Pengetahuan tidak boleh dibangun di atas 
asumsi lemah atau otoritas semata, tetapi harus didukung oleh argu-
men rasional yang dapat diuji. Dalam konteks fiqih, pendekatan burhani 
membantu membedakan antara prinsip universal dan penerapan konteks-
tual. Pendidikan fiqih yang membebaskan perlu mengadopsi pendekatan 
ini agar hukum tidak berubah menjadi dogma yang kebal kritik, tetapi 
tetap terbuka terhadap evaluasi rasional dan etis.

Keberanian Ibn Rushd membela kebebasan berpikir membuatnya 
mengalami penolakan dan marginalisasi. Karyanya dibakar, pandangan-
nya dicurigai, dan pengaruhnya di dunia Islam sempat meredup. Namun 
justru ironi inilah yang menegaskan pentingnya kebebasan berpikir dalam 
pendidikan: ketika nalar dibungkam, peradaban kehilangan daya inovasi-
nya. Sejarah menunjukkan bahwa pemikiran Ibn Rushd justru berkembang 
subur di Eropa dan menjadi salah satu fondasi Renaisans. Fakta ini menjadi 
cermin reflektif bagi dunia Islam tentang harga mahal yang harus dibayar 
ketika kebebasan berpikir dikorbankan.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, Ibn Rushd 
mengajarkan bahwa iman yang kuat tidak takut pada pertanyaan, dan 
kebenaran tidak runtuh oleh kritik rasional. Pendidikan yang setia pada 
ajaran Islam seharusnya membangun keberanian intelektual, bukan keta-
kutan epistemologis. Kebebasan berpikir yang diperjuangkan Ibn Rushd 
bukan kebebasan tanpa arah, melainkan kebebasan yang dibimbing oleh 
tujuan etis dan pencarian kebenaran.

Lebih jauh, Ibn Rushd menunjukkan bahwa kebebasan berpikir adalah 
syarat kemajuan peradaban. Tanpa nalar yang merdeka, ilmu akan stag-
nan, hukum akan kaku, dan agama akan kehilangan daya transformasinya. 
Pendidikan Islam yang ingin kembali memainkan peran peradaban harus 
berani menghidupkan kembali semangat rasionalitas dan kebebasan inte-
lektual yang diperjuangkan Ibn Rushd.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan142



QS. Al-Zumar [39]: 18

ٱللهَُّ  أُو۟لَـٰٓئكَِ ٱلذَّيِنَ هدَىَٰهمُُ   ۚ ُٓۥ  أَحْسنَهَ ٱلقْوَلَْ فيَتَبَّعِوُنَ  ٱلذَّيِنَ يسَْتمَعِوُنَ 

وأَُو۟لَـٰٓئكَِ همُْ أُو۟لوُا۟ ٱلْأَلبْبَِٰ
“(Yaitu) orang-orang yang mendengarkan berbagai pendapat lalu mengikuti 
yang terbaik di antaranya. Mereka itulah orang-orang yang diberi petunjuk oleh 
Allah dan mereka itulah orang-orang yang berakal.”

Ayat ini memberi legitimasi ilahi terhadap pluralitas pandangan 
dan proses seleksi rasional. Mendengarkan banyak pendapat bukan 
tanda kebingungan iman, melainkan ciri ulul albab. Pendidikan Islam 
yang membebaskan menjadikan ayat ini sebagai dasar bahwa kebenaran 
tidak takut pada dialog, dan iman tidak rapuh oleh perbedaan argumen.

QS. Al-Baqarah [2]: 256

لآَ إِكرْاَهَ فىِ ٱلديِّنِ
“Tidak ada paksaan dalam agama.”

Ayat ini sering dipersempit pada konteks konversi agama, padahal 
implikasinya lebih luas: tidak ada paksaan dalam kesadaran iman dan 
cara berpikir. Pendidikan yang memaksa keyakinan atau mematikan nalar 
bertentangan langsung dengan prinsip Qur’ani ini. Kebebasan berpikir 
adalah syarat tanggung jawab iman.

Hadits – Ruang Sah bagi Perbedaan Berpikir

ۭ ٌ ُٓۥ أَجْر َلهَ ُٓۥ أَجْراَنِ وإَِنْ أَخْطأََ ف َلهَ َاكِمُ فأََصَابَ ف إِذاَ ٱجْتهَدََ ٱلْح
“Jika seorang mujtahid berijtihad lalu benar, ia mendapat dua pahala; jika 
keliru, ia mendapat satu pahala.” (HR. Al-Bukhari, no. 7352, HR. Muslim, no. 
1716)

Hadits ini adalah jaminan profetik atas kebebasan berpikir yang 
bertanggung jawab. Kesalahan dalam berpikir tidak dihukum jika 

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 143



dilakukan melalui proses ijtihad yang jujur. Pendidikan Islam yang meng-
hukum kesalahan berpikir telah menyimpang dari prinsip ini dan berubah 
menjadi otoritarianisme epistemik.

Dengan demikian, Ibn Rushd memberikan puncak argumentatif 
dalam Bab 6: bahwa pembebasan nalar bukan hanya mungkin dalam 
Islam, tetapi merupakan bagian dari kewajiban keagamaan dan fondasi 
peradaban. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir, 
membaca ulang warisan klasik secara kritis, untuk merumuskan bagai-
mana tradisi ulama klasik dapat menjadi sumber inspirasi pembaruan 
pendidikan Islam yang membebaskan, tanpa terjebak pada romantisme 
masa lalu atau pembekuan pemikiran.

Membaca ulang warisan klasik secara kritis 
Membaca ulang warisan ulama klasik secara kritis merupakan langkah 
yang tak terelakkan dalam upaya membangun fiqih pendidikan yang 
membebaskan. Sikap kritis di sini tidak dimaknai sebagai penolakan atau 
pengingkaran terhadap otoritas tradisi, melainkan sebagai cara paling setia 
untuk merawatnya. Tradisi yang hidup adalah tradisi yang terus dibaca, 
ditafsirkan, dan dikontekstualkan, bukan tradisi yang dibekukan menjadi 
dogma. Ketika warisan klasik diperlakukan sebagai kebenaran final yang 
tak boleh disentuh, ia justru kehilangan daya pembebasannya dan berubah 
menjadi beban historis.

Para ulama klasik sendiri tidak pernah membangun tradisi keilmuan 
di atas kepatuhan buta. Al-Ghazali, Ibn Sina, Ibn Khaldun, dan Ibn Rushd 
adalah figur-figur yang berani mengkritik zamannya sendiri, berdialog 
dengan pemikiran lain, dan bahkan berbeda tajam dengan guru atau arus 
utama. Membaca mereka secara kritis berarti meneladani keberanian 
intelektual dan metode berpikir mereka, bukan sekadar mengulang kesim-
pulan mereka. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa kesetiaan pada 
tradisi Islam harus diwujudkan melalui gerak ganda: memahami konteks 
historis teks dan pemikiran klasik, lalu menafsirkan kembali maknanya 
bagi konteks kekinian.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan144



Masalah besar pendidikan Islam kontemporer sering kali bukan terle-
tak pada tradisi klasik itu sendiri, melainkan pada cara tradisi itu diwa-
riskan. Pemikiran ulama dipersempit menjadi kutipan singkat, pendapat 
dipisahkan dari argumen, dan kesimpulan dilepaskan dari konteks sosial-
nya. Dalam kondisi ini, fiqih dan pendidikan kehilangan sifat dinamisnya 
dan berubah menjadi kumpulan jawaban siap pakai. Wael B. Hallaq (2009) 
mengingatkan bahwa tradisi fiqih klasik hidup karena adanya proses ijti-
had, perbedaan, dan negosiasi makna, bukan karena keseragaman dan 
pembekuan.

Membaca ulang warisan klasik secara kritis juga menuntut kesa-
daran historis. Para ulama klasik hidup dalam konteks sosial, politik, dan 
budaya yang sangat berbeda dengan dunia modern. Masalah, tantangan, 
dan struktur masyarakat yang mereka hadapi tidak selalu identik dengan 
realitas hari ini. Oleh karena itu, mengambil jawaban mereka secara literal 
tanpa mempertimbangkan perubahan konteks justru bertentangan dengan 
semangat ijtihad yang mereka wariskan. Ibn Khaldun (2005) telah meng-
ingatkan bahwa hukum dan praktik sosial harus dipahami dalam bingkai 
sejarah, karena realitas manusia selalu berubah.

Pendekatan kritis juga membantu kita membedakan antara nilai 
universal dan formulasi historis. Nilai-nilai seperti keadilan, kemaslaha-
tan, penghormatan terhadap akal, dan pembentukan akhlak merupakan 
inti ajaran Islam yang melampaui ruang dan waktu. Namun cara nilai-
nilai tersebut diterjemahkan ke dalam sistem pendidikan dan hukum 
selalu bersifat kontekstual. Pendidikan Islam yang membebaskan harus 
berani mempertahankan nilai universal sambil memperbarui bentuk dan 
metodenya agar relevan dengan tantangan zaman, termasuk tantangan 
demokrasi, hak asasi manusia, dan perkembangan ilmu pengetahuan.

Membaca ulang secara kritis juga berarti menghindari romantisme 
masa lalu. Mengidealkan era klasik tanpa menyadari konflik, keterbatasan, 
dan ketegangan internalnya hanya akan melahirkan nostalgia yang tidak 
produktif. Para ulama klasik adalah manusia yang hidup dalam pergulatan 
zamannya, dengan keberhasilan dan keterbatasannya. Pendidikan Islam 

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 145



yang membebaskan tidak membutuhkan mitos kesempurnaan masa lalu, 
tetapi inspirasi metodologis untuk menghadapi persoalan masa kini secara 
kreatif dan bertanggung jawab.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, warisan klasik 
harus diposisikan sebagai sumber inspirasi etis dan metodologis, bukan 
sebagai penjara intelektual. Kita belajar dari Al-Ghazali tentang penting-
nya pendidikan moral, dari Ibn Sina tentang rasionalitas dan sistematika, 
dari Ibn Khaldun tentang kesadaran sosial dan historis, serta dari Ibn 
Rushd tentang keberanian berpikir dan kebebasan intelektual. Keempatnya 
memberi pelajaran bahwa pendidikan Islam yang hidup selalu bergerak di 
antara iman, akal, dan realitas.

Membaca ulang secara kritis juga menuntut keberanian institusional. 
Lembaga pendidikan Islam perlu membuka ruang dialog antara tradisi 
klasik dan ilmu modern, antara teks dan konteks, antara nilai dan realitas 
sosial. Kurikulum, metode pengajaran, dan evaluasi perlu dirancang ulang 
agar tidak sekadar mewariskan jawaban, tetapi melatih kemampuan berpi-
kir, menilai, dan bertanggung jawab. Pendidikan yang hanya melestarikan 
masa lalu tanpa kemampuan menafsirkan masa kini akan kehilangan 
relevansinya bagi generasi baru.

QS. Al-Baqarah [2]: 143

وكَذَلَٰكَِ جَعلَنْكَٰمُْ أُمةًَّۭ وسََطاًۭ لتِّكَوُنوُا۟ شهُدَآَءَ علَىَ ٱلناَّسِ
“Dan demikianlah Kami jadikan kamu umat yang wasath (moderat) agar 
kamu menjadi saksi atas manusia.”

Ayat ini menegaskan prinsip wasathiyyah—keseimbangan dan 
keadilan—sebagai sikap epistemologis. Membaca warisan klasik secara 
kritis bukan sikap ekstrem yang menolak tradisi, dan bukan pula sikap 
taklid yang membekukannya. Pendidikan Islam yang membebaskan 
memerlukan pembacaan yang adil: menghargai warisan, sekaligus 
berani mengoreksinya.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan146



QS. Az-Zukhruf [43]: 22

بلَْ قاَلوُٓا۟ إِناَّ وجَدَْنآَ ءاَبآَءنَاَ علَىَٰٓ أُمةٍَّۢ وإَِناَّ علَىَٰٓ ءاَثرَٰهِمِ مهُّتْدَوُنَ
“Mereka berkata: ‘Kami mendapati nenek moyang kami menganut suatu 
agama, dan kami mengikuti jejak mereka.’”

Ayat ini mengkritik taqlid ahistoris—mengikuti warisan tanpa kesa-
daran kritis. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menjadi peringatan agar 
tradisi keilmuan Islam tidak diperlakukan sebagai museum, tetapi sebagai 
dialog hidup yang terus berkembang sesuai tantangan zaman.

Hadits – Pembaruan dalam Agama

إِنَّ ٱللهََّ يبَعْثَُ لهِذَٰهِِ ٱلْأُمةَِّ علَىَٰ رأَْسِ كلُِّ ماِئةَِ سَنةٍَ منَْ يُجدَِّدُ لهَاَ ديِنهَاَ
“Sesungguhnya Allah akan mengutus untuk umat ini pada setiap awal seratus 
tahun seseorang yang memperbarui agamanya.” (HR. Abu Dawud, no. 4291, 
Dinilai sahih)

Hadits ini memberi legitimasi profetik pada tajdid (pembaruan). 
Pembaruan tidak berarti merombak agama, tetapi menghidupkan kembali 
ruhnya. Dalam pendidikan, tajdid berarti membaca ulang warisan klasik 
agar tetap membebaskan manusia, bukan membelenggunya.

Dengan demikian, membaca ulang warisan ulama klasik secara kritis 
merupakan jembatan antara kesetiaan dan pembaruan. Ia memungkinkan 
pendidikan Islam tetap berakar pada tradisi sambil bergerak maju menja-
wab tantangan zaman. Inilah sikap yang paling sesuai dengan ruh fiqih 
pendidikan yang membebaskan: setia pada nilai, terbuka pada perubahan, 
dan berani berpikir. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke Bab 7 tentang 
mazhab fiqih dan pendidikan, untuk melihat bagaimana keragaman 
mazhab dapat menjadi sumber fleksibilitas dan pembebasan, bukan alasan 
pembekuan dan konflik.

Warisan Ulama Klasik tentang Pendidikan 147



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan148



BAB 7
MAZHAB FIQIH DAN PENDIDIKAN

Bab 7 mengajak pembaca memasuki wilayah yang sering dianggap sensi-
tif dalam pendidikan Islam, yakni mazhab fiqih. Selama berabad-abad, 
mazhab telah memainkan peran penting dalam menjaga kesinambungan 
hukum Islam dan memberikan kerangka metodologis bagi umat. Namun 
dalam praktik pendidikan, mazhab tidak jarang direduksi menjadi iden-
titas kaku yang menutup ruang dialog dan membatasi kebebasan berpikir. 
Bab ini berangkat dari satu pertanyaan mendasar: apakah mazhab fiqih 
merupakan sumber pembebasan atau justru instrumen pembekuan 
dalam pendidikan Islam?

Secara historis, mazhab fiqih lahir bukan sebagai sistem penyera-
gaman, melainkan sebagai jawaban kreatif atas keragaman realitas. Para 
imam mazhab hidup dalam konteks sosial dan geografis yang berbeda, 
menghadapi persoalan umat yang beragam, dan menggunakan metode 

149



ijtihad yang khas. Perbedaan pendapat bukan anomali, melainkan konseku-
ensi logis dari penggunaan akal dan metodologi dalam memahami wahyu. 
Dengan demikian, mazhab sejatinya adalah bukti bahwa Islam mengakui 
pluralitas pemahaman dan membuka ruang bagi kebebasan berpikir yang 
bertanggung jawab.

Masalah muncul ketika mazhab diajarkan dalam pendidikan sebagai 
produk final yang tak boleh dipertanyakan, bukan sebagai proses ijtihad 
yang hidup. Pendidikan fiqih sering berhenti pada “apa kata mazhab”, 
tanpa mengajak peserta didik memahami mengapa suatu pendapat lahir, 
metode apa yang digunakan, dan konteks sosial apa yang melatarbelakang-
inya. Dalam kondisi ini, mazhab berubah dari jalan pemahaman menjadi 
pagar pembatas. Peserta didik belajar loyalitas mazhab, tetapi kehilangan 
kemampuan menalar dan menilai secara etis.

Bab ini menegaskan bahwa kesetiaan pada mazhab tidak harus beru-
jung pada taklid buta. Para imam mazhab sendiri menolak diposisikan 
sebagai otoritas absolut. Mereka mendorong murid-muridnya untuk berpi-
kir, mengkritik, dan bahkan berbeda pendapat ketika memiliki argumen 
yang lebih kuat. Sikap ini menunjukkan bahwa mazhab sejatinya adalah 
alat pedagogis untuk melatih nalar hukum, bukan tujuan akhir pendidikan 
fiqih. Pendidikan Islam yang membebaskan harus menghidupkan kembali 
semangat ini.

Dalam konteks fiqih pendidikan yang membebaskan, mazhab dapat 
berfungsi sebagai laboratorium intelektual. Melalui perbandingan 
mazhab, peserta didik diajak memahami bahwa hukum Islam dibangun 
melalui penalaran, bukan diturunkan sebagai paket siap pakai. Mereka 
belajar menghargai perbedaan, mengenali argumentasi, dan menyadari 
bahwa kebenaran fiqih bersifat ijtihadi dan kontekstual. Pendekatan ini 
tidak melemahkan iman, justru menguatkannya melalui pemahaman yang 
sadar dan rasional.

Bab 7 juga akan mengkritik penggunaan mazhab sebagai alat legiti-
masi kekuasaan dan penindasan pedagogis. Ketika satu mazhab dipak-
sakan sebagai satu-satunya kebenaran, pendidikan berubah menjadi ruang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan150



kontrol, bukan ruang belajar. Sikap eksklusif ini tidak hanya merusak 
iklim intelektual, tetapi juga bertentangan dengan tradisi ikhtilaf yang 
dijunjung tinggi dalam sejarah Islam. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan 
bahwa pluralitas hukum merupakan kekuatan utama fiqih Islam, bukan 
kelemahannya.

Pembahasan dalam bab ini akan difokuskan pada bagaimana empat 
mazhab besar—Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali—memiliki pandangan 
dan pendekatan pendidikan yang beragam, serta bagaimana keragaman 
tersebut dapat dimanfaatkan untuk membangun pendidikan yang lebih 
manusiawi dan membebaskan. Setiap mazhab akan dibaca bukan sebagai 
identitas eksklusif, tetapi sebagai sumber inspirasi metodologis dan etis.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan pendidikan dalam mazhab 
Hanafi, yang dikenal dengan fleksibilitas rasional dan kepekaannya terha-
dap realitas sosial. Dari sana, pembahasan akan bergerak ke mazhab-maz-
hab lain hingga tiba pada refleksi tentang fleksibilitas mazhab dan peluang 
pembebasan. Dengan pendekatan ini, Bab 7 ingin menegaskan bahwa 
keragaman mazhab fiqih bukan hambatan, melainkan modal intelektual 
dan pedagogis untuk membangun pendidikan Islam yang merdeka, dialo-
gis, dan berkeadaban.

Pendidikan dalam mazhab Hanafi 
Mazhab Hanafi dikenal luas sebagai mazhab yang paling fleksibel dan 
rasional dalam tradisi fiqih Islam. Fleksibilitas ini bukan lahir dari sikap 
permisif tanpa prinsip, melainkan dari keberanian metodologis untuk 
menggunakan akal secara luas dalam memahami teks dan realitas. Dalam 
konteks pendidikan, mazhab Hanafi memberikan kontribusi penting bagi 
pengembangan pendidikan fiqih yang membebaskan, karena ia menem-
patkan nalar manusia, pengalaman sosial, dan tujuan kemaslahatan sebagai 
elemen penting dalam proses pembelajaran hukum.

Abu Hanifah, pendiri mazhab ini, dikenal sebagai ulama yang sangat 
menekankan diskusi, dialog, dan latihan berpikir kritis. Ia tidak mendidik 

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 151



murid-muridnya dengan metode ceramah satu arah, melainkan melalui 
perdebatan intens, simulasi kasus, dan pertukaran argumen. Pendidikan 
fiqih dalam tradisi Hanafi bersifat partisipatif dan dialogis. Murid tidak 
hanya diajak menghafal pendapat guru, tetapi dilatih untuk memahami 
alasan hukum, menguji argumen, dan bahkan berbeda pendapat. Pola ini 
menunjukkan bahwa sejak awal, pendidikan fiqih dalam mazhab Hanafi 
berorientasi pada pembentukan malakah berpikir, bukan sekadar loyalitas 
mazhab.

Salah satu ciri utama mazhab Hanafi adalah penggunaan ra’yu dan 
istihsan sebagai instrumen ijtihad. Ra’yu bukan opini subjektif yang liar, 
melainkan penalaran rasional yang bertanggung jawab untuk menjawab 
persoalan yang tidak ditemukan secara eksplisit dalam teks. Istihsan, yang 
sering disalahpahami, pada hakikatnya adalah keberanian meninggalkan 
analogi kaku demi mencapai keadilan dan kemaslahatan yang lebih besar. 
Dalam perspektif pendidikan, pendekatan ini mengajarkan bahwa hukum 
Islam tidak boleh dilepaskan dari tujuan kemanusiaannya. Peserta didik 
dilatih untuk melihat hukum sebagai sarana keadilan, bukan sebagai 
jebakan formalitas.

Mazhab Hanafi juga berkembang di wilayah perkotaan yang kosmo-
polit, seperti Kufah, yang sarat dengan keragaman budaya, ekonomi, 
dan sosial. Konteks ini membentuk sensitivitas mazhab terhadap realitas 
sosial dan kebutuhan masyarakat. Pendidikan fiqih dalam tradisi Hanafi 
tidak mungkin bersifat hitam-putih, karena realitas yang dihadapi sangat 
kompleks. Oleh karena itu, pendidikan Hanafi secara implisit mengajarkan 
keterampilan membaca konteks dan memahami pluralitas kehidupan. 
Ini merupakan fondasi penting bagi pendidikan yang membebaskan, 
karena pembebasan selalu berangkat dari pemahaman realitas, bukan dari 
abstraksi normatif semata.

Dalam tradisi Hanafi, otoritas guru tidak bersifat absolut. Murid 
diberi ruang untuk bertanya, mengkritik, dan mengembangkan pandangan 
sendiri selama berada dalam kerangka metodologi yang sahih. Sikap ini 
sejalan dengan semangat Abu Hanifah yang menolak diposisikan sebagai 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan152



sumber kebenaran mutlak. Ia bahkan terkenal dengan pernyataannya 
bahwa pendapatnya bisa benar dan bisa salah, sementara pendapat orang 
lain bisa salah dan bisa benar. Pernyataan ini merupakan pelajaran peda-
gogis yang sangat kuat tentang kerendahan hati intelektual dan kebebasan 
berpikir.

Mazhab Hanafi juga memberikan kontribusi penting dalam pendi-
dikan hukum yang adaptif. Dalam menghadapi perubahan zaman dan 
kondisi sosial, pendekatan Hanafi memungkinkan penyesuaian hukum 
tanpa kehilangan prinsip dasarnya. Dalam pendidikan, ini berarti peserta 
didik diajak memahami bahwa fiqih bukan sistem tertutup, melainkan 
tradisi hidup yang terus berdialog dengan realitas. Pendidikan fiqih yang 
membebaskan tidak mencetak penjaga masa lalu, tetapi penafsir masa kini 
yang bertanggung jawab.

Namun demikian, potensi pembebasan dalam mazhab Hanafi sering 
kali tereduksi dalam praktik pendidikan modern. Mazhab diajarkan 
sebagai kumpulan fatwa yang harus diikuti, bukan sebagai metodologi 
berpikir yang harus dipahami. Akibatnya, fleksibilitas dan keberanian 
rasional yang menjadi ciri khas mazhab Hanafi justru hilang. Pendidikan 
Islam yang membebaskan perlu mengembalikan ruh metodologis mazhab 
ini, bukan sekadar mengajarkan hasil-hasilnya.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, mazhab Hanafi 
menawarkan pelajaran penting: keberanian menggunakan akal dalam 
bingkai etika dan kemaslahatan. Pendidikan yang meneladani tradisi 
Hanafi akan melatih peserta didik menjadi pemikir hukum yang sensitif 
terhadap realitas, terbuka terhadap perbedaan, dan berani bertanggung 
jawab atas pilihannya. Inilah pendidikan yang tidak menakut-nakuti nalar, 
tetapi mengasahnya untuk melayani keadilan dan kemanusiaan.

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 153



QS. An-Nisa’ [4]: 28

ِّفَ عنَكمُْ ۚ وخَلُقَِ ٱلْإِنسنَُٰ ضَعيِفاًۭ ِيدُ ٱللهَُّ أَن يُخفَ يرُ
“Allah hendak memberikan keringanan kepadamu, dan manusia diciptakan 
dalam keadaan lemah.”

Ayat ini menegaskan prinsip taysīr (kemudahan) sebagai orientasi 
hukum Islam. Pendidikan fiqih yang membebaskan menjadikan ayat ini 
sebagai fondasi pedagogis: hukum hadir untuk memampukan manusia, 
bukan menjeratnya. Prinsip ini sangat selaras dengan karakter mazhab 
Hanafi yang dikenal rasional, kontekstual, dan berorientasi kemaslahatan.

QS. Al-Baqarah [2]: 185

َ ِيدُ بكِمُُ ٱلعْسُرْ ِيدُ ٱللهَُّ بكِمُُ ٱليْسُرَْ ولَاَ يرُ يرُ
“Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran 
bagimu.”

Ayat ini menegaskan bahwa kesukaran bukan tujuan syariat. Dalam 
konteks pendidikan, fiqih yang membebaskan menolak metode pengajaran 
yang menakutkan, membingungkan, atau menutup akses belajar. Mazhab 
Hanafi menjadikan prinsip ini sebagai logika hukum dan pedagogi.

Hadits – Prinsip Memudahkan

ٌ إِنَّ ٱلديِّنَ يسُرْ
“Sesungguhnya agama itu mudah.” (HR. Al-Bukhari, no. 39)

Hadits ini sering dikutip, tetapi implikasinya jarang ditarik sampai 
ke wilayah pedagogi. Dalam mazhab Hanafi, kemudahan bukan sikap 
permisif, melainkan hasil penalaran hukum yang matang. Pendidikan 
fiqih yang membebaskan mengajarkan kemudahan yang bertanggung 
jawab, bukan simplifikasi sembrono.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan154



Hadits – Perintah Memudahkan dalam Mengajar

۟ يسَرِّوُا۟ ولَاَ تعُسَرِّوُا
“Mudahkanlah dan jangan mempersulit.” (HR. Al-Bukhari, no. 3038, HR. 
Muslim, no. 1734)

Hadits ini bersifat pedagogis langsung. Mengajar adalah bagian dari 
dakwah dan tarbiyah, sehingga prinsip taysīr wajib hadir. Pendidikan fiqih 
yang menakutkan peserta didik berarti menyalahi perintah Nabi.

Dengan demikian, pendidikan dalam mazhab Hanafi menunjukkan 
bahwa mazhab fiqih dapat menjadi jalan pembebasan, bukan belenggu. 
Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke pendidikan dalam mazhab 
Maliki, untuk melihat bagaimana tradisi yang sangat menghargai praktik 
sosial (‘amal ahl al-Madinah) juga memberikan kontribusi penting bagi 
pendidikan yang kontekstual dan manusiawi.

Pendidikan dalam mazhab Maliki 
Mazhab Maliki menawarkan perspektif pendidikan fiqih yang sangat 
kontekstual dan berakar pada praktik sosial, melalui prinsip ‘amal ahl 
al-Madinah—tradisi hidup masyarakat Madinah sebagai rujukan hukum. 
Prinsip ini menunjukkan bahwa pendidikan hukum dalam mazhab Maliki 
tidak berhenti pada teks normatif, tetapi memerhatikan bagaimana nilai-
nilai Islam dihidupi secara nyata dalam masyarakat. Dalam kerangka 
fiqih pendidikan yang membebaskan, pendekatan Maliki menegaskan 
bahwa pembelajaran hukum harus berpijak pada realitas sosial agar tetap 
manusiawi, relevan, dan bermakna.

Imam Malik memandang Madinah bukan sekadar kota, melain-
kan ruang pedagogis profetik—tempat nilai-nilai Islam dipraktikkan 
secara kolektif oleh generasi awal. Dengan menjadikan praktik sosial 
sebagai rujukan, mazhab Maliki mengajarkan bahwa pendidikan fiqih 
perlu memperhatikan kebiasaan, budaya, dan kemaslahatan publik. Peserta 
didik tidak hanya belajar “apa hukumnya”, tetapi juga “bagaimana hukum 

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 155



itu bekerja dalam kehidupan nyata”. Ini merupakan pelajaran penting 
bahwa hukum yang baik adalah hukum yang dapat dihidupi, bukan 
sekadar dihafalkan.

Dalam pendidikan, pendekatan Maliki mendorong observasi sosial 
dan pembacaan konteks sebagai bagian dari proses belajar. Peserta didik 
dilatih memahami bahwa nilai-nilai Islam tidak hadir di ruang hampa, 
melainkan berinteraksi dengan adat, ekonomi, dan relasi sosial. Pendekatan 
ini membebaskan pendidikan dari formalisme sempit dan membuka ruang 
bagi penilaian etis yang peka terhadap kondisi masyarakat. Ibn Khaldun 
(2005) menguatkan gagasan ini dengan menegaskan bahwa hukum dan 
pendidikan harus selaras dengan karakter sosial komunitas agar tidak 
melahirkan keterasingan.

Mazhab Maliki juga dikenal dengan penggunaan maslahah mursa-
lah, yakni pertimbangan kemaslahatan umum yang tidak secara ekspli-
sit disebutkan dalam teks, tetapi sejalan dengan tujuan syariat. Dalam 
konteks pendidikan, prinsip ini mengajarkan bahwa keputusan pedagogis 
harus mempertimbangkan dampaknya bagi perkembangan manusia dan 
masyarakat. Pendidikan fiqih yang membebaskan, dengan demikian, tidak 
terikat pada teks secara kaku, tetapi bergerak dalam koridor tujuan kema-
nusiaan—keadilan, perlindungan martabat, dan kesejahteraan bersama.

Dalam tradisi Maliki, otoritas ilmu dibangun melalui keteladanan 
dan konsistensi praktik, bukan melalui pemaksaan argumentasi. Imam 
Malik dikenal sangat berhati-hati dalam menyampaikan pendapat dan 
menolak menjadikan ilmunya sebagai alat kekuasaan. Sikap ini memberi-
kan teladan pedagogis bahwa pendidik fiqih seharusnya mengajar dengan 
kerendahan hati, kesabaran, dan integritas moral. Pendidikan yang membe-
baskan membutuhkan figur pendidik yang dipercaya karena adabnya, 
bukan ditakuti karena otoritasnya.

Mazhab Maliki juga mengajarkan penghormatan terhadap kera-
gaman lokal. Dengan mengakui praktik sosial sebagai sumber pertim-
bangan hukum, mazhab ini membuka ruang bagi variasi penerapan nilai 
Islam di berbagai konteks budaya. Dalam pendidikan, ini berarti peserta 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan156



didik belajar bahwa perbedaan praktik tidak selalu berarti penyimpangan, 
melainkan ekspresi kontekstual dari nilai yang sama. Pendekatan ini sangat 
penting untuk membangun sikap toleran, dialogis, dan terbuka—ciri utama 
pendidikan pembebasan.

Namun, seperti mazhab lainnya, potensi pembebasan dalam mazhab 
Maliki sering tereduksi ketika diajarkan secara tekstualistik. Prinsip ‘amal 
ahl al-Madinah dan maslahah sering disederhanakan menjadi dalil kaku 
tanpa pemahaman sosialnya. Pendidikan Islam yang membebaskan perlu 
menghidupkan kembali semangat kontekstual dan etis mazhab Maliki, 
bukan sekadar mewariskan rumusan hukumnya.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, mazhab Maliki 
mengajarkan bahwa hukum harus berpihak pada kehidupan. Pendidikan 
yang meneladani tradisi ini akan melatih peserta didik membaca realitas 
dengan empati, menilai hukum dengan kepekaan sosial, dan bertindak 
dengan tanggung jawab kolektif. Inilah pendidikan yang tidak memisah-
kan teks dari kehidupan, dan tidak memisahkan iman dari keadilan sosial.

QS. Al-Ahzab [33]: 21

ٌ لقَّدَْ كاَنَ ل�كَمُْ فىِ رسَُولِ ٱللهَِّ أُسْوةٌَ حَسنَةَ
“Sungguh, pada diri Rasulullah terdapat teladan yang baik bagimu.”

Ayat ini menegaskan bahwa keteladanan hidup adalah sumber utama 
pendidikan Islam. Pengetahuan tidak cukup dipahami sebagai teks, tetapi 
harus dihayati sebagai praktik nyata. Prinsip ini menjadi fondasi mazhab 
Maliki yang memberi bobot besar pada amal ahl al-Madinah—prak-
tik hidup masyarakat Madinah sebagai warisan pedagogis Rasulullah. 
Pendidikan yang membebaskan memandang nilai tidak hanya diajarkan, 
tetapi diteladankan dalam kehidupan sosial.

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 157



QS. An-Nahl [16]: 90

إِنَّ ٱللهََّ يأَْمرُُ بٱِلعْدَْلِ وٱَلْإِحْسنَِٰ
“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan.”

Ayat ini menekankan dimensi etika praksis. Keadilan dan ihsan bukan 
sekadar konsep, tetapi harus terwujud dalam tindakan sosial. Dalam pendi-
dikan fiqih, ayat ini mengingatkan bahwa hukum harus dipelajari dengan 
orientasi pembentukan keadilan nyata, bukan sekadar kepatuhan formal.

Hadits – Keteladanan sebagai Metode Pendidikan

ُموُنىِٓ أُصَلىِّ صَلوُّا۟ كَماَ رأََيتْ
“Salatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku salat.” (HR. Al-Bukhari, 
no. 631)

Hadits ini menunjukkan bahwa Nabi mendidik melalui contoh 
konkret, bukan sekadar instruksi verbal. Pendidikan berbasis praktik ini 
sejalan dengan pendekatan Maliki yang menilai tradisi hidup Madinah 
sebagai “kelas terbuka” tempat nilai Islam dipraktikkan dan diwariskan.

Hadits – Kebaikan yang Terlihat dalam Praktik

خيَرُْ ٱلناَّسِ أَنفْعَهُمُْ للِناَّسِ
“Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia lainnya.” 
(HR. Ahmad, no. 12403, Dinilai hasan)

Hadits ini mengukur kualitas manusia dari dampak sosialnya, bukan 
dari klaim kesalehan. Pendidikan fiqih yang membebaskan menilai keber-
hasilan belajar dari sejauh mana peserta didik mampu memberi manfaat 
nyata bagi lingkungannya.

Dengan demikian, pendidikan dalam mazhab Maliki memperkaya 
khazanah fiqih pendidikan dengan pendekatan yang kontekstual, sosial, 
dan berorientasi kemaslahatan. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan158



pendidikan dalam mazhab Syafi’i, untuk melihat bagaimana ketelitian 
metodologis dan disiplin keilmuan dapat berpadu dengan tujuan pembe-
basan tanpa jatuh pada formalisme kaku.

Pendidikan dalam mazhab Syafi’i 
Mazhab Syafi’i sering dipersepsikan sebagai mazhab yang paling tekstual 
dan sistematis, namun pembacaan yang cermat menunjukkan bahwa di 
balik ketelitian metodologisnya, mazhab ini menyimpan potensi besar bagi 
pendidikan fiqih yang membebaskan. Imam al-Syafi’i tidak membangun 
mazhabnya untuk membatasi nalar, melainkan untuk menertibkan cara 
berpikir hukum agar tidak terjebak pada subjektivitas dan kekacauan 
metodologis. Dalam konteks pendidikan, pendekatan Syafi’i menawarkan 
pelajaran penting tentang bagaimana kebebasan berpikir dapat berjalan 
seiring dengan disiplin intelektual.

Kontribusi terbesar Imam al-Syafi’i adalah peletakan fondasi 
ushul fiqih sebagai metodologi ilmiah. Dengan merumuskan sumber 
hukum dan cara penalarannya secara sistematis, ia mengajarkan 
bahwa pemahaman agama tidak boleh bersandar pada intuisi atau 
otoritas semata, tetapi harus melalui proses berpikir yang dapat 
dipertanggungjawabkan. Dalam pendidikan, ini berarti peserta 
didik dilatih untuk memahami struktur argumen, hierarki sumber, 
dan cara menarik kesimpulan secara sahih. Pendidikan fiqih yang 
membebaskan membutuhkan disiplin semacam ini agar kebebasan 
nalar tidak berubah menjadi relativisme tanpa arah.

Mazhab Syafi’i juga menekankan pentingnya bahasa dan 
pemahaman teks. Imam al-Syafi’i dikenal sangat mendalam dalam 
ilmu bahasa Arab dan menekankan bahwa kesalahan memahami 
bahasa dapat berujung pada kesalahan hukum. Dalam konteks 
pendidikan, perhatian terhadap bahasa melatih ketelitian berpikir 

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 159



dan kehati-hatian dalam menarik kesimpulan. Pendidikan yang 
membebaskan tidak berarti tergesa-gesa menyimpulkan, tetapi justru 
menghargai proses pemahaman yang mendalam dan bertanggung 
jawab.

Namun, ketelitian metodologis ini sering disalahpahami 
sebagai penutupan ruang kreativitas. Dalam praktik pendidikan, 
mazhab Syafi’i kerap diajarkan sebagai kumpulan aturan baku yang 
harus diikuti tanpa penjelasan metodologinya. Akibatnya, disiplin 
berubah menjadi formalisme, dan metodologi berubah menjadi 
dogma. Padahal, Imam al-Syafi’i sendiri adalah figur yang sangat 
dinamis, berpindah pendapat (qaul qadim dan qaul jadid) seiring 
perubahan konteks dan pemahamannya. Fakta ini menunjukkan 
bahwa perubahan pandangan adalah bagian sah dari tradisi Syafi’i, 
bukan pengkhianatan terhadapnya.

Dalam perspektif pendidikan pembebasan, mazhab Syafi’i 
mengajarkan tanggung jawab intelektual. Kebebasan berpikir 
bukan berarti bebas dari metode, melainkan bebas untuk berpikir 
secara benar. Peserta didik diajak memahami bahwa setiap pendapat 
harus disertai argumentasi yang jelas dan dapat diuji. Sikap ini 
membangun etos intelektual yang jujur dan rendah hati: berani 
berpikir, tetapi juga siap dikritik dan direvisi.

Mazhab Syafi’i juga memberikan kontribusi penting dalam 
pendidikan adab ilmiah. Imam al-Syafi’i dikenal dengan etika 
debatnya yang tinggi dan penghormatannya terhadap perbedaan. 
Ia mengajarkan bahwa kebenaran tidak selalu dimonopoli oleh satu 
pihak, dan perbedaan pendapat adalah bagian dari pencarian ilmu. 
Dalam pendidikan, ini berarti melatih peserta didik untuk berbeda 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan160



secara beradab, berdialog tanpa saling meniadakan, dan menghargai 
argumentasi lawan. Inilah kebebasan berpikir yang berakar pada 
adab, bukan pada ego.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, 
mazhab Syafi’i menawarkan keseimbangan penting antara kebebasan 
dan disiplin. Pendidikan yang meneladani tradisi ini akan 
melahirkan peserta didik yang kritis sekaligus metodologis, berani 
berpikir sekaligus bertanggung jawab. Tanpa disiplin, kebebasan 
akan kehilangan arah; tanpa kebebasan, disiplin akan berubah 
menjadi pengekangan.

QS. An-Nisa’ [4]: 59

هاَ ٱلذَّيِنَ ءاَمنَوُٓا۟ أَطيِعوُا۟ ٱللهََّ وأََطيِعوُا۟ ٱلرسَُّولَ وأَُو۟لىِ ٱلْأَمْرِ منِكمُْ ۖ  يَـٰٓأَيُّ

فإَِن تنَزَٰعَْتمُْ فىِ شىَْءٍۢ فرَدُوُّهُ إِلىَ ٱللهَِّ وٱَلرسَُّولِ
“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul serta 
ulil amri di antara kamu. Jika kamu berselisih pendapat tentang sesuatu, 
kembalikanlah ia kepada Allah dan Rasul.”

Ayat ini menegaskan kerangka metodologis penyelesaian perbe-
daan: ketaatan tidak bersifat buta, dan perselisihan diselesaikan melalui 
rujukan ilmiah kepada sumber primer. Pendidikan fiqih yang membebas-
kan memaknai ayat ini sebagai panggilan untuk disiplin epistemik—taat 
pada metode, bukan pada figur semata.

QS. Az-Zumar [39]: 9

قلُْ هلَْ يسَْتوَىِ ٱلذَّيِنَ يعَلْمَوُنَ وٱَلذَّيِنَ لاَ يعَلْمَوُنَ
“Katakanlah: Apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang 
yang tidak mengetahui?”

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 161



Ayat ini menegaskan martabat ilmu dan pembelajaran sistematis. 
Dalam pendidikan Islam, keutamaan ilmu bukan hanya pada isinya, tetapi 
pada cara memperolehnya secara sahih dan bertanggung jawab—sebuah 
prinsip yang sangat dijaga dalam mazhab Syafi’i.

Hadits – Kejujuran Ilmiah dan Tanggung Jawab

ُ عَ منِاَّ حدَيِثاً فحَفَظِهَُ حَتىَّٰ يبُلَغِّهَ �ِ نضَرََّ ٱللهَُّ ٱمْرأًَ سمَ
“Semoga Allah mencerahkan wajah seseorang yang mendengar hadits dari 
kami, lalu ia menjaganya hingga menyampaikannya.” (HR. At-Tirmidzi, no. 
2656, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menekankan amanah ilmiah: ketelitian, kejujuran trans-
misi, dan tanggung jawab intelektual. Pendidikan fiqih yang membebaskan 
tidak membenarkan pemotongan dalil atau penyederhanaan manipulatif, 
tetapi menuntut integritas akademik.

Dengan demikian, pendidikan dalam mazhab Syafi’i menunjukkan 
bahwa ketelitian metodologis bukan musuh pembebasan, melainkan salah 
satu syaratnya. Membaca mazhab ini secara utuh membantu kita melihat 
bahwa fiqih dapat diajarkan sebagai latihan berpikir yang matang, bukan 
sekadar hafalan hukum. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke pendi-
dikan dalam mazhab Hanbali, untuk melihat bagaimana kesetiaan pada 
teks dapat berpadu dengan keberanian moral dan kepekaan etis dalam 
pendidikan Islam.

Pendidikan dalam mazhab Hanbali 
Mazhab Hanbali kerap dipersepsikan sebagai mazhab yang paling ketat 
dan tekstual, namun pembacaan yang adil dan mendalam menunjukkan 
bahwa di balik kesetiaannya pada teks, mazhab ini menyimpan kebera-
nian moral dan integritas etis yang sangat relevan bagi pendidikan fiqih 
yang membebaskan. Kesetiaan pada nash dalam tradisi Hanbali bukan 
dimaksudkan untuk mematikan nalar, melainkan untuk menjaga agar 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan162



kekuasaan, kepentingan politik, dan spekulasi rasional tidak mereduksi 
pesan moral wahyu. Dalam konteks pendidikan, mazhab Hanbali meng-
ajarkan bahwa pembebasan tidak selalu berarti fleksibilitas metodologis, 
tetapi juga keteguhan etis.

Imam Ahmad bin Hanbal dikenal sebagai figur pendidik yang mene-
kankan kejujuran ilmiah dan keberanian moral. Ia menolak menjadikan 
ilmu sebagai alat legitimasi kekuasaan, bahkan ketika harus menghadapi 
tekanan politik yang berat. Sikap ini memberikan pelajaran pedagogis yang 
sangat penting: pendidikan fiqih tidak boleh tunduk pada kepentingan 
kekuasaan atau popularitas, tetapi harus setia pada kebenaran dan nurani. 
Pendidikan yang membebaskan tidak hanya melatih akal untuk berpikir, 
tetapi juga melatih karakter untuk berani bersikap adil, meskipun berisiko.

Dalam tradisi Hanbali, penghormatan terhadap hadis dan praktik 
Nabi menjadi pusat pendidikan fiqih. Namun penghormatan ini tidak 
identik dengan penolakan terhadap akal. Imam Ahmad menggunakan akal 
dalam menilai keotentikan riwayat, memahami konteks, dan menentukan 
relevansi praktik. Dengan kata lain, rasionalitas hadir sebagai alat verifi-
kasi dan pemahaman, bukan sebagai penguasa makna. Pendidikan yang 
meneladani tradisi ini akan melatih peserta didik untuk menghormati teks 
sekaligus bertanggung jawab dalam memahaminya.

Mazhab Hanbali juga menekankan kesederhanaan pedagogis. 
Pendidikan tidak diarahkan untuk memamerkan kecanggihan argumen-
tasi, tetapi untuk menjaga kemurnian niat dan kejelasan pesan. Dalam 
konteks pendidikan Islam kontemporer, sikap ini menjadi kritik penting 
terhadap kecenderungan menjadikan ilmu sebagai simbol status atau alat 
dominasi intelektual. Pendidikan fiqih yang membebaskan harus meng-
hindari elitisme keilmuan yang menjauhkan ilmu dari masyarakat dan 
martabat manusia.

Dalam hal metode, mazhab Hanbali menunjukkan kehati-hatian 
terhadap spekulasi rasional yang terlepas dari nilai etis. Sikap ini sering 
disalahpahami sebagai anti-rasionalitas, padahal yang ditolak adalah 
rasionalitas yang arogan dan ahistoris. Pendidikan yang membebaskan 

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 163



perlu belajar dari kehati-hatian ini agar kebebasan berpikir tidak berubah 
menjadi pembenaran ego atau relativisme nihilistik. Dengan demikian, 
mazhab Hanbali mengingatkan bahwa kebebasan intelektual harus selalu 
diimbangi dengan kerendahan hati epistemologis.

Dalam konteks pendidikan moral, mazhab Hanbali memberikan pene-
kanan kuat pada keteladanan dan konsistensi perilaku. Imam Ahmad 
dikenal tidak hanya melalui fatwanya, tetapi melalui sikap hidupnya yang 
sederhana dan teguh. Pendidikan yang membebaskan membutuhkan 
figur pendidik semacam ini—pendidik yang nilai-nilainya hidup dalam 
tindakan, bukan hanya dalam wacana. Keteladanan semacam ini memba-
ngun kepercayaan dan kesadaran, bukan ketakutan.

Namun, seperti mazhab lain, tradisi Hanbali juga berisiko tereduksi 
ketika diajarkan secara sempit. Kesetiaan pada teks dapat berubah menjadi 
literalisme kaku jika dilepaskan dari tujuan moral dan konteks kemanu-
siaan. Pendidikan Islam yang membebaskan harus membaca mazhab 
Hanbali secara proporsional: mengambil integritas etis dan keberanian 
moralnya, tanpa terjebak pada penutupan dialog dan pembekuan nalar.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, mazhab 
Hanbali mengajarkan bahwa keteguhan prinsip adalah bagian dari 
pembebasan. Tidak semua pembebasan berarti kelonggaran; sebagian 
pembebasan justru menuntut keberanian untuk berkata tidak pada keti-
dakadilan, manipulasi, dan penyalahgunaan agama. Pendidikan yang 
meneladani semangat Hanbali akan melahirkan manusia yang tidak hanya 
cerdas secara intelektual, tetapi juga kuat secara moral.

QS. Al-A‘raf [7]: 3

َ ٓۦ أَوْليِآَء ِ بكِّمُْ ولَاَ تتَبَّعِوُا۟ منِ دوُنهِ َّ ٱتبَّعِوُا۟ مآَ أُنزلَِ إِليَكْمُ منِّ ر
“Ikutilah apa yang diturunkan kepadamu dari Tuhanmu dan janganlah kamu 
mengikuti selain Dia sebagai pelindung.”

Ayat ini menegaskan primasi wahyu sebagai rujukan utama. Dalam 
konteks pendidikan, mazhab Hanbali menekankan pentingnya kesetiaan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan164



pada teks agar agama tidak larut dalam spekulasi bebas yang mengaburkan 
batas. Pendidikan fiqih yang membebaskan memaknai prinsip ini sebagai 
penjagaan integritas sumber, bukan penolakan terhadap akal.

QS. Al-Baqarah [2]: 286

لاَ يكُلَفُِّ ٱللهَُّ نفَْساً إِلاَّ وسُْعهَاَ
“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai kesanggupannya.”

Ayat ini memberi batas etis yang penting: keteguhan pada teks tidak 
boleh berubah menjadi beban yang melampaui kemampuan manusia. 
Pendidikan fiqih yang membebaskan menolak kekerasan pedagogis atas 
nama keteguhan, karena syariat sendiri berorientasi pada kemampuan 
dan rahmah.

Hadits – Berpegang Teguh pada Sunnah

ُلفَآَءِ ٱلرشَِّٰديِنَ علَيَكْمُْ بسِنُتَّىِ وسَُنةَِّ ٱلْخ
“Wajib atas kalian berpegang pada sunnahku dan sunnah para khalifah yang 
mendapat petunjuk.” (HR. Abu Dawud, no. 4607, Dinilai sahih)

Hadits ini sering dijadikan dasar kehati-hatian Hanbali terhadap 
inovasi metodologis yang berpotensi menjauh dari Sunnah. Dalam pendi-
dikan, prinsip ini menuntut kejujuran rujukan dan kehati-hatian dalam 
menyimpulkan hukum—sebuah etika penting agar pembebasan tidak 
berubah menjadi relativisme.

Dengan demikian, pendidikan dalam mazhab Hanbali memperkaya 
khazanah fiqih pendidikan dengan dimensi integritas, keberanian, dan 
kesetiaan etis. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 
7, yaitu fleksibilitas mazhab dan peluang pembebasan, untuk merangkum 
bagaimana keragaman mazhab fiqih dapat menjadi modal pedagogis yang 
besar dalam membangun pendidikan Islam yang merdeka, dialogis, dan 
berkeadaban.

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 165



Fleksibilitas mazhab dan peluang pembebasan 
Keragaman mazhab fiqih merupakan salah satu kekayaan terbesar dalam 
tradisi Islam, namun sering kali justru dipersempit menjadi sumber konflik 
dan pembekuan dalam pendidikan. Subbab ini menegaskan bahwa flek-
sibilitas mazhab bukanlah tanda kelemahan hukum Islam, melainkan 
indikator vitalitas intelektual dan pedagogisnya. Ketika mazhab dipa-
hami sebagai hasil ijtihad manusia yang bertujuan menjaga kemaslahatan, 
keragaman tersebut berubah dari sekadar perbedaan pendapat menjadi 
peluang besar bagi pendidikan yang membebaskan.

Setiap mazhab fiqih lahir dari konteks sosial, geografis, dan intelektual 
yang berbeda. Perbedaan ini menunjukkan bahwa hukum Islam sejak awal 
peka terhadap realitas dan perubahan. Pendidikan fiqih yang membe-
baskan harus memanfaatkan keragaman ini sebagai ruang belajar, bukan 
sebagai tembok pemisah. Dengan mempelajari perbedaan mazhab, peserta 
didik diajak memahami bahwa kebenaran fiqih tidak tunggal secara abso-
lut, melainkan plural dalam batas-batas metodologis yang sah. Kesadaran 
ini membebaskan nalar dari absolutisme dan menumbuhkan sikap rendah 
hati intelektual.

Fleksibilitas mazhab juga membuka ruang bagi pendidikan dialogis 
dan komparatif. Alih-alih mengajarkan satu mazhab secara eksklusif, 
pendidikan dapat memperkenalkan berbagai pendekatan hukum beserta 
argumentasinya. Metode ini melatih peserta didik untuk menimbang dalil, 
memahami konteks, dan menghargai perbedaan. Pendidikan semacam ini 
tidak melemahkan identitas keagamaan, justru memperkuatnya melalui 
pemahaman yang sadar dan reflektif. Wael B. Hallaq (2009) menegaskan 
bahwa pluralitas hukum merupakan mekanisme internal Islam untuk 
menjaga relevansi dan keadilan sepanjang zaman.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, fleksibilitas 
mazhab juga berarti membebaskan pendidikan dari politik penyera-
gaman. Ketika satu mazhab dipaksakan sebagai satu-satunya kebenaran, 
pendidikan berubah menjadi alat kontrol ideologis. Sebaliknya, pengakuan 
terhadap pluralitas mazhab membuka ruang bagi kebebasan berpikir dan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan166



tanggung jawab moral. Peserta didik tidak hanya diajarkan “apa yang harus 
diikuti”, tetapi juga “bagaimana memilih secara etis dan rasional”.

Fleksibilitas mazhab juga memberi peluang besar untuk kontekstu-
alisasi pendidikan. Dalam masyarakat yang beragam seperti Indonesia, 
pendekatan fiqih yang kaku berisiko menimbulkan keterasingan dan 
konflik. Keragaman mazhab memungkinkan pendidikan menyesuaikan 
pendekatan hukum dengan kondisi sosial, budaya, dan kebutuhan lokal 
tanpa kehilangan orientasi nilai. Prinsip ini sejalan dengan semangat 
maqashid syariah yang menempatkan kemaslahatan manusia sebagai 
tujuan utama hukum.

Namun fleksibilitas mazhab tidak boleh disalahartikan sebagai relati-
visme tanpa batas. Pendidikan yang membebaskan tetap membutuhkan 
kerangka etis dan metodologis yang jelas. Fleksibilitas harus bergerak dalam 
koridor nilai keadilan, rahmah, dan penghormatan terhadap martabat 
manusia. Di sinilah pentingnya mengajarkan metodologi fiqih secara serius, 
agar peserta didik mampu membedakan antara perbedaan yang sah dan 
penyimpangan yang merusak tujuan kemanusiaan hukum.

Fleksibilitas mazhab juga memiliki implikasi penting bagi pemben-
tukan karakter peserta didik. Dengan memahami perbedaan mazhab, 
peserta didik belajar bersikap terbuka, toleran, dan dialogis. Mereka dilatih 
untuk hidup dalam keberagaman tanpa kehilangan prinsip. Sikap ini sangat 
penting dalam masyarakat plural dan demokratis, di mana kemampuan 
berdialog dan menghargai perbedaan menjadi syarat utama kehidupan 
bersama yang beradab.

Dalam praktik pendidikan, memanfaatkan fleksibilitas mazhab 
menuntut perubahan pendekatan pedagogis. Guru tidak lagi berperan 
sebagai penjaga satu kebenaran, tetapi sebagai fasilitator dialog dan pena-
laran hukum. Kurikulum perlu dirancang untuk memperkenalkan kera-
gaman pandangan, metode ijtihad, dan tujuan etis hukum Islam. Evaluasi 
pembelajaran pun harus mengukur kemampuan berpikir dan menilai, 
bukan sekadar kesetiaan pada satu jawaban.

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 167



QS. Al-Ma’idah [5]: 48

وحَِٰدةًَۭ  لجَعَل�كَمُْ أُمةًَّۭ  ٱللهَُّ  شَآءَ  ولَوَْ   ۚ ومَنِْهاَجًۭا  ۢ جَعلَنْاَ منِكمُْ شرِعْةًَۭ  لكِلٍُّ

ول�كَِٰن ليِّبَلْوُكَمُْ فىِ مآَ ءاَتىَكٰمُْ ۖ فٱَسْتبَقِوُا۟ ٱلْ�خيَرْتَِٰ
“Untuk tiap-tiap kamu Kami berikan aturan dan jalan yang terang. Sekiranya 
Allah menghendaki, niscaya Dia menjadikan kamu satu umat (saja), tetapi 
Dia hendak menguji kamu terhadap apa yang telah diberikan-Nya kepadamu; 
maka berlomba-lombalah dalam kebaikan.”

Ayat ini memberi legitimasi ilahi terhadap keragaman jalan dan 
metode, termasuk dalam pemahaman hukum. Keragaman bukan kega-
galan agama, melainkan ruang ujian etis dan peluang berlomba dalam 
kebaikan. Pendidikan fiqih yang membebaskan menjadikan ayat ini seba-
gai dasar bahwa perbedaan mazhab adalah kekayaan pedagogis, bukan 
ancaman ortodoksi.

QS. Al-Hajj [22]: 78

ومَاَ جَعلََ علَيَكْمُْ فىِ ٱلديِّنِ منِْ حرَجٍَۢ
“Dia tidak menjadikan bagi kalian kesempitan dalam agama.”

Ayat ini menegaskan bahwa kesempitan bukan ciri agama. Ketika 
fiqih diajarkan secara kaku dan menutup pilihan-pilihan mazhab 
yang sah, pendidikan berubah menjadi sumber kesulitan. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan memulihkan prinsip kelapangan ini 
sebagai etos belajar dan mengajar.

Hadits – Ruang Ijtihad dan Perbedaan

ۭ ٌ ُٓۥ أَجْر َلهَ ُٓۥ أَجْراَنِ وإَِنْ أَخْطأََ ف َلهَ َاكِمُ فأََصَابَ ف إِذاَ ٱجْتهَدََ ٱلْح

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan168



“Jika seorang mujtahid berijtihad lalu benar, ia mendapat dua pahala; jika 
keliru, ia mendapat satu pahala.” (HR. Al-Bukhari, no. 7352, HR. Muslim, no. 
1716)

Hadits ini menegaskan bahwa perbedaan hasil berpikir adalah 
keniscayaan yang bernilai. Pendidikan fiqih yang membebaskan tidak 
mengkriminalisasi perbedaan pendapat yang lahir dari ijtihad sahih, tetapi 
menjadikannya bahan belajar untuk memperdalam kesadaran hukum.

Dengan demikian, fleksibilitas mazhab fiqih membuka peluang besar 
bagi terwujudnya pendidikan Islam yang merdeka, dialogis, dan berkea-
daban. Keragaman mazhab bukan ancaman bagi kesatuan umat, melainkan 
modal pedagogis untuk membangun kesadaran, kedewasaan intelektual, 
dan tanggung jawab moral. Pendidikan yang memanfaatkan fleksibilitas ini 
akan melahirkan manusia merdeka—manusia yang beriman secara sadar, 
berpikir secara kritis, dan mampu hidup berdampingan dalam perbedaan.

Mazhab Fiqih dan Pendidikan 169



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan170



BAB 8
KRITIK TERHADAP FIQIH  

PENDIDIKAN FORMALISTIK

Bab 8 merupakan titik balik kritis dalam bangunan Fiqih Pendidikan yang 
Membebaskan. Jika bab-bab sebelumnya menegaskan fondasi normatif, 
epistemologis, dan historis pendidikan pembebasan, maka bab ini secara 
sengaja mengambil posisi reflektif-kritis terhadap praktik pendidikan 
fiqih yang berkembang secara dominan hari ini—yakni fiqih pendidikan 
yang formalistik. Bab ini tidak ditujukan untuk menolak fiqih, melainkan 
untuk mengkritik cara fiqih dipahami, diajarkan, dan dipraktikkan dalam 
pendidikan hingga kehilangan ruh kemanusiaannya.

Fiqih pendidikan formalistik dicirikan oleh penekanan berlebihan 
pada aturan lahiriah, kepatuhan prosedural, dan simbol-simbol kesa-
lehan, sementara dimensi kesadaran, makna, dan tujuan etis sering 
terpinggirkan. Dalam model ini, pendidikan agama lebih sibuk mengawasi 

171



perilaku daripada membentuk nurani, lebih fokus pada kesalahan daripada 
pertumbuhan, dan lebih mengutamakan ketertiban daripada keadilan. 
Akibatnya, fiqih yang seharusnya menjadi panduan etis justru berubah 
menjadi instrumen kontrol pedagogis.

Bab ini berangkat dari satu kegelisahan mendasar: mengapa pendi-
dikan agama yang mengajarkan nilai-nilai luhur justru sering mela-
hirkan ketakutan, kepatuhan semu, dan kemiskinan nalar? Jawabannya 
tidak terletak pada fiqih sebagai disiplin ilmu, tetapi pada reduksi fiqih 
menjadi perangkat legalistik yang dilepaskan dari tujuan kemanusiaan dan 
konteks sosialnya. Ketika fiqih dipersempit menjadi daftar boleh–tidak 
boleh tanpa dialog, ia kehilangan daya pembebasannya.

Dalam praktik pendidikan, formalisme fiqih sering tampil dalam 
bentuk pendidikan berbasis hukuman, pengawasan ketat atas simbol 
moral, dan stigmatisasi atas perbedaan. Peserta didik dinilai dari kesesu-
aian perilaku lahiriah, bukan dari integritas batin atau proses berpikirnya. 
Kesalahan diperlakukan sebagai pelanggaran moral, bukan sebagai bagian 
dari proses belajar. Paulo Freire (1970) menyebut pola ini sebagai pendi-
dikan penindasan, karena ia mematikan kesadaran dan melatih kepatuhan 
tanpa refleksi.

Bab 8 juga akan menunjukkan bahwa fiqih pendidikan formalis-
tik sering kali bersekutu dengan kekuasaan. Aturan agama digunakan 
untuk menjaga ketertiban, bukan keadilan; untuk menekan kritik, bukan 
menumbuhkan kesadaran. Wael B. Hallaq (2009) mengingatkan bahwa 
ketika hukum dilepaskan dari etika dan komunitas moralnya, ia mudah 
direduksi menjadi alat administratif yang dingin dan represif. Dalam 
konteks pendidikan, ini tampak pada kurikulum yang kaku, metode yang 
menakutkan, dan evaluasi yang menghukum.

Penting ditegaskan bahwa kritik dalam bab ini bukan kritik destruk-
tif, melainkan kritik pembebasan. Kritik diarahkan untuk memulih-
kan fiqih ke fungsi asalnya sebagai panduan etis yang menjaga martabat 
manusia. Bab ini akan mengurai bagaimana formalisme fiqih melahirkan 
kekerasan simbolik, kepatuhan palsu, dan krisis moral, sekaligus membuka 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan172



jalan bagi pendekatan fiqih pendidikan yang lebih dialogis, empatik, dan 
transformatif.

Bab 8 juga menjadi jembatan menuju pembahasan kesadaran dan ideo-
logi pada bab berikutnya. Dengan mengkritik formalisme, pembaca diajak 
menyadari bahwa pendidikan tidak pernah netral. Cara fiqih diajarkan 
selalu mencerminkan pandangan tentang manusia: apakah manusia dipan-
dang sebagai subjek merdeka atau objek yang harus dikendalikan. Di sinilah 
fiqih pendidikan yang membebaskan mengambil posisi tegas—berpihak 
pada manusia sebagai subjek yang berakal, bermoral, dan berkesadaran.

Bab ini akan diawali dengan pembahasan fiqih sebagai alat legitimasi 
kuasa, dilanjutkan dengan kritik terhadap pendidikan berbasis ketakutan, 
kekerasan simbolik atas nama agama, kepatuhan semu, dan dampaknya 
terhadap peserta didik. Melalui analisis ini, Bab 8 menyiapkan landasan 
kritis untuk merumuskan kembali pendidikan Islam sebagai ruang pembe-
basan, bukan penjinakan.

Dengan memasuki Bab 8, pembaca diajak tidak hanya memahami, 
tetapi juga berani bercermin—menilai ulang praktik pendidikan yang 
selama ini dianggap “normal”, dan bertanya dengan jujur: apakah pendi-
dikan kita telah memerdekakan manusia, atau justru melatih mereka untuk 
patuh tanpa sadar. Dari keberanian bertanya inilah proyek pembebasan 
pendidikan Islam menemukan momentumnya.

Fiqih sebagai alat legitimasi kuasa 
Salah satu problem paling serius dalam praktik pendidikan Islam kontem-
porer adalah ketika fiqih—yang pada hakikatnya merupakan hasil ijtihad 
manusia untuk menjaga kemaslahatan—berubah fungsi menjadi alat 
legitimasi kuasa. Dalam kondisi ini, fiqih tidak lagi hadir sebagai panduan 
etis yang memerdekakan manusia, melainkan sebagai perangkat normatif 
untuk meneguhkan hierarki, menundukkan nalar, dan menjaga ketertiban 
semu. Pendidikan fiqih yang seharusnya membangun kesadaran justru 

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 173



dipakai untuk melatih kepatuhan tanpa dialog, dan menjustifikasi relasi 
kuasa yang timpang.

Legitimasi kuasa melalui fiqih terjadi ketika penafsiran hukum 
tertentu diperlakukan sebagai kebenaran mutlak, lalu digunakan untuk 
mengatur perilaku peserta didik secara sepihak. Pendapat fiqih dipisah-
kan dari konteks sosial dan tujuan kemanusiaannya, kemudian disajikan 
sebagai “perintah agama” yang tidak boleh dipertanyakan. Dalam ruang 
pendidikan, ini tampak pada larangan bertanya, stigmatisasi perbedaan, 
dan penggunaan dalil untuk membungkam kritik. Wael B. Hallaq (2009) 
mengingatkan bahwa hukum yang terlepas dari etika dan komunitas moral-
nya sangat mudah direduksi menjadi instrumen kekuasaan administratif.

Dalam relasi pedagogis, fiqih yang dilembagakan sebagai alat kuasa 
menciptakan asimetr i otoritas yang tidak sehat. Guru atau institusi dipo-
sisikan sebagai wakil kebenaran ilahi, sementara peserta didik ditempatkan 
sebagai subjek yang harus patuh tanpa hak dialog. Relasi ini tidak hanya 
mematikan kebebasan berpikir, tetapi juga merusak tujuan pendidikan 
itu sendiri. Paulo Freire (1970) menyebut pola ini sebagai pendidikan 
penindasan, di mana pengetahuan digunakan untuk mengontrol, bukan 
untuk membebaskan.

Lebih jauh, penggunaan fiqih sebagai legitimasi kuasa sering kali 
bersekutu dengan kepentingan politik dan sosial tertentu. Aturan agama 
dipakai untuk menjaga stabilitas, bukan keadilan; untuk membungkam 
kritik, bukan membangun kesadaran. Dalam konteks pendidikan, hal ini 
tampak pada kurikulum yang menekankan kepatuhan simbolik, peng-
awasan moral yang berlebihan, dan hukuman atas penyimpangan kecil. 
Fiqih yang semestinya melindungi martabat manusia justru dipakai untuk 
mengawasi dan mendisiplinkan tubuh serta pikiran.

Masalah ini diperparah oleh sakralisasi fiqih dalam pendidikan. 
Ketika fiqih diperlakukan seolah-olah identik dengan wahyu, ruang kritik 
tertutup rapat. Peserta didik diajarkan bahwa mempertanyakan penafsiran 
hukum sama dengan mempertanyakan agama itu sendiri. Padahal para 
ulama klasik justru menegaskan bahwa fiqih adalah hasil ijtihad yang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan174



terbuka terhadap perbedaan dan koreksi. Ibn Rushd (1997) menegaskan 
bahwa membedakan antara wahyu dan pemahaman manusia atas wahyu 
adalah syarat utama bagi kebebasan berpikir dan kejujuran intelektual.

Fiqih sebagai alat legitimasi kuasa juga melahirkan ketakutan epis-
temologis. Peserta didik belajar untuk mencari jawaban yang “aman”, 
bukan yang benar secara jujur. Mereka dilatih menyesuaikan diri dengan 
ekspektasi otoritas, bukan mengembangkan penilaian moral dan rasional. 
Dalam jangka panjang, pendidikan semacam ini melahirkan individu yang 
patuh secara lahiriah, tetapi rapuh secara etis dan intelektual. Kepatuhan 
semacam ini mudah dimobilisasi untuk kepentingan apa pun, termasuk 
kepentingan yang bertentangan dengan nilai keadilan dan kemanusiaan.

Dalam perspektif fiqih pendidikan yang membebaskan, penggunaan 
fiqih sebagai alat kuasa merupakan penyimpangan serius dari tujuan 
syariat. Syariat hadir untuk membebaskan manusia dari kezaliman, bukan 
untuk menciptakan bentuk penindasan baru yang dibungkus bahasa 
agama. Pendidikan Islam yang setia pada maqashid syariah harus berani 
menolak segala bentuk instrumentalitas fiqih yang meniadakan dialog, 
empati, dan kesadaran.

Mengkritik fiqih sebagai alat legitimasi kuasa bukan berarti menolak 
otoritas ilmu atau disiplin hukum. Yang ditolak adalah penyalahgunaan 
otoritas yang mematikan nalar dan merendahkan martabat manusia. 
Otoritas dalam pendidikan seharusnya bersifat pedagogis, bukan represif; 
membimbing, bukan mengontrol. Guru dan institusi pendidikan perlu 
mereposisi diri sebagai fasilitator kesadaran, bukan penjaga kepatuhan 
semu.

QS. Al-Baqarah [2]: 188

يقاًۭ  َّامِ لتِأَْكلُوُا۟ فرَِ ٰل�كَمُ بيَنْكَمُ بٱِلبْطَٰلِِ وتَدُْلوُا۟ بهِآَ إِلىَ ٱلْحكُ َ ولَاَ تأَْكلُوُٓا۟ أَمْو

منِّْ أَمْولَِٰ ٱلناَّسِ بٱِلْإِثْمِ

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 175



“Dan janganlah kamu memakan harta sebagian yang lain dengan jalan yang 
batil dan janganlah kamu menyuap dengan harta itu kepada para penguasa 
agar kamu dapat memakan sebagian harta orang lain dengan dosa.”

Ayat ini secara eksplisit mengecam kolusi antara pengetahuan hukum 
dan kekuasaan. Ketika hukum digunakan untuk membenarkan ketidaka-
dilan, maka hukum telah kehilangan ruh etiknya. Dalam konteks pendi-
dikan, ayat ini menjadi peringatan keras bahwa fiqih dapat disalahgunakan 
untuk melanggengkan dominasi—baik dominasi politik, sosial, maupun 
pedagogis.

QS. Al-Maidah [5]: 8

انُ قوَمٍْ علَىَٰٓ أَلاَّ تعَدْلِوُا۟ ۚ ٱعدْلِوُا۟ هوَُ أَقرْبَُ للِتقَّْوىَٰ َٔ َـ ولَاَ يَجرْمِنَكَّمُْ شَن
“Janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum mendorong kamu untuk 
berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa.”

Ayat ini menegaskan bahwa keadilan adalah inti takwa, bukan loyali-
tas pada kekuasaan atau kelompok. Pendidikan fiqih yang membebaskan 
menolak fiqih yang dijadikan alat justifikasi kepentingan sepihak, karena 
keadilan adalah standar moral yang melampaui otoritas manusia.

Hadits – Ulama dan Kekuasaan

إِنَّ أَخْوفََ ماَ أَخاَفُ علَىَٰ أُمتَّىِ ٱلْأَئمِةََّ ٱلمْضُِليِّنَ
“Sesungguhnya yang paling aku khawatirkan atas umatku adalah para 
pemimpin (atau tokoh) yang menyesatkan.” (HR. Abu Dawud, no. 4252, 
Dinilai sahih)

Hadits ini memperingatkan bahwa bahaya terbesar bukan kebodohan 
awam, melainkan otoritas yang menyimpang. Dalam pendidikan, fiqih 
yang diajarkan tanpa kesadaran kritis berpotensi melahirkan kepatuhan 
buta terhadap figur dan struktur kuasa.

Dengan demikian, pembebasan pendidikan Islam menuntut dekon-
struksi relasi kuasa yang tersembunyi di balik pengajaran fiqih. Fiqih 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan176



harus dikembalikan ke fungsi asalnya sebagai panduan etis yang melayani 
kehidupan, bukan sebagai alat legitimasi kekuasaan. Dari kesadaran inilah 
pembahasan akan berlanjut ke subbab berikutnya tentang pendidikan 
berbasis ketakutan dan hukuman, untuk menunjukkan bagaimana forma-
lisme fiqih melahirkan praktik pedagogis yang merusak jiwa dan kesadaran 
peserta didik.

Pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman 
Pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman merupakan konsekuensi 
langsung dari fiqih pendidikan yang formalistik dan berorientasi kuasa. 
Dalam model ini, proses belajar tidak dibangun di atas kepercayaan dan 
dialog, melainkan pada ancaman, pengawasan, dan sanksi. Ketakutan 
dijadikan instrumen utama untuk mengontrol perilaku peserta didik, 
sementara hukuman diposisikan sebagai sarana “pendisiplinan moral”. 
Praktik semacam ini mungkin menghasilkan ketertiban lahiriah, tetapi ia 
merusak tujuan terdalam pendidikan: pembentukan kesadaran, kemerde-
kaan berpikir, dan tanggung jawab moral.

Ketakutan dalam pendidikan agama sering kali dibungkus dengan 
bahasa religius. Peserta didik ditakut-takuti dengan dosa, azab, dan 
hukuman ilahi tanpa disertai pemahaman makna dan tujuan etis di balik 
ajaran tersebut. Agama direduksi menjadi sistem ancaman, bukan sumber 
rahmah dan pembebasan. Akibatnya, hubungan peserta didik dengan 
agama menjadi relasi cemas, bukan relasi sadar. Mereka patuh bukan karena 
mengerti dan meyakini, tetapi karena takut salah dan takut dihukum. 
Pendidikan yang demikian melahirkan kesalehan neurotik—tampak taat, 
tetapi dipenuhi kecemasan batin.

Pendidikan berbasis hukuman juga membentuk psikologi kepatuhan 
semu. Peserta didik belajar bahwa yang penting adalah menghindari sanksi, 
bukan memahami nilai. Ketika pengawasan mengendur, perilaku moral 
pun mudah runtuh. Ini menunjukkan bahwa hukuman tidak membentuk 
karakter, melainkan hanya mengatur perilaku sementara. Al-Ghazali telah 

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 177



mengingatkan bahwa moralitas yang lahir dari paksaan tidak akan bertahan 
lama, karena ia tidak berakar pada kesadaran jiwa.

Dalam kerangka pedagogis, ketakutan mematikan keberanian berpi-
kir dan bertanya. Peserta didik enggan mengemukakan pendapat atau 
keraguan karena takut dicap tidak taat, sesat, atau kurang iman. Ruang 
kelas berubah menjadi ruang sunyi yang penuh kepatuhan pasif. Paulo 
Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai budaya bisu (culture of silence), 
di mana manusia kehilangan suara kritisnya dan menerima realitas apa 
adanya tanpa refleksi. Pendidikan semacam ini jelas bertentangan dengan 
prinsip pembebasan.

Hukuman dalam pendidikan fiqih formalistik sering kali tidak propor-
sional dan bersifat simbolik, seperti mempermalukan di depan umum, 
memberi label negatif, atau menyingkirkan peserta didik yang dianggap 
bermasalah. Kekerasan semacam ini tidak selalu bersifat fisik, tetapi sangat 
merusak secara psikologis. Ia menanamkan rasa rendah diri, kebencian 
tersembunyi, dan ketidakpercayaan terhadap otoritas pendidikan. Dalam 
jangka panjang, peserta didik dapat tumbuh menjadi individu yang patuh 
secara lahiriah, tetapi sinis dan terasing secara batin.

Pendidikan berbasis ketakutan juga menciptakan relasi pedagogis 
yang tidak setara. Guru diposisikan sebagai penguasa moral, sementara 
peserta didik sebagai objek yang harus dikontrol. Relasi ini bertentangan 
dengan teladan Nabi Muhammad yang mendidik melalui empati, dialog, 
dan keteladanan. Nabi tidak menggunakan ketakutan sebagai alat utama 
pendidikan, tetapi membangun kesadaran melalui pemahaman dan kasih 
sayang. Pendidikan yang membebaskan harus kembali pada paradigma ini.

Dalam perspektif fiqih pendidikan yang membebaskan, hukuman tidak 
boleh menjadi pusat pedagogi. Disiplin tetap penting, tetapi ia harus diarah-
kan pada pembelajaran dan pemulihan, bukan pembalasan. Kesalahan 
peserta didik harus dipahami sebagai bagian dari proses belajar, bukan 
sebagai kejahatan moral yang harus dihukum secara represif. Pendekatan 
restoratif—yang menekankan dialog, refleksi, dan tanggung jawab—lebih 
sejalan dengan tujuan syariat yang berorientasi pada perbaikan manusia.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan178



Ketakutan juga merusak hubungan batin peserta didik dengan 
Tuhan. Tuhan dipersepsikan sebagai pengawas yang siap menghukum, 
bukan sebagai sumber kasih dan keadilan. Relasi religius yang dibangun 
atas dasar ketakutan sulit melahirkan cinta, keikhlasan, dan tanggung 
jawab moral. Pendidikan Islam yang membebaskan harus berani meng-
geser paradigma ini: dari agama yang menakutkan menuju agama yang 
menyadarkan dan memerdekakan.

QS. Al-Baqarah [2]: 38

عَ هدُاَىَ فلَاَ خَوفٌْ علَيَْهمِْ ولَاَ همُْ يَحزْنَوُنَ �ِ فمَنَ تبَ
“Barang siapa mengikuti petunjuk-Ku, maka tidak ada rasa takut pada 
mereka dan mereka tidak bersedih hati.”

Ayat ini menegaskan bahwa petunjuk Ilahi berorientasi pada pembe-
basan dari ketakutan, bukan reproduksi rasa takut. Jika pendidikan agama 
justru melahirkan kecemasan, ketakutan berlebih, dan rasa bersalah yang 
patologis, maka ada yang keliru secara teologis dan pedagogis. Pendidikan 
Islam yang membebaskan harus menghadirkan ketenangan eksistensial, 
bukan trauma spiritual.

QS. Taha [20]: 44

فقَوُلاَ لهَۥُ قوَلْاًۭ ليَّنِّاًۭ لعَّلَهَّۥُ يتَذَكَرَُّ أَوْ يَخشْىَٰ
“Maka berbicaralah kepadanya dengan kata-kata yang lembut, mudah-
mudahan ia sadar atau takut (kepada Allah).”

Ayat ini turun dalam konteks dakwah kepada Fir‘aun—simbol tirani 
paling ekstrem. Ironisnya, bahkan kepada tiran pun Allah memerintahkan 
pendekatan lembut, bukan kekerasan verbal atau intimidasi. Jika kepada 
Fir‘aun saja kelembutan diwajibkan, maka pendidikan yang keras terha-
dap peserta didik adalah penyimpangan serius.

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 179



Hadits – Kelembutan dalam Pendidikan

ُ ماَ كاَنَ ٱلرفِّقُْ فىِ شىَْءٍ إِلاَّ زاَنهَۥُ ولَاَ نزُعَِ منِ شىَْءٍ إِلاَّ شَانهَ
“Tidaklah kelembutan ada pada sesuatu melainkan ia menghiasinya, dan 
tidaklah dicabut dari sesuatu melainkan ia merusaknya.” (HR. Muslim, no. 
2594)

Hadits ini adalah prinsip pedagogis universal. Kekerasan mungkin 
melahirkan kepatuhan instan, tetapi merusak kepribadian dan kesadaran 
moral. Pendidikan fiqih yang membebaskan menjadikan rifq (kelembutan) 
sebagai strategi pembelajaran dan etika relasi.

Hadits – Nabi Menolak Kekerasan dalam Mengajar

ينَ ينَ ولَمَْ تبُعْثَوُا۟ معُسَرِِّ إِنمَّاَ بعُثِتْمُْ ميُسَرِِّ
“Sesungguhnya kalian diutus untuk memudahkan, bukan untuk mempersulit.” 
(HR. Al-Bukhari, no. 69, HR. Muslim, no. 1732)

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan berbasis intimidasi berten-
tangan dengan misi kenabian. Ketika hukuman dijadikan metode utama, 
pendidikan berubah dari proses pencerahan menjadi alat penundukan.

Dengan demikian, pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman 
merupakan bentuk penjinakan manusia yang bertentangan dengan misi 
profetik Islam. Ia mungkin efektif dalam jangka pendek, tetapi destruktif 
dalam jangka panjang. Fiqih pendidikan yang membebaskan menuntut 
perubahan radikal dalam cara mendidik: dari kontrol menuju keperca-
yaan, dari hukuman menuju pembelajaran, dan dari ketakutan menuju 
kesadaran. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab kekerasan 
simbolik atas nama agama, untuk mengungkap bentuk-bentuk penin-
dasan yang lebih halus namun tak kalah merusak dalam praktik pendidikan 
fiqih formalistik.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan180



Kekerasan simbolik atas nama agama 
Kekerasan dalam pendidikan tidak selalu hadir dalam bentuk fisik atau 
hukuman yang kasatmata. Dalam banyak praktik pendidikan fiqih forma-
listik, kekerasan justru bekerja secara halus, laten, dan simbolik, sehingga 
sering tidak disadari baik oleh pelaku maupun korban. Kekerasan simbolik 
terjadi ketika bahasa, simbol, kategori moral, dan otoritas agama digunakan 
untuk menundukkan kesadaran, merendahkan martabat, dan membatasi 
kemungkinan berpikir, sambil tetap tampak sah, normal, bahkan “saleh”. 
Inilah bentuk kekerasan yang paling berbahaya, karena ia diterima sebagai 
kebenaran.

Dalam konteks pendidikan agama, kekerasan simbolik sering muncul 
melalui labelisasi moral. Peserta didik yang bertanya kritis dicap “kurang 
adab”, “kurang iman”, atau “terpengaruh pemikiran sesat”. Mereka yang 
berbeda pandangan dianggap menyimpang, sementara kepatuhan tanpa 
pemahaman dipuji sebagai tanda kesalehan. Bahasa-bahasa ini tidak 
memukul tubuh, tetapi melukai identitas dan kepercayaan diri. Peserta 
didik belajar bahwa aman secara religius berarti diam dan mengikuti, bukan 
memahami dan menilai. Inilah cara halus bagaimana nalar dijinakkan atas 
nama agama.

Kekerasan simbolik juga bekerja melalui sakralisasi simbol dan 
ritual. Praktik keagamaan dijadikan ukuran tunggal moralitas, sementara 
dimensi etis dan kesadaran diabaikan. Peserta didik dinilai dari kerapian 
simbolik—cara berpakaian, cara berbicara, kepatuhan ritual—bukan dari 
kejujuran, empati, atau tanggung jawab sosial. Ketika simbol menjadi 
pusat, pendidikan kehilangan substansinya. Al-Ghazali telah mengingat-
kan bahaya ini: agama yang berhenti pada kulit lahiriah akan melahirkan 
kemunafikan moral, bukan kebajikan sejati.

Bentuk lain dari kekerasan simbolik adalah penggunaan dalil secara 
selektif untuk membenarkan praktik pedagogis yang menindas. Ayat dan 
hadis dipetik secara parsial untuk menekankan ketaatan dan ancaman, 
sementara pesan rahmah, keadilan, dan kebebasan diabaikan. Dalam ruang 
kelas, dalil berubah menjadi senjata retoris yang tidak boleh dibantah. Wael 

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 181



B. Hallaq (2009) mengingatkan bahwa ketika teks dilepaskan dari tujuan 
etisnya, ia mudah diperalat untuk membenarkan dominasi dan penindasan.

Kekerasan simbolik juga tampak dalam normalisasi rasa bersalah 
dan takut. Peserta didik dibiasakan merasa bersalah atas pikiran, perta-
nyaan, atau perasaan yang tidak sesuai dengan standar moral formal. Rasa 
bersalah ini tidak diarahkan pada refleksi etis yang sehat, melainkan pada 
kepatuhan psikologis. Dalam jangka panjang, individu kehilangan kemam-
puan menilai dirinya sendiri secara jujur dan bergantung pada penilaian 
otoritas. Pendidikan semacam ini melahirkan manusia yang terasing dari 
nuraninya sendiri.

Yang membuat kekerasan simbolik begitu efektif adalah karena ia 
sering diterima sebagai kebaikan. Guru merasa sedang mendidik moral, 
institusi merasa sedang menjaga kesucian agama, sementara peserta didik 
belajar menerima penindasan sebagai kewajaran. Paulo Freire (1970) 
menyebut kondisi ini sebagai internalisasi penindasan, ketika korban 
justru membela sistem yang menindasnya karena menganggapnya sebagai 
kebenaran. Inilah tragedi pedagogis yang paling dalam: ketika pendidikan 
gagal membebaskan, tetapi berhasil membuat penindasan terasa suci.

Dalam perspektif fiqih pendidikan yang membebaskan, kekerasan 
simbolik merupakan pengkhianatan terhadap maqashid syariah. Syariat 
hadir untuk menjaga martabat manusia, bukan untuk merusaknya mela-
lui bahasa dan simbol yang menekan. Pendidikan Islam yang setia pada 
misi profetik harus berani membongkar praktik-praktik simbolik yang 
merendahkan manusia, meskipun praktik tersebut telah lama dianggap 
“tradisional” atau “normal”.

Membebaskan pendidikan dari kekerasan simbolik menuntut peru-
bahan bahasa, sikap, dan relasi pedagogis. Bahasa pendidikan harus 
menghidupkan harapan, bukan ketakutan; menumbuhkan kesadaran, 
bukan rasa bersalah yang patologis. Guru perlu menyadari bahwa setiap 
kata, penilaian, dan simbol memiliki dampak pedagogis yang mendalam. 
Pendidikan yang membebaskan tidak menakut-nakuti manusia agar taat, 
tetapi membantu mereka memahami dan memilih kebaikan secara sadar.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan182



QS. Al-Hujurat [49]: 11

ٌۭ منِّ قوَمٍْ عسَىَٰٓ أَن يكَوُنوُا۟ خيَرْاًۭ منِّْهمُْ  هاَ ٱلذَّيِنَ ءاَمنَوُا۟ لاَ يسَْخَرْ قوَمْ يَـٰٓأَيُّ

… ولَاَ تلَمْزِوُٓا۟ أَنفسُكَمُْ ولَاَ تنَاَبزَوُا۟ بٱِلْأَلقْبَِٰ
“Wahai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum merendahkan 
kaum yang lain … dan janganlah kamu saling mencela dan memanggil dengan 
gelar-gelar yang buruk.”

Ayat ini secara tegas melarang pelecehan simbolik: ejekan, labelisasi, 
dan penghinaan verbal. Dalam konteks pendidikan agama, ayat ini menjadi 
kritik keras terhadap praktik memberi cap seperti bodoh, lemah iman, ahli 
bid‘ah, atau tidak islami kepada peserta didik. Kekerasan simbolik mungkin 
tidak melukai tubuh, tetapi melukai martabat dan kepercayaan diri—dan 
dampaknya sering lebih panjang.

QS. Al-Isra’ [17]: 70

َ ولَقَدَْ كرَمَّْناَ بنَىِٓ ءاَدمَ
“Sungguh, Kami telah memuliakan anak cucu Adam.”

Ayat ini menegaskan bahwa martabat manusia bersifat inheren, tidak 
bergantung pada tingkat pengetahuan, ketaatan, atau kepatuhan pedagogis. 
Setiap bentuk kekerasan simbolik atas nama agama berarti mengkhianati 
prinsip pemuliaan manusia yang ditegaskan Al-Qur’an.

Hadits – Bahaya Meremehkan Sesama

َ بِحسَْبِ ٱمْرئٍِۢ منَِّ ٱلشرَِّّ أَن يَحقْرَِ أَخاَهُ ٱلمْسُْلمِ
“Cukuplah seseorang dianggap berbuat jahat ketika ia merendahkan 
saudaranya sesama Muslim.” (HR. Muslim, no. 2564)

Hadits ini menempatkan perendahan simbolik sebagai bentuk keja-
hatan moral. Dalam pendidikan, guru yang merendahkan murid—baik 

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 183



secara langsung maupun tersirat—telah melakukan pelanggaran etis serius, 
meski berlindung di balik dalih “pendidikan agama”.

Hadits – Lisan sebagai Sumber Keselamatan

ٱلمْسُْلمُِ منَْ سَلمَِ ٱلمْسُْلمِوُنَ منِ لسِاَنهِۦِ وَيدَهِۦِ
“Seorang Muslim adalah orang yang kaum Muslimin selamat dari lisan dan 
tangannya.” (HR. Al-Bukhari, no. 10, HR. Muslim, no. 40)

Hadits ini menyetarakan bahaya lisan dengan bahaya tangan. 
Kekerasan simbolik melalui kata, label, dan stigma adalah bentuk keke-
rasan nyata dalam pendidikan.

Dengan demikian, kekerasan simbolik atas nama agama merupa-
kan salah satu wajah paling halus dari fiqih pendidikan formalistik yang 
menindas. Ia bekerja tanpa teriakan, tanpa hukuman fisik, tetapi dengan 
dampak jangka panjang yang menghancurkan nalar dan kepribadian. 
Mengungkap dan mengakhiri kekerasan simbolik adalah langkah penting 
menuju pendidikan Islam yang benar-benar memerdekakan manusia. Dari 
sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab kepatuhan semu dan moralitas 
palsu, untuk menunjukkan konsekuensi lanjutan dari pendidikan yang 
dibangun di atas ketakutan dan simbol, bukan kesadaran dan nilai.

Kepatuhan semu dan moralitas palsu 
Salah satu dampak paling nyata sekaligus paling ironis dari pendidikan 
fiqih yang formalistik adalah lahirnya kepatuhan semu dan moralitas 
palsu. Pendidikan yang dibangun di atas ketakutan, hukuman, dan keke-
rasan simbolik memang sering tampak berhasil di permukaan: perilaku 
rapi, tutur kata terkontrol, simbol keagamaan terjaga. Namun di balik 
keteraturan itu, kesadaran moral justru rapuh. Kepatuhan tidak lahir dari 
pemahaman dan keyakinan, melainkan dari strategi bertahan agar aman 
dari sanksi sosial dan religius.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan184



Kepatuhan semu muncul ketika peserta didik menyesuaikan diri 
secara lahiriah dengan norma yang berlaku tanpa menginternalisasi 
nilai di baliknya. Mereka belajar apa yang harus ditampilkan di depan 
otoritas, bukan apa yang harus diyakini dan dihidupi. Moralitas direduksi 
menjadi performa—apa yang terlihat saleh, bukan apa yang benar secara 
etis. Dalam situasi ini, pendidikan tidak membentuk karakter, melainkan 
melatih kepura-puraan. Al-Ghazali telah mengingatkan bahwa amal tanpa 
niat dan kesadaran adalah kosong, bahkan berpotensi menyesatkan pela-
kunya sendiri.

Moralitas palsu juga tumbuh subur ketika pendidikan lebih menekan-
kan penilaian eksternal daripada refleksi internal. Peserta didik dinilai 
berdasarkan kepatuhan terhadap aturan simbolik, bukan berdasarkan 
kejujuran, empati, dan tanggung jawab. Akibatnya, nilai kehilangan makna 
intrinsiknya dan berubah menjadi alat untuk mendapatkan pengakuan atau 
menghindari stigma. Pendidikan semacam ini melahirkan individu yang 
pandai membaca situasi, tetapi miskin integritas—cerdas secara sosial, 
namun rapuh secara moral.

Dalam jangka panjang, kepatuhan semu menciptakan kepribadian 
terbelah. Di ruang publik atau institusi pendidikan, individu menampil-
kan wajah moral yang diharapkan; di ruang privat, nilai-nilai itu mudah 
ditinggalkan. Ketika tidak ada pengawasan, perilaku moral runtuh karena 
tidak berakar pada kesadaran. Inilah paradoks pendidikan berbasis kontrol: 
semakin ketat pengawasan, semakin besar jarak antara simbol dan realitas. 
Paulo Freire (1970) menyebut kondisi ini sebagai dehumanisasi, karena 
manusia dipaksa hidup dalam kepalsuan yang sistematis.

Moralitas palsu juga membuat peserta didik kehilangan kemam-
puan penilaian etis yang mandiri. Mereka terbiasa bertanya “apakah ini 
melanggar aturan?” bukan “apakah ini adil dan bermartabat?”. Orientasi 
moral bergeser dari nilai ke sanksi. Dalam konteks fiqih, hukum dipahami 
sebagai jebakan yang harus dihindari, bukan sebagai panduan etis yang 
membimbing. Pendidikan fiqih yang seharusnya menumbuhkan kepekaan 
moral justru melahirkan kecerdikan manipulatif.

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 185



Lebih berbahaya lagi, kepatuhan semu membuka ruang bagi kemuna-
fikan struktural. Individu yang terbiasa berpura-pura patuh mudah terli-
bat dalam praktik tidak etis ketika memiliki kekuasaan atau kesempatan. 
Simbol agama tetap dijaga, tetapi nilai keadilan dan kejujuran dikompro-
mikan. Inilah sebabnya mengapa masyarakat yang sangat religius secara 
simbolik tidak selalu berbanding lurus dengan keadilan sosial. Pendidikan 
gagal membentuk manusia beradab karena sejak awal mengajarkan kepa-
tuhan tanpa kesadaran.

Dalam perspektif fiqih pendidikan yang membebaskan, kepatuhan 
semu merupakan kegagalan pedagogis yang serius. Tujuan pendidikan 
Islam bukanlah mencetak manusia yang patuh karena takut, tetapi manusia 
yang taat karena memahami, memilih, dan bertanggung jawab. Ketaatan 
yang bernilai adalah ketaatan yang lahir dari kesadaran tauhid—kesadaran 
bahwa setiap tindakan memiliki makna moral di hadapan Tuhan dan 
manusia, bukan sekadar konsekuensi administratif.

Membongkar kepatuhan semu menuntut perubahan paradigma 
pendidikan dari pengendalian perilaku menuju pembentukan kesa-
daran. Pendidikan harus memberi ruang refleksi etis, dialog nilai, dan 
pengalaman moral yang nyata. Peserta didik perlu diajak memahami alasan 
di balik aturan, dampaknya bagi kehidupan bersama, dan konsekuensinya 
bagi martabat manusia. Dengan cara ini, moralitas tidak lagi menjadi 
topeng, tetapi menjadi komitmen hidup.

QS. Al-Ma‘un [107]: 4–7

۝ ٱلذَّيِنَ همُْ  ۝ ٱلذَّيِنَ همُْ عنَ صَلاَتهِمِْ سَاهوُنَ  يَلٌْۭ للِّمْصَُليِّنَ  فوَ

۝ وَيمَنْعَوُنَ ٱلمْاَعوُنَ يرُآَءوُنَ 
“Maka celakalah orang-orang yang salat, (yaitu) mereka yang lalai terhadap 
salatnya, mereka yang berbuat ria, dan enggan menolong dengan bantuan 
kecil.”

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan186



Ayat ini adalah kritik Qur’ani paling tajam terhadap kesalehan simbo-
lik. Salat—ritual paling sakral—dapat kehilangan nilai ketika dipisahkan 
dari kesadaran dan tanggung jawab sosial. Dalam pendidikan fiqih, ayat 
ini memperingatkan bahwa kepatuhan lahiriah tidak identik dengan 
kematangan moral. Moralitas palsu lahir ketika peserta didik dilatih taat 
secara formal, tetapi tidak diajak memahami makna etis dari ketaatan itu.

QS. Ash-Shaff [61]: 2–3

۝ كَبرَُ مقَْتاً عنِدَ ٱللهَِّ  هاَ ٱلذَّيِنَ ءاَمنَوُا۟ لمَِ تقَوُلوُنَ ماَ لاَ تفَْعلَوُنَ  يَـٰٓأَيُّ

أَن تقَوُلوُا۟ ماَ لاَ تفَْعلَوُنَ
“Wahai orang-orang yang beriman, mengapa kamu mengatakan apa yang tidak 
kamu kerjakan? Sangat besar kebencian di sisi Allah bahwa kamu mengatakan 
apa yang tidak kamu kerjakan.”

Ayat ini mengecam disonansi moral—ketidaksesuaian antara ucapan 
dan tindakan. Pendidikan yang menuntut verbalitas religius tanpa pemben-
tukan kesadaran dan keteladanan justru memproduksi kemunafikan 
struktural, bukan kesalehan sejati.

Hadits – Tanda Kemunafikan

ُمنَِ  : إِذاَ حدََّثَ كذَبََ، وإَِذاَ وعَدََ أَخلْفََ، وإَِذاَ ٱؤْت آيةَُ ٱلمْنُاَفقِِ ثلَاَثٌۭ

خاَنَ
“Tanda orang munafik ada tiga: jika berbicara ia berdusta, jika berjanji ia 
ingkar, dan jika diberi amanah ia berkhianat.” (HR. Al-Bukhari, no. 33, HR. 
Muslim, no. 59)

Hadits ini menunjukkan bahwa kemunafikan bukan sekadar masalah 
teologis, tetapi masalah etika sosial. Pendidikan fiqih yang membebaskan 
bertugas mencegah lahirnya pribadi yang tampak patuh tetapi rapuh secara 
moral.

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 187



Hadits – Amal Bergantung pada Niat

إِنمَّاَ ٱلْأَعمْاَلُ بٱِلنيِّاَّتِ
“Sesungguhnya amal perbuatan tergantung pada niat.” (HR. Al-Bukhari, no. 1, 
HR. Muslim, no. 1907)

Hadits ini menempatkan kesadaran batin sebagai inti moralitas. 
Kepatuhan tanpa niat dan pemahaman tidak memiliki nilai etis. Pendidikan 
yang mengabaikan dimensi niat hanya melatih performa religius, bukan 
integritas moral.

Dengan demikian, kepatuhan semu dan moralitas palsu adalah buah 
pahit dari pendidikan fiqih yang kehilangan ruh pembebasan. Ia tampak 
berhasil, tetapi sejatinya gagal membentuk manusia merdeka. Dari sini, 
pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 8, yaitu dampak fiqih 
formalistik pada peserta didik, untuk melihat secara lebih konkret bagai-
mana praktik pendidikan yang menindas meninggalkan luka psikologis, 
intelektual, dan spiritual pada generasi yang dididiknya.

Dampak fiqih formalistik pada peserta didik 
Fiqih pendidikan yang formalistik tidak hanya memengaruhi cara peserta 
didik berperilaku, tetapi meninggalkan jejak mendalam pada struktur 
kepribadian, cara berpikir, dan relasi spiritual mereka. Dampak ini 
sering kali tidak langsung terlihat, karena ia bekerja secara perlahan dan 
sistemik. Pendidikan mungkin tampak berhasil menciptakan ketertiban, 
namun di balik itu tumbuh generasi yang mengalami kelelahan moral, 
ketakutan berpikir, dan keterasingan dari makna agama itu sendiri.

Secara psikologis, pendidikan berbasis formalisme melahirkan kece-
masan religius. Peserta didik terbiasa hidup dalam rasa takut salah, takut 
berdosa, dan takut berbeda. Kesalahan kecil dibesar-besarkan sebagai 
kegagalan moral, bukan sebagai bagian dari proses belajar. Akibatnya, 
mereka tumbuh dengan rasa bersalah kronis yang tidak sehat. Relasi 
mereka dengan agama menjadi relasi cemas, bukan relasi penuh makna 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan188



dan kepercayaan. Padahal, agama yang sehat seharusnya menenangkan 
jiwa dan menumbuhkan harapan, bukan menciptakan ketakutan yang 
melumpuhkan.

Dari sisi intelektual, fiqih formalistik menghasilkan nalar yang 
pasif dan defensif. Peserta didik dilatih untuk menerima, bukan untuk 
memahami; menghafal, bukan untuk menalar. Pertanyaan kritis dianggap 
ancaman, sementara kepatuhan dipuji sebagai kebajikan tertinggi. Dalam 
jangka panjang, peserta didik kehilangan kepercayaan pada kemampuan 
berpikirnya sendiri. Mereka terbiasa mencari jawaban “aman” yang sesuai 
otoritas, bukan jawaban yang jujur secara intelektual. Inilah bentuk kemis-
kinan nalar yang sangat merugikan masa depan peradaban.

Secara sosial, pendidikan semacam ini menciptakan individu yang 
sulit berdialog dan hidup dalam perbedaan. Karena sejak awal diajarkan 
bahwa perbedaan adalah penyimpangan, peserta didik tumbuh dengan 
sikap defensif terhadap pandangan lain. Mereka mudah menghakimi, tetapi 
sulit memahami. Ketika memasuki masyarakat yang plural, individu-indi-
vidu ini cenderung membawa logika eksklusif ke ruang publik, sehingga 
memperbesar potensi konflik sosial atas nama agama.

Dampak spiritual dari fiqih formalistik juga sangat serius. Agama 
dipersepsikan sebagai beban normatif, bukan sebagai jalan pembebasan 
jiwa. Peserta didik menjalankan ritual tanpa rasa makna, mematuhi aturan 
tanpa cinta, dan menjauhi dosa tanpa pemahaman. Relasi spiritual yang 
seharusnya mendalam dan personal berubah menjadi mekanis dan trans-
aksional. Dalam kondisi ini, iman kehilangan daya transformasinya dan 
berhenti menjadi sumber etika dan empati.

Fiqih formalistik juga menghambat perkembangan otonomi moral. 
Peserta didik tidak dilatih untuk mengambil keputusan etis secara mandiri, 
melainkan diarahkan untuk selalu bergantung pada otoritas eksternal. 
Ketika menghadapi situasi baru yang kompleks—yang tidak tercakup dalam 
aturan baku—mereka kebingungan atau justru mengambil keputusan yang 
tidak adil karena tidak memiliki kompas etis internal. Pendidikan gagal 

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 189



membekali mereka dengan kemampuan menilai dan bertanggung jawab 
secara dewasa.

Lebih jauh, dampak jangka panjang dari pendidikan ini adalah keti-
dakselarasan antara simbol religius dan realitas sosial. Individu tampak 
religius secara lahiriah, tetapi praktik sosialnya tidak mencerminkan nilai 
keadilan, kejujuran, dan kepedulian. Kesenjangan ini merusak kepercayaan 
publik terhadap agama dan institusi pendidikan agama. Ketika agama 
tidak lagi terlihat sebagai kekuatan moral yang membebaskan, ia berisiko 
ditinggalkan atau dipertahankan hanya sebagai identitas kosong.

QS. Al-Baqarah [2]: 44

أَفلَاَ   ۚ ٱل�كِْتبََٰ  تتَلْوُنَ  وأََنتمُْ  أَنفسُكَمُْ  وتَنَسوَنَْ  بٱِلبْرِِّ  ٱلناَّسَ  أَتأَْمرُوُنَ 

تعَقْلِوُنَ
“Apakah kamu menyuruh orang lain berbuat kebajikan, sementara kamu 
melupakan dirimu sendiri, padahal kamu membaca Kitab? Tidakkah kamu 
berakal?”

Ayat ini mengkritik formalisme moral: kemampuan mengucapkan 
hukum dan kebaikan tanpa menghayatinya. Dalam pendidikan fiqih, ayat 
ini relevan untuk menunjukkan bahwa penguasaan teks tanpa kesadaran 
etis tidak hanya gagal mendidik, tetapi juga melahirkan kontradiksi moral 
yang membingungkan peserta didik.

QS. Az-Zumar [39]: 22

يَلٌْۭ للِّقْسَِٰيةَِ  بهِّۦِ ۚ فوَ َّ أَفمَنَ شرَحََ ٱللهَُّ صَدْرهَۥُ للِإِْسْلمَِٰ فهَوَُ علَىَٰ نوُرٍۢ منِّ ر

بهُمُ قلُوُ
“Maka apakah orang yang telah Allah lapangkan dadanya untuk (menerima) 
Islam, lalu ia berada di atas cahaya dari Tuhannya (sama dengan yang lain)? 
Maka celakalah mereka yang hatinya keras.”

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan190



Ayat ini menegaskan bahwa indikator keberhasilan pendidikan 
Islam adalah kelapangan hati dan kejernihan kesadaran, bukan kekakuan 
sikap. Fiqih formalistik yang kering dari makna justru berpotensi menge-
raskan hati, menjauhkan peserta didik dari cahaya nilai-nilai ilahiah.

Hadits – Agama sebagai Rahmah

۟ ِّروُا يسَرِّوُا۟ ولَاَ تعُسَرِّوُا۟، وَبشَرِّوُا۟ ولَاَ تنُفَ
“Mudahkanlah dan jangan mempersulit; berilah kabar gembira dan jangan 
membuat orang lari.” (HR. Al-Bukhari, no. 3038, HR. Muslim, no. 1734)

Hadits ini memberi tolok ukur jelas: jika pendidikan agama membuat 
peserta didik menjauh, takut, atau sinis terhadap agama, maka metode 
itu keliru. Fiqih formalistik yang menakut-nakuti telah menyimpang dari 
prinsip profetik ini.

Dalam perspektif fiqih pendidikan yang membebaskan, semua dampak 
ini menunjukkan bahwa formalisme fiqih bukan sekadar persoalan metode, 
tetapi persoalan kemanusiaan. Pendidikan yang merusak kesadaran, nalar, 
dan spiritualitas peserta didik tidak bisa dibenarkan atas nama ketertiban 
atau tradisi. Syariat diturunkan untuk menjaga kehidupan dan martabat 
manusia, bukan untuk menciptakan generasi yang takut, pasif, dan terasing.

Kesadaran akan dampak destruktif fiqih formalistik ini menjadi 
landasan penting untuk melangkah ke bab berikutnya. Setelah membong-
kar problem dan luka yang ditinggalkan oleh pendidikan yang menindas, 
buku ini akan bergerak ke Bab 9 tentang kesadaran, ideologi, dan pendi-
dikan. Di sanalah akan dibahas bagaimana pendidikan dapat membentuk 
kesadaran kritis, membongkar ideologi penindasan, dan bertransformasi 
menjadi praksis pembebasan yang sejati—sejalan dengan ruh Islam dan 
martabat manusia.

Kritik terhadap Fiqih Pendidikan Formalistik 191



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan192



BAB 9
KESADARAN, IDEOLOGI, DAN PENDIDIKAN

Bab 9 menandai pergeseran penting dari kritik menuju rekonstruksi 
kesadaran. Setelah Bab 8 membongkar luka-luka yang ditinggalkan oleh 
fiqih pendidikan formalistik—ketakutan, kepatuhan semu, kekerasan 
simbolik, dan kemiskinan nalar—bab ini mengajukan pertanyaan kunci: 
bagaimana pendidikan Islam membentuk kesadaran manusia, dan 
kesadaran seperti apa yang ingin dibangun? Di sinilah pendidikan tidak 
lagi dipahami sekadar sebagai transmisi pengetahuan atau pengaturan 
perilaku, melainkan sebagai arena pembentukan cara pandang, makna 
hidup, dan orientasi etis.

Kesadaran bukanlah sesuatu yang netral. Cara manusia memahami 
dirinya, Tuhan, dan dunia selalu dipengaruhi oleh ideologi—yakni sepe-
rangkat asumsi, nilai, dan kepentingan yang sering bekerja di balik layar. 
Pendidikan, sadar atau tidak, selalu membawa ideologi tertentu. Ia bisa 

193



membentuk kesadaran yang patuh dan pasrah, atau sebaliknya menumbuh-
kan kesadaran kritis yang reflektif dan bertanggung jawab. Bab ini berpijak 
pada tesis bahwa fiqih pendidikan yang membebaskan harus secara sadar 
berpihak pada pembentukan kesadaran kritis, bukan reproduksi ideologi 
penindasan.

Dalam pendidikan agama, ideologi sering menyamar sebagai kebe-
naran tunggal yang sakral. Nilai, tafsir, dan praktik tertentu dipresentasikan 
seolah-olah bebas kepentingan, padahal sering kali mencerminkan relasi 
kuasa, kepentingan politik, atau konservatisme budaya. Ketika ideologi 
ini tidak disadari, pendidikan justru melanggengkan ketidakadilan sambil 
mengklaim kesalehan. Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa tugas pendi-
dikan pembebasan adalah melakukan conscientization—membangkitkan 
kesadaran kritis agar manusia mampu membaca realitas dan bertindak 
untuk mengubahnya.

Bab ini akan mengurai bagaimana pendidikan membentuk tiga ting-
kat kesadaran: kesadaran magis, kesadaran naif, dan kesadaran kritis. 
Kesadaran magis melihat realitas sebagai takdir yang tak dapat diubah; 
kesadaran naif mulai mengenali masalah, tetapi cenderung menyalahkan 
individu; sementara kesadaran kritis mampu membaca struktur, ideologi, 
dan relasi kuasa di balik realitas sosial. Fiqih pendidikan yang membe-
baskan harus secara sadar mengarahkan peserta didik menuju kesadaran 
kritis—kesadaran yang selaras dengan tauhid, karena tauhid menolak 
segala bentuk penghambaan selain kepada Tuhan.

Bab 9 juga menegaskan bahwa pendidikan Islam tidak cukup hanya 
mengajarkan norma benar–salah, tetapi harus membantu peserta didik 
memahami mengapa suatu norma ada, siapa yang diuntungkan, dan 
bagaimana dampaknya bagi martabat manusia. Dengan demikian, fiqih 
tidak lagi berhenti pada kepatuhan normatif, tetapi menjadi alat refleksi 
etis dan transformasi sosial. Pendidikan yang membebaskan mengajarkan 
peserta didik untuk taat secara sadar, bukan tunduk secara ideologis.

Selain itu, bab ini akan membahas bagaimana kurikulum, bahasa, dan 
metode pembelajaran berperan dalam membentuk kesadaran. Apa yang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan194



diajarkan, bagaimana ia diajarkan, dan apa yang dihilangkan dari penga-
jaran sama-sama menentukan jenis kesadaran yang lahir. Pendidikan yang 
tampak religius bisa saja menanamkan ideologi penindasan jika ia menutup 
ruang dialog dan kritik. Sebaliknya, pendidikan yang dialogis dan reflektif 
dapat menjadi praksis ibadah pembebasan—mendekatkan manusia pada 
Tuhan melalui pembelaan terhadap martabat manusia.

Bab 9 akan diawali dengan pembahasan pendidikan dan pemben-
tukan kesadaran, dilanjutkan dengan analisis kesadaran magis, naif, dan 
kritis; pembacaan ideologi dalam kurikulum; relasi pendidikan dan hege-
moni; serta ditutup dengan rumusan pendidikan Islam sebagai praksis 
pembebasan. Dengan demikian, bab ini menjadi jantung reflektif buku 
ini—tempat fiqih, pendidikan, dan kesadaran bertemu dalam satu proyek 
besar: membangun manusia merdeka melalui hukum, ilmu, logika, dan 
tanggung jawab etis.

Memasuki Bab 9, pembaca diajak untuk tidak hanya mengkritik 
sistem pendidikan yang ada, tetapi juga mengkritik cara kita berpikir 
dan memahami agama. Karena pembebasan sejati tidak dimulai dari 
perubahan aturan semata, melainkan dari perubahan kesadaran. Dari 
sinilah pendidikan Islam dapat kembali memainkan perannya sebagai 
jalan pembebasan manusia dan pembangun peradaban yang berkeadilan.

Pendidikan dan pembentukan kesadaran 
Pendidikan pada hakikatnya adalah proses pembentukan kesadaran 
manusia tentang dirinya, Tuhannya, dan dunia sosial yang melingkupi-
nya. Ia bukan sekadar aktivitas mentransfer pengetahuan atau melatih kete-
rampilan teknis, melainkan proses panjang yang membentuk cara manusia 
memahami realitas dan mengambil sikap di dalamnya. Dalam perspektif 
ini, pendidikan selalu bersifat politis dan etis, karena ia menentukan apakah 
manusia akan tumbuh sebagai subjek yang merdeka atau sebagai objek 
yang dikendalikan. Fiqih pendidikan yang membebaskan harus memulai 
refleksinya dari kesadaran ini: bahwa mendidik berarti membentuk cara 
berpikir dan cara memaknai kehidupan.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 195



Kesadaran manusia tidak lahir secara alamiah tanpa pengaruh. Ia 
dibentuk melalui bahasa, simbol, kurikulum, relasi kuasa, dan peng-
alaman belajar. Apa yang diajarkan, bagaimana ia diajarkan, dan siapa 
yang menentukan kebenaran dalam ruang pendidikan, semuanya berkon-
tribusi pada jenis kesadaran yang tumbuh. Pendidikan yang menekankan 
hafalan, kepatuhan, dan ketertiban akan melahirkan kesadaran yang pasif 
dan adaptif. Sebaliknya, pendidikan yang mendorong dialog, refleksi, dan 
pertanyaan akan melahirkan kesadaran yang aktif dan kritis. Dengan demi-
kian, pendidikan selalu menjadi medan pertarungan antara pembebasan 
dan penjinakan.

Dalam konteks pendidikan Islam, pembentukan kesadaran seharusnya 
berpijak pada tauhid sebagai prinsip pembebasan. Tauhid bukan hanya 
pengakuan teologis tentang keesaan Tuhan, tetapi juga pernyataan eksis-
tensial bahwa manusia tidak boleh tunduk secara mutlak kepada selain 
Tuhan—baik itu manusia, ideologi, tradisi, maupun sistem. Pendidikan 
yang benar-benar tauhidik akan membebaskan manusia dari ketakutan 
terhadap otoritas selain Tuhan dan menumbuhkan keberanian moral 
untuk berpikir, bersikap, dan bertindak secara bertanggung jawab. Ketika 
pendidikan agama justru melahirkan ketakutan dan kepatuhan buta, maka 
tauhid telah direduksi menjadi slogan, bukan kesadaran hidup.

Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pendidikan selalu membentuk 
kesadaran tertentu: kesadaran yang membebaskan atau kesadaran yang 
menindas. Pendidikan penindasan melatih manusia untuk menerima 
realitas apa adanya, menyalahkan diri sendiri atas ketidakadilan struktu-
ral, dan menggantungkan kebenaran pada otoritas eksternal. Pendidikan 
pembebasan, sebaliknya, membantu manusia membaca realitas secara 
kritis, mengenali struktur ketidakadilan, dan bertindak untuk mengubah-
nya. Dalam perspektif Islam, pendidikan pembebasan ini sejalan dengan 
misi profetik untuk membebaskan manusia dari segala bentuk kezaliman.

Pembentukan kesadaran juga berkaitan erat dengan cara fiqih diajar-
kan. Ketika fiqih diajarkan sebagai kumpulan aturan final tanpa konteks 
dan tujuan, kesadaran yang lahir adalah kesadaran legalistik: patuh pada 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan196



aturan, tetapi miskin makna. Peserta didik belajar taat pada hukum, tetapi 
tidak memahami nilai keadilan, rahmah, dan kemaslahatan di baliknya. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan menuntut perubahan pendekatan: 
dari fiqih sebagai alat kontrol menuju fiqih sebagai sarana refleksi etis dan 
pembentukan kesadaran moral.

Dalam praktik pendidikan, pembentukan kesadaran sering kali 
terhambat oleh relasi pedagogis yang hierarkis dan otoriter. Guru 
diposisikan sebagai pemilik kebenaran, sementara peserta didik sebagai 
penerima pasif. Relasi ini mengajarkan ketergantungan epistemologis dan 
melemahkan kepercayaan diri intelektual peserta didik. Pendidikan yang 
membebaskan menuntut relasi yang lebih dialogis, di mana guru berperan 
sebagai pendamping proses berpikir dan pencarian makna, bukan sebagai 
penguasa pengetahuan.

Kesadaran yang dibentuk melalui pendidikan juga menentukan orien-
tasi etis peserta didik. Pendidikan yang hanya menekankan benar–salah 
secara normatif tanpa refleksi akan melahirkan orientasi moral berbasis 
sanksi. Sebaliknya, pendidikan yang mengajak peserta didik memahami 
dampak tindakan terhadap diri dan orang lain akan melahirkan orientasi 
moral berbasis tanggung jawab. Fiqih pendidikan yang membebaskan 
harus menumbuhkan kesadaran bahwa setiap tindakan memiliki konse-
kuensi etis yang harus dipertanggungjawabkan, bukan sekadar dinilai oleh 
otoritas.

Lebih jauh, pembentukan kesadaran dalam pendidikan Islam harus 
memperhatikan keterkaitan antara iman dan realitas sosial. Kesadaran 
religius yang terpisah dari keadilan sosial berisiko melahirkan kesalehan 
individual yang apatis terhadap penderitaan orang lain. Pendidikan yang 
membebaskan membantu peserta didik memahami bahwa iman memiliki 
implikasi sosial, dan bahwa ketaatan kepada Tuhan tidak bisa dipisahkan 
dari pembelaan terhadap martabat manusia. Di sinilah fiqih pendidikan 
menemukan relevansinya sebagai jembatan antara nilai spiritual dan 
praksis sosial.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 197



QS. Al-Hasyr [59]: 18

هاَ ٱلذَّيِنَ ءاَمنَوُا۟ ٱتقَّوُا۟ ٱللهََّ ولَتْنَظرُْ نفَْسٌۭ ماَّ قدََّمتَْ لغِدٍَۢ يَـٰٓأَيُّ
“Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan hendaklah 
setiap diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya untuk hari esok.”

Ayat ini menegaskan dimensi refleksi diri dan kesadaran historis. 
Pendidikan dalam Islam bukan sekadar transmisi aturan masa lalu, tetapi 
proses membangunkan kesadaran manusia atas tanggung jawab masa 
depan. Seruan wal-tanzur nafs (hendaklah setiap diri memperhatikan) 
adalah perintah pedagogis untuk berpikir reflektif—inti dari pendidikan 
yang membebaskan.

QS. Al-A‘raf [7]: 179

لهَمُْ قلُوُبٌۭ لاَّ يفَْقهَوُنَ بهِاَ ولَهَمُْ أَعيْنٌُۭ لاَّ يبُصْرِوُنَ بهِاَ
“Mereka mempunyai hati tetapi tidak digunakan untuk memahami, dan 
mempunyai mata tetapi tidak digunakan untuk melihat.”

Ayat ini mengkritik ketiadaan kesadaran, bukan ketiadaan organ. 
Masalah pendidikan bukan karena manusia tidak memiliki akal dan hati, 
tetapi karena potensi itu tidak diaktifkan. Pendidikan fiqih yang membe-
baskan bertugas mengaktifkan kesadaran—kognitif, moral, dan spiritual—
agar manusia benar-benar “melihat” realitas dan dirinya sendiri.

Hadits – Kecerdasan Sejati

ِماَ بعَدَْ ٱلمْوَتِْ ٱل�كَْيسُِّ منَْ داَنَ نفَْسهَۥُ وعَمَلَِ ل
“Orang cerdas adalah yang mampu mengoreksi dirinya dan beramal untuk 
kehidupan setelah mati.” (HR. At-Tirmidzi, no. 2459, Dinilai hasan)

Hadits ini menegaskan bahwa kecerdasan dalam Islam adalah kesa-
daran reflektif, bukan sekadar kecakapan teknis. Pendidikan yang membe-
baskan mengukur keberhasilan bukan dari seberapa patuh peserta didik, 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan198



tetapi dari kemampuannya memahami diri, mengoreksi sikap, dan 
bertindak bertanggung jawab.

Dengan demikian, pendidikan dan pembentukan kesadaran meru-
pakan fondasi utama bagi proyek pembebasan manusia. Pendidikan yang 
gagal membentuk kesadaran kritis akan mudah direduksi menjadi alat 
reproduksi ideologi dan ketidakadilan. Sebaliknya, pendidikan yang sadar 
akan perannya dalam membentuk kesadaran dapat menjadi kekuatan 
transformatif yang luar biasa. Dari pemahaman inilah pembahasan akan 
berlanjut ke subbab berikutnya, kesadaran magis, naif, dan kritis, untuk 
melihat secara lebih rinci jenis-jenis kesadaran yang dibentuk melalui 
pendidikan dan implikasinya bagi fiqih pendidikan yang membebaskan.

Kesadaran magis, naif, dan kritis 
Dalam kerangka pendidikan pembebasan, kesadaran manusia tidak bersi-
fat tunggal atau statis, melainkan berkembang melalui tahapan-tahapan 
tertentu. Paulo Freire (1970) membedakan tiga bentuk kesadaran utama—
magis, naif, dan kritis—yang sangat relevan untuk membaca praktik pendi-
dikan Islam, khususnya dalam pengajaran fiqih. Memahami ketiga bentuk 
kesadaran ini membantu kita menilai apakah pendidikan sedang membe-
baskan manusia atau justru mengukuhkan penjinakan dalam balutan 
religiusitas.

Kesadaran magis adalah bentuk kesadaran paling awal dan paling 
rapuh. Dalam kesadaran ini, manusia memandang realitas sebagai sesuatu 
yang bersifat takdir absolut, tidak dapat dipahami apalagi diubah. Segala 
peristiwa—kemiskinan, ketidakadilan, kegagalan pendidikan—dipersepsi-
kan sebagai kehendak Tuhan semata, tanpa ruang bagi analisis sebab-akibat 
atau tanggung jawab manusia. Dalam pendidikan agama, kesadaran magis 
sering diperkuat melalui narasi keagamaan yang menekankan kepasrahan 
tanpa pemahaman. Fiqih diajarkan sebagai “ketentuan Tuhan” yang selesai, 
bukan sebagai hasil ijtihad manusia. Akibatnya, peserta didik kehilangan 
daya kritis dan menerima realitas sosial apa adanya sebagai nasib yang 
tidak boleh dipertanyakan.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 199



Kesadaran magis sangat mudah dimanfaatkan oleh struktur kuasa. 
Ketika ketidakadilan dianggap sebagai takdir, maka kritik terhadap sistem 
pendidikan, ekonomi, atau politik dapat diredam atas nama kesabaran 
dan kepatuhan religius. Pendidikan yang berhenti pada kesadaran magis 
melahirkan individu yang saleh secara simbolik, tetapi pasif secara sosial. 
Dalam perspektif tauhid, kondisi ini justru problematik, karena tauhid 
menolak penghambaan kepada apa pun selain Tuhan, termasuk peng-
hambaan kepada struktur ketidakadilan yang dibungkus narasi religius.

Berikutnya adalah kesadaran naif, yakni tahap di mana manusia mulai 
menyadari adanya masalah, tetapi belum mampu membaca akar struktu-
ralnya. Dalam kesadaran ini, ketidakadilan diakui, namun penyebabnya 
sering dipersonalisasi. Kegagalan pendidikan disalahkan pada kemalasan 
peserta didik, lemahnya moral individu, atau kurangnya ketaatan, tanpa 
melihat sistem kurikulum, relasi kuasa, dan ideologi yang bekerja di balik-
nya. Dalam pendidikan fiqih, kesadaran naif tampak ketika masalah sosial 
selalu dijelaskan sebagai akibat dosa individu, bukan sebagai hasil struktur 
sosial yang tidak adil.

Kesadaran naif sering melahirkan moralitas menghakimi. Peserta 
didik diajarkan untuk menjadi “baik” secara individual, tetapi tidak diajak 
memahami bagaimana kebaikan personal berkaitan dengan keadilan sosial. 
Fiqih dipersempit menjadi daftar kewajiban personal, sementara dimensi 
sosial dan strukturalnya diabaikan. Pendidikan semacam ini tampak lebih 
maju dibanding kesadaran magis, tetapi masih belum membebaskan, 
karena ia gagal membekali peserta didik dengan alat analisis kritis terha-
dap realitas.

Tahap tertinggi adalah kesadaran kritis. Pada tahap ini, manusia 
mampu membaca realitas secara reflektif, mengenali relasi kuasa, ideologi, 
dan struktur sosial yang membentuk pengalaman hidupnya. Kesadaran 
kritis tidak menolak iman, tetapi justru memperdalamnya. Dalam perspek-
tif Islam, kesadaran kritis sejalan dengan tauhid, karena ia membebaskan 
manusia dari ketundukan kepada struktur zalim dan mengarahkan keta-
atan hanya kepada Tuhan. Pendidikan yang menumbuhkan kesadaran 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan200



kritis membantu peserta didik memahami bahwa hukum, tradisi, dan 
institusi adalah produk sejarah yang dapat dikritik dan diperbaiki demi 
keadilan.

Dalam pendidikan fiqih, kesadaran kritis berarti mampu membeda-
kan antara wahyu dan tafsir, antara nilai universal dan formulasi historis. 
Peserta didik diajak memahami maqashid syariah, konteks sosial hukum, 
dan dampak etis dari penerapan fiqih. Mereka tidak hanya bertanya “apa 
hukumnya?”, tetapi juga “mengapa demikian?”, “siapa yang diuntungkan?”, 
dan “apakah ini adil dan memanusiakan?”. Pertanyaan-pertanyaan ini 
adalah tanda hidupnya kesadaran kritis, bukan tanda pembangkangan 
iman.

Pendidikan yang membebaskan tidak bermaksud memaksakan kesa-
daran kritis secara instan, karena kesadaran adalah proses yang tumbuh 
melalui dialog, pengalaman, dan refleksi berkelanjutan. Namun pendi-
dikan harus secara sadar menciptakan kondisi yang memungkinkan tran-
sisi dari kesadaran magis dan naif menuju kesadaran kritis. Ini menuntut 
perubahan metode, bahasa, dan relasi pedagogis—dari ceramah satu arah 
menuju dialog; dari hukuman menuju refleksi; dari kepatuhan menuju 
tanggung jawab.

Dalam konteks fiqih pendidikan yang membebaskan, ketiga bentuk 
kesadaran ini menjadi alat diagnostik untuk menilai praktik pendidikan. 
Ketika pendidikan melanggengkan pasrah tanpa pemahaman, ia berhenti 
pada kesadaran magis. Ketika pendidikan menghakimi individu tanpa 
mengkritik sistem, ia terjebak pada kesadaran naif. Hanya ketika pendi-
dikan berani membuka ruang analisis struktural, dialog nilai, dan tanggung 
jawab etis, ia bergerak menuju kesadaran kritis.

QS. Al-An‘am [6]: 116

عْ أَكْثرََ منَ فىِ ٱلْأَرْضِ يضُِلوُّكَ عنَ سَبيِلِ ٱللهَِّ ۚ إِن يتَبَّعِوُنَ  وإَِن تطُِ�

نَّ وإَِنْ همُْ إِلاَّ يَخرْصُُونَ إِلاَّ ٱلظَّ

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 201



“Jika engkau menuruti kebanyakan orang di bumi ini, niscaya mereka akan 
menyesatkanmu dari jalan Allah. Mereka tidak lain hanyalah mengikuti 
dugaan dan kebohongan.”

Ayat ini mengkritik kesadaran yang tidak reflektif, yang mengi-
kuti arus mayoritas tanpa pertimbangan rasional dan etis. Dalam pendi-
dikan, ayat ini menjadi peringatan bahwa kebenaran tidak ditentukan oleh 
banyaknya pengikut, melainkan oleh kesadaran kritis terhadap nilai dan 
tujuan.

QS. Yunus [10]: 100

وَيَجعْلَُ ٱلرجِّْسَ علَىَ ٱلذَّيِنَ لاَ يعَقْلِوُنَ
“Allah menimpakan kekotoran kepada orang-orang yang tidak menggunakan 
akalnya.”

Ayat ini menegaskan bahwa ketidakmauan menggunakan akal 
adalah masalah moral, bukan sekadar keterbatasan intelektual. Pendidikan 
Islam yang membebaskan menolak pembekuan akal, karena akal adalah 
instrumen utama pembentukan kesadaran.

Hadits – Manusia dan Kesadaran Pilihan

ً لاَ يكَوُننََّ أَحدَكُمُْ إِمعَّةَ
“Janganlah salah seorang dari kalian menjadi orang yang ikut-ikutan.” (HR. 
At-Tirmidzi, no. 2007, Dinilai hasan)

Hadits ini secara langsung menolak kesadaran imitasi. Nabi meng-
hendaki umat yang sadar memilih sikapnya, bukan sekadar meniru ling-
kungan. Pendidikan fiqih yang membebaskan menjadikan hadits ini seba-
gai landasan menumbuhkan kemandirian berpikir dan bertindak.

Dengan demikian, kesadaran kritis bukanlah ancaman bagi agama, 
melainkan bentuk kedewasaan iman. Ia memungkinkan manusia beri-
man secara sadar, taat secara bertanggung jawab, dan beragama secara 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan202



memanusiakan. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab ideo-
logi dalam kurikulum pendidikan, untuk mengkaji bagaimana struktur 
kurikulum dan materi ajar dapat memperkuat atau justru menghambat 
tumbuhnya kesadaran kritis dalam pendidikan Islam.

Ideologi dalam kurikulum pendidikan 
Kurikulum tidak pernah netral. Ia selalu memuat ideologi tertentu—
yakni cara pandang tentang manusia, pengetahuan, kekuasaan, dan tujuan 
hidup—yang sering kali bekerja secara diam-diam di balik pilihan materi, 
metode, dan evaluasi pembelajaran. Dalam konteks pendidikan Islam, ideo-
logi dalam kurikulum menentukan apakah fiqih dan ilmu agama diajarkan 
sebagai sarana pembebasan atau justru sebagai alat reproduksi kepatuhan. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan menuntut kesadaran penuh bahwa 
apa yang dimasukkan dan dikeluarkan dari kurikulum sama pentingnya 
dengan apa yang diajarkan secara eksplisit.

Ideologi kurikulum tampak pertama-tama dalam pemilihan penge-
tahuan yang dianggap sah. Ketika kurikulum hanya menampilkan satu 
mazhab, satu tafsir, atau satu cara berpikir sebagai kebenaran tunggal, maka 
ia sedang menanamkan ideologi eksklusivisme. Peserta didik diajarkan 
untuk menerima, bukan menilai; mengikuti, bukan memahami. Dalam 
pendidikan fiqih, hal ini terlihat ketika perbedaan pendapat disembunyi-
kan atau disajikan sebagai ancaman, bukan sebagai kekayaan intelektual. 
Kurikulum semacam ini secara sistemik menghambat tumbuhnya kesa-
daran kritis.

Ideologi juga bekerja melalui bahasa kurikulum. Istilah-istilah seperti 
“wajib patuh”, “tidak boleh membantah”, atau “harus sesuai aturan” sering 
muncul tanpa disertai penjelasan tujuan etis dan rasionalnya. Bahasa sema-
cam ini membentuk imajinasi moral peserta didik: agama dipersepsikan 
sebagai sistem perintah, bukan sebagai jalan makna. Paulo Freire (1970) 
menegaskan bahwa bahasa pendidikan dapat menjadi alat pembebasan atau 
alat penindasan, tergantung apakah ia membuka dialog atau menutupnya. 

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 203



Dalam kurikulum fiqih yang membebaskan, bahasa harus mengundang 
refleksi, bukan sekadar kepatuhan.

Kurikulum juga mengandung ideologi melalui struktur penyajiannya. 
Materi yang disusun secara linear, final, dan tertutup memberi kesan bahwa 
pengetahuan telah selesai dan tidak perlu dipertanyakan. Peserta didik 
diposisikan sebagai penerima warisan yang harus dijaga, bukan sebagai 
subjek yang bertanggung jawab mengembangkan tradisi. Padahal, tradisi 
fiqih klasik justru tumbuh melalui perdebatan, perbedaan, dan ijtihad. 
Ketika kurikulum menghapus jejak pergulatan intelektual ini, ia sedang 
menyederhanakan sejarah demi kenyamanan ideologis.

Lebih jauh, ideologi kurikulum tampak dalam apa yang dihilangkan 
atau didiamkan. Ketika isu keadilan sosial, kesetaraan gender, kemiskinan 
struktural, atau relasi kuasa jarang dibahas dalam pendidikan fiqih, kuri-
kulum sedang menyampaikan pesan implisit bahwa agama tidak perlu 
terlibat dalam persoalan tersebut. Keheningan ini bukan netral, melainkan 
ideologis. Ia melanggengkan status quo dengan cara yang halus. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan justru menuntut agar kurikulum berani 
mengaitkan hukum Islam dengan realitas ketidakadilan yang nyata.

Ideologi dalam kurikulum juga diperkuat oleh sistem evaluasi. Ketika 
evaluasi hanya mengukur hafalan dan kesesuaian jawaban, peserta didik 
belajar bahwa berpikir kritis tidak dihargai. Mereka terdorong mencari 
jawaban yang “benar menurut buku”, bukan jawaban yang argumenta-
tif dan reflektif. Evaluasi semacam ini meneguhkan ideologi kepatuhan 
dan menghambat otonomi intelektual. Pendidikan yang membebaskan 
memerlukan evaluasi yang menilai proses berpikir, kemampuan analisis, 
dan kepekaan etis.

Dalam perspektif fiqih pendidikan yang membebaskan, kurikulum 
harus dipahami sebagai ruang politik-etis yang perlu dibaca dan ditata 
ulang secara sadar. Kurikulum tidak cukup hanya “sesuai standar”, tetapi 
harus berpihak pada pembentukan manusia merdeka. Ini menuntut kebe-
ranian untuk meninjau ulang materi, bahasa, dan metode agar selaras 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan204



dengan nilai tauhid, keadilan, dan rahmah. Kurikulum yang membebaskan 
tidak menutup perbedaan, tetapi mengelolanya sebagai sumber belajar.

Membangun kurikulum yang membebaskan berarti menghadirkan 
fiqih sebagai proses berpikir, bukan sekadar produk hukum. Peserta didik 
diajak memahami bagaimana hukum lahir, siapa yang merumuskannya, 
dalam konteks apa, dan dengan tujuan apa. Dengan cara ini, kurikulum 
menjadi sarana conscientization—pembangkitan kesadaran—bukan seka-
dar transmisi norma. Peserta didik belajar bahwa mereka adalah bagian 
dari tradisi hidup yang menuntut tanggung jawab intelektual dan moral.

QS. Al-Baqarah [2]: 170

عُ مآَ أَلفْيَنْاَ علَيَهِْ ءاَبآَءنَآَ  �ِ وإَِذاَ قيِلَ لهَمُُ ٱتبَّعِوُا۟ مآَ أَنزلََ ٱللهَُّ قاَلوُا۟ بلَْ نتَبَّ

ا ولَاَ يهَتْدَوُنَ ًٔ ۗ أَولَوَْ كاَنَ ءاَبآَؤهُمُْ لاَ يعَقْلِوُنَ شَيـْ
“Apabila dikatakan kepada mereka: ikutilah apa yang diturunkan Allah, 
mereka menjawab: tidak, kami mengikuti apa yang kami dapati dari nenek 
moyang kami. Apakah (mereka akan mengikuti itu) walaupun nenek moyang 
mereka tidak memahami apa-apa dan tidak mendapat petunjuk?”

Ayat ini adalah kritik langsung terhadap ideologi tradisionalisme 
buta. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menegaskan bahwa kuriku-
lum yang hanya mereproduksi warisan tanpa refleksi kritis sesungguh-
nya sedang melanggengkan ideologi, bukan menyampaikan kebenaran. 
Pendidikan fiqih yang membebaskan menolak pewarisan pengetahuan 
yang membungkam akal dan kesadaran sejarah.

QS. An-Nahl [16]: 125

وجَدَٰلِهْمُ بٱِلتَّىِ هِىَ  ٱلْحسَنَةَِ  وٱَلمْوَعْظِةَِ  َبكَِّ بٱِلْحكِْمةَِ  إِلىَٰ سَبيِلِ ر ٱدْعُ 

أَحْسنَُ

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 205



“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah, pelajaran yang 
baik, dan debatlah mereka dengan cara yang paling baik.”

Ayat ini menegaskan bahwa pendidikan bersifat dialogis, bukan 
doktriner. Kurikulum yang membebaskan adalah kurikulum yang meng-
ajak berpikir, berdialog, dan memahami alasan di balik nilai—bukan 
memaksakan kesimpulan ideologis.

Hadits – Penyalahgunaan Ilmu

ُماَرىَِ بهِِ ٱلسُّفهَآَءَ أَوْ يصَرْفَِ  منَْ طَلبََ ٱلعْلِمَْ ليِجُاَرىَِ بهِِ ٱلعْلُمَآَءَ أَوْ ي

وجُُوهَ ٱلناَّسِ إِليَهِْ أَدْخلَهَُ ٱللهَُّ ٱلناَّرَ
“Barang siapa menuntut ilmu untuk menyaingi para ulama, mendebat 
orang bodoh, atau agar manusia berpaling kepadanya, maka Allah akan 
memasukkannya ke neraka.” (HR. At-Tirmidzi, no. 2654, Dinilai hasan)

Hadits ini memperingatkan bahwa ilmu—termasuk kurikulum—
dapat menjadi alat dominasi dan pencitraan, bukan pembebasan. Ketika 
pendidikan dijadikan instrumen ideologi kekuasaan atau ego kelompok, 
ia kehilangan nilai profetiknya.

Dengan demikian, ideologi dalam kurikulum pendidikan memiliki 
pengaruh besar terhadap jenis kesadaran yang dibentuk. Kurikulum yang 
tidak disadari ideologinya berisiko melanggengkan penindasan dalam 
nama agama. Sebaliknya, kurikulum yang dibangun secara reflektif dan 
kritis dapat menjadi alat pembebasan yang kuat. Dari sini, pembahasan 
akan berlanjut ke subbab pendidikan dan hegemoni, untuk melihat 
bagaimana ideologi bekerja lebih luas melalui institusi pendidikan dan 
bagaimana pendidikan Islam dapat membongkar dominasi yang tersem-
bunyi di balik normalitas pedagogis.

Pendidikan dan hegemoni 
Pendidikan tidak hanya membentuk individu, tetapi juga berperan besar 
dalam memelihara atau menantang hegemoni—yakni dominasi nilai, 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan206



cara berpikir, dan kepentingan tertentu yang diterima sebagai “normal” 
dan “wajar” oleh masyarakat. Hegemoni bekerja bukan terutama melalui 
paksaan fisik, melainkan melalui persetujuan kesadaran. Dalam konteks 
pendidikan Islam, fiqih dan ajaran agama dapat menjadi sarana pembe-
basan, tetapi juga dapat menjadi instrumen hegemoni ketika ia mengajar-
kan kepatuhan tanpa kesadaran dan menutup ruang kritik.

Hegemoni dalam pendidikan tampak ketika pandangan tertentu 
tentang agama dan moral dipresentasikan sebagai satu-satunya kebe-
naran yang sah, sementara pandangan lain dipinggirkan atau disenyap-
kan. Peserta didik diajarkan menerima struktur sosial dan relasi kuasa 
yang ada sebagai sesuatu yang alami dan sesuai kehendak Tuhan. Ketika 
ketimpangan sosial, ketidakadilan gender, atau otoritarianisme pedagogis 
diterima sebagai “sudah seharusnya”, pendidikan sedang menjalankan 
fungsi hegemonik. Dalam situasi ini, agama kehilangan daya kritisnya dan 
berubah menjadi alat stabilisasi sosial.

Antonio Gramsci menegaskan bahwa hegemoni bekerja melalui insti-
tusi budaya, termasuk sekolah dan lembaga pendidikan. Nilai-nilai domi-
nan disebarkan secara sistematis hingga diterima sebagai akal sehat. Dalam 
pendidikan fiqih, hegemoni tampak ketika tafsir tertentu diwariskan tanpa 
membuka ruang dialog, sehingga peserta didik tidak menyadari bahwa 
yang mereka terima adalah hasil pilihan historis dan ideologis. Pendidikan 
semacam ini tidak hanya membatasi nalar, tetapi juga membentuk kesa-
daran yang tunduk pada dominasi simbolik.

Hegemoni juga diperkuat melalui ritual pedagogis—cara mengajar, 
cara menilai, dan cara berinteraksi di kelas. Ketika guru selalu berbicara 
dan murid selalu mendengar; ketika pertanyaan kritis dianggap tidak 
sopan; ketika ketaatan simbolik lebih dihargai daripada kejujuran intelek-
tual, pendidikan sedang melatih kepatuhan sebagai kebiasaan. Kebiasaan 
inilah yang kemudian direproduksi dalam kehidupan sosial yang lebih 
luas. Pendidikan menjadi mesin reproduksi budaya tunduk, bukan ruang 
latihan kebebasan.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 207



Dalam konteks fiqih pendidikan, hegemoni sering bersembunyi di 
balik bahasa kesalehan. Aturan dipresentasikan sebagai perintah Tuhan, 
sementara kritik dipersepsikan sebagai pembangkangan iman. Dengan 
cara ini, struktur kuasa memperoleh legitimasi moral yang sangat kuat. 
Wael B. Hallaq (2009) mengingatkan bahwa ketika hukum dilepaskan 
dari komunitas moral dan etika, ia mudah menjadi alat dominasi yang 
efektif. Pendidikan yang tidak menyadari dimensi hegemonik ini berisiko 
melanggengkan ketidakadilan sambil mengklaim kesucian.

Fiqih pendidikan yang membebaskan harus berani membongkar 
mekanisme hegemoni ini. Pendidikan tidak boleh puas hanya dengan 
mengajarkan aturan, tetapi harus mengajak peserta didik membaca realitas 
sosial secara kritis: siapa yang diuntungkan oleh suatu praktik, siapa yang 
dirugikan, dan bagaimana nilai-nilai agama digunakan untuk membe-
narkan atau menantang kondisi tersebut. Dalam perspektif Islam, kritik 
terhadap hegemoni bukan tindakan subversif, melainkan bagian dari amar 
ma’ruf nahi munkar dalam makna yang paling substantif.

Pendidikan yang melawan hegemoni menuntut perubahan peran 
pendidik. Guru tidak lagi berfungsi sebagai agen reproduksi ideologi 
dominan, tetapi sebagai fasilitator kesadaran kritis. Ia membantu peserta 
didik mengenali asumsi-asumsi yang selama ini diterima begitu saja, dan 
mengajarkan keberanian moral untuk berpikir dan bertanya. Relasi peda-
gogis yang dialogis menjadi kunci untuk membongkar hegemoni yang 
bekerja melalui kebiasaan dan simbol.

Penting ditegaskan bahwa melawan hegemoni tidak berarti menolak 
tradisi atau otoritas secara membabi buta. Yang ditolak adalah penerimaan 
tanpa kesadaran. Tradisi dan otoritas perlu dibaca secara kritis dan etis 
agar tetap setia pada tujuan kemanusiaan dan keadilan. Pendidikan Islam 
yang membebaskan justru menguatkan tradisi dengan cara menghidup-
kannya dalam kesadaran, bukan membekukannya dalam kepatuhan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan208



QS. Al-A‘raf [7]: 157

يضََعُ عنَْهمُْ إِصرْهَمُْ وٱَلْأَغلْلََٰ ٱلتَّىِ كاَنتَْ علَيَْهمِْ وَ
“…dan Dia (Muhammad) membebaskan mereka dari beban-beban dan 
belenggu-belenggu yang ada pada mereka.”

Ayat ini menegaskan misi profetik sebagai pembebasan dari belenggu, 
termasuk belenggu non-fisik: cara berpikir yang dikendalikan, norma yang 
diterima tanpa refleksi, dan kepatuhan yang diwariskan sebagai “kebe-
naran”. Pendidikan yang tidak menyadari hegemoni berpotensi memper-
kuat belenggu-belenggu ini, alih-alih melepaskannya.

QS. Al-Baqarah [2]: 42

َلبْسِوُا۟ ٱلْحقََّ بٱِلبْطَٰلِِ وتَكَْتمُوُا۟ ٱلْحقََّ وأََنتمُْ تعَلْمَوُنَ ولَاَ ت
“Janganlah kamu mencampuradukkan kebenaran dengan kebatilan dan 
menyembunyikan kebenaran, padahal kamu mengetahuinya.”

Ayat ini mengkritik praktik penyembunyian kebenaran secara siste-
mik. Dalam pendidikan, hegemoni bekerja bukan dengan kebohongan 
terang-terangan, tetapi dengan seleksi pengetahuan: apa yang diajarkan, 
apa yang disenyapkan, dan bagaimana suatu pandangan diposisikan sebagai 
“normal”.

Hadits – Jihad dengan Kebenaran

ٍ أَفضَْلُ ٱلْجهِاَدِ كلَمِةَُ حَقٍّ عنِدَ سُلطْاَنٍ جاَئرِ
“Jihad yang paling utama adalah menyampaikan kebenaran di hadapan 
penguasa yang zalim.” (HR. Abu Dawud, no. 4344, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini menempatkan kesadaran kritis dan keberanian moral 
sebagai puncak amal. Pendidikan fiqih yang membebaskan mempersiapkan 
peserta didik untuk berani menyuarakan kebenaran—bukan hanya tunduk 
pada otoritas yang mapan.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 209



Dengan demikian, pendidikan dan hegemoni memiliki relasi yang 
kompleks dan menentukan. Pendidikan bisa menjadi alat paling efektif 
untuk melanggengkan dominasi, tetapi juga bisa menjadi kekuatan paling 
strategis untuk pembebasan. Fiqih pendidikan yang membebaskan memi-
lih jalan kedua: menjadikan pendidikan sebagai ruang kesadaran, dialog, 
dan transformasi sosial. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab 
terakhir Bab 9, yaitu pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan, 
untuk merumuskan bagaimana kesadaran kritis dapat diterjemahkan 
menjadi tindakan pedagogis yang nyata dan berkelanjutan.

Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan 
Pendidikan Islam mencapai maknanya yang paling otentik ketika ia 
tidak berhenti pada wacana normatif atau kritik teoretis, tetapi menjelma 
menjadi praksis pembebasan—yakni tindakan sadar yang menghubung-
kan refleksi dan aksi dalam upaya memanusiakan manusia. Praksis di sini 
bukan sekadar aktivitas praktis, melainkan tindakan pedagogis yang lahir 
dari kesadaran kritis dan diarahkan pada transformasi diri, relasi sosial, 
dan struktur yang tidak adil. Dalam perspektif ini, fiqih pendidikan yang 
membebaskan bukan hanya kerangka berpikir, tetapi cara hidup dan cara 
mendidik.

Paulo Freire (1970) menegaskan bahwa pembebasan hanya mungkin 
terjadi melalui praksis: refleksi kritis atas realitas yang diikuti oleh tindakan 
untuk mengubahnya. Prinsip ini sejalan dengan ajaran Islam yang menolak 
pemisahan antara iman dan amal. Pendidikan Islam sebagai praksis pembe-
basan memadukan kesadaran tauhid, nalar kritis, dan tindakan etis. 
Tauhid membebaskan manusia dari penghambaan selain kepada Tuhan; 
nalar kritis membebaskan dari kebodohan dan manipulasi; tindakan etis 
membebaskan dari ketidakadilan yang nyata.

Dalam konteks fiqih, praksis pembebasan berarti mengajarkan hukum 
Islam sebagai panduan etis yang hidup, bukan sebagai seperangkat aturan 
beku. Peserta didik diajak memahami bagaimana hukum bekerja dalam 
realitas sosial, bagaimana ia dapat melindungi yang lemah, dan bagaimana 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan210



ia harus dikritik ketika disalahgunakan. Pendidikan fiqih tidak lagi berta-
nya semata “apa hukumnya?”, tetapi juga “apa dampaknya?”, “siapa yang 
dilindungi?”, dan “bagaimana hukum ini memuliakan martabat manusia?”. 
Pertanyaan-pertanyaan ini menghubungkan refleksi hukum dengan tang-
gung jawab sosial.

Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan juga menuntut peru-
bahan metode pedagogis. Metode ceramah satu arah yang menempatkan 
peserta didik sebagai penerima pasif harus digantikan dengan metode 
dialogis, problem-posing, dan reflektif. Peserta didik diajak membaca 
realitas mereka sendiri—keluarga, sekolah, masyarakat—sebagai teks 
yang perlu ditafsirkan secara etis. Dalam proses ini, guru berperan sebagai 
pendamping yang membantu mengasah nalar dan nurani, bukan sebagai 
penjaga jawaban tunggal.

Praksis pembebasan juga tampak dalam pengalaman belajar yang 
kontekstual. Pendidikan tidak boleh terpisah dari realitas ketidakadilan 
yang dialami peserta didik dan masyarakatnya. Isu kemiskinan, ketim-
pangan, kekerasan, dan diskriminasi perlu dihadirkan dalam ruang belajar 
sebagai bahan refleksi fiqih dan etika. Dengan cara ini, pendidikan Islam 
membantu peserta didik memahami bahwa iman memiliki konsekuensi 
sosial, dan bahwa ibadah tidak bisa dipisahkan dari tanggung jawab kema-
nusiaan.

Lebih jauh, pendidikan sebagai praksis pembebasan menuntut kebe-
ranian institusional. Lembaga pendidikan Islam perlu merefleksikan 
perannya sendiri: apakah ia mereproduksi kepatuhan dan ketimpangan, 
ataukah ia menjadi ruang aman bagi dialog, kritik, dan pertumbuhan kesa-
daran. Kurikulum, kebijakan disiplin, dan sistem evaluasi harus ditata ulang 
agar selaras dengan tujuan pembebasan. Tanpa keberanian struktural ini, 
praksis pembebasan akan berhenti sebagai ideal individual yang terisolasi.

Dalam kerangka spiritual, praksis pembebasan menegaskan bahwa 
ibadah adalah tindakan memerdekakan. Shalat melatih disiplin dan kese-
taraan, zakat menantang akumulasi dan ketimpangan, puasa membangun 
empati dan pengendalian diri, sementara haji mengajarkan persaudaraan 

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 211



universal. Pendidikan Islam yang membebaskan menghubungkan praktik 
ibadah ini dengan kesadaran sosial, sehingga ibadah tidak berhenti pada 
ritual, tetapi menjadi energi transformasi etis.

Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan juga membentuk subjek 
moral yang bertanggung jawab. Peserta didik tidak hanya diajarkan untuk 
menaati aturan, tetapi untuk mengambil keputusan etis dalam situasi 
kompleks yang tidak selalu memiliki jawaban tunggal. Mereka dilatih 
menimbang nilai, membaca konteks, dan bertanggung jawab atas pilihan-
nya. Inilah manusia merdeka yang menjadi tujuan besar fiqih pendidikan 
yang membebaskan: manusia yang beriman secara sadar, berpikir secara 
kritis, dan bertindak secara adil.

QS. Ar-Ra‘d [13]: 11

إِنَّ ٱللهََّ لاَ يغُيَرُِّ ماَ بقِوَمٍْ حَتىَّٰ يغُيَرِّوُا۟ ماَ بأَِنفسُهِمِْ
“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sampai 
mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka sendiri.”

Ayat ini menegaskan prinsip kunci praksis pembebasan: perubahan 
struktural mensyaratkan perubahan kesadaran. Pendidikan Islam yang 
membebaskan tidak berhenti pada transfer ilmu atau kritik wacana, tetapi 
mengarahkan peserta didik untuk mengubah diri dan realitas secara 
sadar. Fiqih, dalam kerangka ini, berfungsi sebagai kompas etis tindakan, 
bukan sekadar kumpulan norma.

QS. Al-Qasas [28]: 5

ِيدُ أَن نمَّنَُّ علَىَ ٱلذَّيِنَ ٱسْتضُْعفِوُا۟ فىِ ٱلْأَرْضِ ونََجعْلَهَمُْ أَئمِةًَّۭ ونََجعْلَهَمُُ  ونَرُ

ٱلوْرَٰثِيِنَ
“Kami hendak memberi karunia kepada orang-orang yang tertindas di bumi, 
dan menjadikan mereka pemimpin serta pewaris.”

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan212



Ayat ini menegaskan orientasi pembebasan yang berpihak pada 
yang dilemahkan. Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan 
tidak netral secara moral; ia berpihak pada keadilan dan pemulihan 
martabat. Fiqih pendidikan yang membebaskan mengarahkan ilmu 
untuk memberdayakan, bukan menjustifikasi ketimpangan.

Hadits – Mengubah Kemungkaran

عْ فبَلِسِاَنهِۦِ، فإَِن  ِيدَهِۦِ، فإَِن لمَّْ يسَْتطَِ� منَْ رأََىٰ منِكمُْ منُكرَاًۭ فلَيْغُيَرِّهُْ ب

عْ فبَقِلَبْهِۦِ لمَّْ يسَْتطَِ�
“Barang siapa di antara kalian melihat kemungkaran, hendaklah ia 
mengubahnya dengan tangannya; jika tidak mampu, maka dengan lisannya; 
jika tidak mampu, maka dengan hatinya.” (HR. Muslim, no. 49)

Hadits ini memetakan tangga praksis pembebasan: dari kesadaran 
batin, ekspresi lisan, hingga tindakan nyata—sesuai kemampuan dan 
konteks. Pendidikan fiqih yang membebaskan melatih peserta didik meni-
lai konteks, memilih cara, dan bertindak etis, bukan sekadar mengutuk 
kemungkaran dari kejauhan.

Dengan demikian, pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan 
menutup Bab 9 dengan satu penegasan kuat: pembebasan adalah proses 
yang harus dihidupi, bukan slogan yang dihafalkan. Kesadaran kritis 
harus diterjemahkan ke dalam tindakan pedagogis yang nyata, konsisten, 
dan berkelanjutan. Dari titik inilah buku ini akan melangkah ke Bab 10 
tentang prinsip-prinsip fiqih pendidikan yang membebaskan, untuk 
merumuskan fondasi normatif dan etis yang dapat membimbing praksis 
pembebasan dalam pendidikan Islam secara sistematis dan bertanggung 
jawab.

Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan 213



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan214



BAB 10
PRINSIP-PRINSIP FIQIH PENDIDIKAN  

YANG MEMBEBASKAN

Bab 10 merupakan poros normatif dan etis dari keseluruhan bangunan 
buku Fiqih Pendidikan yang Membebaskan. Setelah kritik tajam terhadap 
formalisme, pembongkaran ideologi, dan penegasan pendidikan sebagai 
praksis pembebasan, bab ini hadir untuk merumuskan prinsip-prinsip 
dasar yang dapat menjadi kompas bagi praktik pendidikan Islam yang 
memerdekakan manusia. Tanpa prinsip yang jelas, pembebasan mudah 
terjebak pada slogan; dengan prinsip yang kokoh, pembebasan menjadi 
kerja pedagogis yang terarah dan bertanggung jawab.

Fiqih pendidikan yang membebaskan tidak lahir dari kehampaan 
normatif. Ia berakar pada tauhid, maqashid syariah, dan tradisi etika 
Islam, sekaligus berdialog dengan realitas kemanusiaan kontemporer. 
Prinsip-prinsip yang dirumuskan dalam bab ini bukanlah aturan teknis 

215



yang kaku, melainkan pedoman etis yang menuntun cara berpikir, bersi-
kap, dan bertindak dalam pendidikan. Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai 
jembatan antara nilai transenden wahyu dan kebutuhan konkret manusia 
dalam proses belajar.

Bab ini menegaskan bahwa pembebasan dalam pendidikan Islam 
bukan relativisme tanpa batas, tetapi kebebasan yang berakar pada nilai. 
Kebebasan berpikir tidak berarti meniadakan kebenaran, melainkan 
mencari kebenaran dengan cara yang memanusiakan. Kebebasan bertanya 
tidak berarti menolak otoritas, melainkan menempatkan otoritas dalam 
relasi dialogis dan etis. Prinsip-prinsip fiqih pendidikan yang membebas-
kan menjaga agar kebebasan tetap berada dalam koridor keadilan, rahmah, 
dan tanggung jawab moral.

Prinsip pertama yang akan dibahas adalah tauhid sebagai fondasi 
kebebasan. Tauhid dipahami bukan sekadar doktrin teologis, tetapi seba-
gai kesadaran eksistensial yang membebaskan manusia dari segala bentuk 
penghambaan selain kepada Tuhan—termasuk penghambaan kepada 
sistem pendidikan yang menindas, otoritas yang absolut, dan tradisi yang 
membeku. Dari tauhid lahir keberanian moral untuk berpikir dan bersikap 
merdeka.

Prinsip berikutnya adalah keadilan dan kesetaraan pendidikan, yang 
menegaskan bahwa setiap manusia memiliki hak yang sama untuk belajar, 
bertanya, dan berkembang tanpa diskriminasi. Pendidikan yang membe-
baskan tidak boleh mereproduksi ketimpangan sosial, gender, atau kultural 
atas nama agama. Keadilan bukan akses semata, tetapi juga pengalaman 
belajar yang bermartabat.

Bab ini juga menempatkan rahmah sebagai etika pedagogis utama. 
Rahmah bukan kelembutan sentimental, tetapi komitmen aktif untuk 
menjaga martabat manusia dalam seluruh proses pendidikan. Guru, kuri-
kulum, dan institusi harus mencerminkan kasih sayang yang membangun, 
bukan ketakutan yang melumpuhkan. Pendidikan tanpa rahmah kehi-
langan ruh profetiknya.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan216



Selanjutnya, bab ini akan menguraikan maqashid syariah sebagai 
orientasi pendidikan. Hukum dan pendidikan tidak boleh berhenti pada 
kepatuhan formal, tetapi harus diarahkan pada penjagaan akal, jiwa, marta-
bat, dan masa depan manusia. Dengan menjadikan maqashid sebagai 
orientasi, fiqih pendidikan mampu bergerak lentur dan relevan tanpa 
kehilangan prinsip.

Bab ini ditutup dengan penegasan bahwa fiqih adalah panduan etis, 
bukan alat represif. Fiqih pendidikan yang membebaskan memosisikan 
hukum sebagai sahabat kesadaran, bukan musuh kebebasan. Ia membim-
bing manusia untuk memilih kebaikan secara sadar, bukan memaksa 
kepatuhan melalui ketakutan.

Dengan Bab 10 ini, buku memasuki fase konstruktif yang sistema-
tis. Prinsip-prinsip yang dirumuskan di sini akan menjadi dasar bagi 
pembahasan bab-bab selanjutnya tentang hak peserta didik, peran guru, 
kurikulum, keadilan sosial, hingga manifesto pembebasan pendidikan 
Islam. Dari sinilah proyek besar membangun manusia merdeka melalui 
hukum, ilmu, logika, dan kesadaran memperoleh pijakan normatif yang 
utuh dan berdaya hidup.

Tauhid sebagai fondasi kebebasan 
Tauhid merupakan inti ajaran Islam yang paling mendasar, namun dalam 
konteks pendidikan sering kali direduksi menjadi pengakuan teologis 
semata, bukan sebagai kesadaran eksistensial yang membebaskan manu-
sia. Padahal, tauhid pada hakikatnya adalah pernyataan radikal tentang 
kebebasan: bahwa manusia tidak boleh tunduk secara mutlak kepada apa 
pun selain Tuhan. Dalam perspektif ini, tauhid bukan hanya soal siapa 
yang disembah, tetapi juga siapa yang tidak boleh disembah—termasuk 
sistem, otoritas, tradisi, dan ideologi yang merendahkan martabat manusia.

Dalam pendidikan, tauhid sebagai fondasi kebebasan berarti meno-
lak segala bentuk penghambaan pedagogis. Peserta didik tidak boleh 
dijadikan objek manipulasi, alat legitimasi kuasa, atau sekadar wadah 

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 217



penjejalan pengetahuan. Ketika pendidikan menuntut kepatuhan tanpa 
pemahaman, melarang pertanyaan, dan mematikan nalar kritis, ia sejati-
nya telah menciptakan berhala-berhala baru dalam ruang belajar. Tauhid 
hadir untuk menghancurkan berhala-berhala tersebut dan mengembalikan 
pendidikan pada tujuan memanusiakan manusia.

Tauhid juga menegaskan kesetaraan ontologis manusia. Di hadapan 
Tuhan, tidak ada manusia yang memiliki otoritas absolut atas manusia 
lain. Guru, pengelola institusi, dan ulama memiliki peran dan tanggung 
jawab, tetapi bukan hak untuk menundukkan kesadaran peserta didik. 
Dalam pendidikan yang berlandaskan tauhid, otoritas bersifat amanah, 
bukan kekuasaan; bersifat pedagogis, bukan represif. Relasi ini membangun 
suasana belajar yang dialogis dan bermartabat, di mana setiap manusia 
diperlakukan sebagai subjek moral yang utuh.

Lebih jauh, tauhid membebaskan manusia dari ketakutan eksistensial. 
Ketika manusia menyadari bahwa hanya Tuhan yang memiliki otoritas 
mutlak, ia tidak lagi takut berpikir, bertanya, atau berbeda pendapat secara 
jujur. Ketakutan terhadap label, stigma, atau sanksi sosial kehilangan daya 
lumpuhnya. Dalam konteks pendidikan fiqih, tauhid melahirkan kebera-
nian intelektual: keberanian untuk membedakan antara wahyu dan tafsir, 
antara nilai ilahi dan kepentingan manusiawi. Ibn Rushd (1997) mene-
gaskan bahwa akal yang jujur tidak bertentangan dengan iman, justru 
merupakan wujud ketaatan kepada Tuhan yang menganugerahkan akal.

Tauhid juga menjadi fondasi tanggung jawab moral. Kebebasan yang 
lahir dari tauhid bukan kebebasan tanpa arah, melainkan kebebasan yang 
disertai kesadaran akan pertanggungjawaban di hadapan Tuhan. Peserta 
didik tidak diajarkan untuk patuh karena takut hukuman, tetapi untuk 
bertindak benar karena sadar akan nilai dan konsekuensinya. Pendidikan 
yang bertumpu pada tauhid menumbuhkan otonomi moral: kemampuan 
memilih kebaikan secara sadar, bukan karena tekanan eksternal.

Dalam sejarah Islam, tauhid selalu menjadi energi pembebasan sosial. 
Ia membebaskan manusia dari penindasan suku, kelas, dan kekuasaan. 
Pendidikan Islam yang kehilangan dimensi pembebasan tauhid berarti 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan218



telah menjauh dari misi profetiknya. Ketika pendidikan agama justru 
melatih kepatuhan buta kepada struktur yang tidak adil, tauhid direduksi 
menjadi simbol, bukan kesadaran hidup. Fiqih pendidikan yang membe-
baskan hadir untuk mengembalikan tauhid ke perannya yang transformatif.

Tauhid sebagai fondasi kebebasan juga menuntut kejujuran intelek-
tual dalam pendidikan. Mengakui keterbatasan pengetahuan manusia, 
membuka ruang perbedaan, dan bersedia merevisi pandangan adalah 
bagian dari etika tauhid. Kesombongan epistemologis—mengklaim kebe-
naran mutlak atas nama agama—bertentangan dengan tauhid, karena ia 
memosisikan manusia sebagai penguasa makna ilahi. Pendidikan yang 
membebaskan justru melatih kerendahan hati intelektual sebagai bentuk 
ketundukan sejati kepada Tuhan.

Dalam praktik pedagogis, tauhid harus tercermin dalam metode, 
bahasa, dan kebijakan pendidikan. Bahasa pendidikan harus menghidup-
kan harapan, bukan ketakutan; metode pembelajaran harus mendorong 
pemahaman, bukan penjinakan; kebijakan disiplin harus bersifat mendidik, 
bukan menghukum. Ketika seluruh ekosistem pendidikan selaras dengan 
nilai tauhid, ruang belajar berubah menjadi ruang pembebasan—tempat 
manusia belajar menjadi hamba Tuhan yang merdeka, bukan budak sistem.

QS. Az-Zumar [39]: 29

ورَجَلُاًۭ سَلمَاًۭ لرِّجَلٍُ ۖ  متُشَكَِٰسوُنَ  شرُكَآَءُ  مثَلَاًۭ رجَّلُاًۭ فيِهِ  ضرَبََ ٱللهَُّ 

َمدُْ للِهَِّ ۚ بلَْ أَكْثرَهُمُْ لاَ يعَلْمَوُنَ ياَنِ مثَلَاًۭ ۚ ٱلْح هلَْ يسَْتوَِ
“Allah membuat perumpamaan tentang seorang hamba yang dimiliki oleh 
banyak tuan yang saling berselisih, dan seorang hamba yang hanya dimiliki 
oleh satu tuan. Apakah kedua keadaan itu sama? Segala puji bagi Allah, tetapi 
kebanyakan mereka tidak mengetahui.”

Ayat ini menghadirkan metafora tauhid sebagai pembebasan eksis-
tensial. Manusia yang tunduk kepada banyak “tuan”—norma menindas, 
kekuasaan sewenang-wenang, tradisi beku, atau ketakutan sosial—adalah 
manusia yang tercerai kesadarannya. Tauhid membebaskan manusia dari 

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 219



perbudakan ganda itu dengan mengarahkan seluruh kepatuhan hanya 
kepada Allah. Dalam pendidikan, tauhid menjadi landasan kebebasan 
berpikir dan bertindak, karena tidak ada otoritas manusia yang boleh 
menggantikan posisi Tuhan.

QS. Al-Baqarah [2]: 256

لآَ إِكرْاَهَ فىِ ٱلديِّنِ
“Tidak ada paksaan dalam agama.”

Ayat ini adalah deklarasi teologis tentang kebebasan kesadaran. Iman 
yang dipaksakan adalah kontradiksi. Pendidikan fiqih yang membebaskan 
memaknai ayat ini sebagai prinsip pedagogis: ketaatan yang sah hanya 
lahir dari kesadaran dan pilihan merdeka, bukan dari tekanan, ancaman, 
atau manipulasi simbolik.

Hadits – Menolak Perbudakan Manusia atas Manusia

متَىَٰ ٱسْتعَبْدَْتمُُ ٱلناَّسَ وقَدَْ ولَدَتَْهمُْ أُمهَّاَتهُمُْ أَحْراَراً
“Sejak kapan kalian memperbudak manusia, padahal ibu-ibu mereka 
melahirkan mereka dalam keadaan merdeka?” (Riwayat Umar bin Khattab 
dalam Musannaf ‘Abd al-Razzaq (no. 20735), Dikuatkan secara maknawi oleh 
banyak ulama sejarah)

Pernyataan ini—meski berstatus atsar—merepresentasikan kesa-
daran tauhid yang radikal: tidak ada manusia yang berhak memperbudak 
manusia lain. Dalam pendidikan, ini berarti tidak ada guru, institusi, atau 
sistem yang berhak menundukkan akal dan martabat peserta didik atas 
nama agama.

Dengan demikian, tauhid sebagai fondasi kebebasan menegaskan 
bahwa pendidikan Islam yang sejati adalah pendidikan yang memerdeka-
kan akal, nurani, dan tindakan manusia dalam bingkai tanggung jawab 
ilahi. Dari fondasi ini, prinsip-prinsip berikutnya—keadilan, rahmah, dan 
orientasi maqashid—menemukan maknanya yang utuh. Pembahasan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan220



selanjutnya akan beralih ke keadilan dan kesetaraan pendidikan, untuk 
menegaskan bahwa kebebasan tauhidik harus diwujudkan dalam struktur 
dan praktik pendidikan yang adil bagi semua.

Keadilan dan kesetaraan pendidikan 
Keadilan merupakan prinsip sentral dalam Islam yang tidak dapat dipisah-
kan dari tauhid. Jika tauhid menegaskan kebebasan manusia dari segala 
bentuk penghambaan selain kepada Tuhan, maka keadilan memastikan 
bahwa kebebasan tersebut terwujud secara nyata dalam relasi sosial, 
termasuk dalam dunia pendidikan. Pendidikan yang membebaskan tidak 
cukup hanya mengajarkan nilai keadilan sebagai konsep normatif, tetapi 
harus mempraktikkan keadilan dan kesetaraan dalam seluruh struktur, 
kebijakan, dan pengalaman belajar peserta didik.

Keadilan dalam pendidikan Islam tidak identik dengan perlakuan 
yang seragam, melainkan dengan perlakuan yang proporsional dan 
bermartabat. Setiap peserta didik hadir dengan latar belakang sosial, 
ekonomi, budaya, dan kemampuan yang berbeda. Pendidikan yang adil 
adalah pendidikan yang peka terhadap perbedaan tersebut dan berusaha 
memastikan bahwa tidak ada satu pun peserta didik yang tertinggal atau 
terpinggirkan. Ketika pendidikan memperlakukan ketimpangan sebagai 
keniscayaan, ia sejatinya telah mengkhianati misi pembebasannya.

Dalam praktik pendidikan fiqih, ketidakadilan sering muncul melalui 
akses yang tidak setara terhadap pengetahuan dan ruang partisipasi. 
Peserta didik tertentu diberi ruang bertanya dan berdiskusi, sementara 
yang lain dibungkam secara halus melalui stigma, stereotip, atau ekspek-
tasi rendah. Ada yang dianggap “pintar dan pantas”, ada pula yang secara 
implisit dinilai “tidak cocok” untuk berpikir kritis. Pendidikan semacam ini 
tidak hanya tidak adil, tetapi juga merusak potensi manusia yang sejatinya 
diciptakan setara di hadapan Tuhan.

Kesetaraan pendidikan juga menuntut penghapusan diskriminasi 
atas nama agama, gender, kelas sosial, atau latar budaya. Dalam sejarah, 

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 221



pendidikan agama tidak jarang mereproduksi ketimpangan gender dengan 
membatasi peran dan akses perempuan terhadap ilmu. Padahal, Islam 
sejak awal menegaskan kewajiban menuntut ilmu bagi setiap manusia 
tanpa pengecualian. Pendidikan fiqih yang membebaskan harus berani 
mengoreksi praktik-praktik diskriminatif yang bersembunyi di balik dalih 
tradisi atau tafsir sempit.

Keadilan dalam pendidikan juga berkaitan erat dengan keadilan 
epistemik—yakni keadilan dalam pengakuan terhadap pengalaman, suara, 
dan pengetahuan peserta didik. Ketika hanya satu jenis pengetahuan yang 
diakui sah, sementara pengalaman hidup peserta didik dianggap tidak 
relevan, pendidikan sedang melakukan ketidakadilan epistemik. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan mengakui bahwa pengetahuan lahir dari 
dialog antara teks, akal, dan realitas hidup manusia. Dengan demikian, 
suara peserta didik bukan gangguan, melainkan sumber pembelajaran.

Dalam perspektif fiqih, keadilan pendidikan harus dibaca melalui 
maqashid syariah, terutama penjagaan akal (hifz al-‘aql) dan martabat 
manusia (hifz al-‘ird). Pendidikan yang merendahkan, mempermalu-
kan, atau menyingkirkan peserta didik jelas bertentangan dengan tujuan 
syariat. Keadilan bukan hanya soal hasil akhir, tetapi juga soal proses yang 
bermartabat. Cara mendidik sama pentingnya dengan apa yang diajarkan.

Pendidikan yang adil juga menuntut keadilan dalam evaluasi dan 
disiplin. Sistem penilaian yang hanya menghargai hafalan dan kepatuhan 
simbolik menguntungkan sebagian peserta didik dan merugikan yang 
lain. Evaluasi yang adil harus mengakui keragaman cara belajar, kemam-
puan berpikir, dan perkembangan individu. Demikian pula, disiplin harus 
bersifat mendidik dan restoratif, bukan menghukum dan mempermalukan. 
Tujuan disiplin adalah pemulihan kesadaran, bukan peneguhan hierarki.

Lebih jauh, keadilan dan kesetaraan pendidikan memiliki dimensi 
struktural dan kebijakan. Akses terhadap fasilitas, kualitas guru, dan 
dukungan belajar sering kali mencerminkan ketimpangan sosial yang 
lebih luas. Pendidikan Islam yang membebaskan tidak boleh menutup 
mata terhadap realitas ini. Ia harus berani berpihak pada kelompok yang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan222



terpinggirkan dan menjadikan pendidikan sebagai alat mobilitas sosial 
dan pembelaan martabat manusia, bukan sebagai mekanisme reproduksi 
ketimpangan.

QS. An-Nahl [16]: 90

إِنَّ ٱللهََّ يأَْمرُُ بٱِلعْدَْلِ وٱَلْإِحْسنَِٰ
“Sesungguhnya Allah menyuruh (menegakkan) keadilan dan kebajikan.”

Ayat ini sering disebut sebagai ayat paling komprehensif tentang 
etika sosial dalam Islam. Perintah keadilan (al-‘adl) tidak bersifat opsi-
onal atau kontekstual, tetapi imperatif ilahi. Dalam pendidikan, ayat 
ini menegaskan bahwa keadilan bukan sekadar nilai tambahan, melain-
kan inti dari seluruh proses pedagogis. Pendidikan yang mengabaikan 
keadilan—dalam akses, perlakuan, dan kesempatan—adalah pendidikan 
yang kehilangan legitimasi moralnya.

QS. Al-Hadid [57]: 25

ِيزاَنَ ليِقَوُمَ ٱلناَّسُ  لقَدَْ أَرْسَلنْاَ رسُُلنَاَ بٱِلبْيَنِّتَِٰ وأََنزلَنْاَ معَهَمُُ ٱل�كِْتبََٰ وٱَلمْ

بٱِلقْسِْطِ
“Sungguh Kami telah mengutus para rasul dengan bukti-bukti yang nyata dan 
Kami turunkan bersama mereka Kitab dan neraca (keadilan) agar manusia 
menegakkan keadilan.”

Ayat ini menunjukkan bahwa tujuan risalah adalah tegaknya 
keadilan, bukan sekadar keteraturan ritual. Dalam pendidikan Islam, ayat 
ini menjadi dasar bahwa kurikulum, metode, dan evaluasi harus diarahkan 
untuk membangun keadilan sosial dan kesetaraan manusia, bukan hanya 
kepatuhan administratif.

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 223



Hadits – Keadilan sebagai Syarat Ketakwaan

ٱتقَّوُا ٱللهََّ وٱَعدْلِوُا بيَنَْ أَوْلاَدكِمُْ
“Bertakwalah kepada Allah dan berlaku adillah terhadap anak-anak kalian.” 
(HR. Al-Bukhari, no. 2587, HR. Muslim, no. 1623)

Hadits ini menegaskan bahwa ketakwaan diukur melalui keadilan 
dalam relasi, bukan sekadar kesalehan personal. Dalam pendidikan, 
peserta didik adalah “anak-anak” secara moral; ketidakadilan dalam perha-
tian, penilaian, atau kesempatan belajar adalah pelanggaran etis yang 
serius.

Dengan demikian, keadilan dan kesetaraan pendidikan merupakan 
syarat mutlak bagi terwujudnya fiqih pendidikan yang membebaskan. 
Tanpa keadilan, kebebasan akan menjadi privilese segelintir orang; tanpa 
kesetaraan, pendidikan akan melanggengkan ketimpangan atas nama 
agama. Prinsip ini menegaskan bahwa memerdekakan manusia berarti 
memastikan setiap orang memiliki kesempatan yang adil untuk tumbuh, 
berpikir, dan berkontribusi. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke 
rahmah sebagai etika pedagogis, untuk menunjukkan bahwa keadilan 
dalam pendidikan harus dijalankan dengan kasih sayang yang membangun, 
bukan dengan kekerasan yang menakutkan.

Rahmah sebagai etika pedagogis 
Rahmah merupakan jantung etika Islam dan menjadi prinsip yang tidak 
tergantikan dalam fiqih pendidikan yang membebaskan. Namun, dalam 
praktik pendidikan, rahmah sering dipersempit menjadi sikap lembut 
atau kebaikan emosional semata, padahal rahmah sejatinya adalah komit-
men etis aktif untuk memuliakan manusia dan menjaga martabatnya. 
Pendidikan yang kehilangan rahmah akan mudah tergelincir menjadi ruang 
penaklukan, meskipun dibungkus dengan bahasa disiplin dan kesalehan.

Dalam konteks pedagogis, rahmah menuntut agar setiap proses 
pendidikan—mulai dari pengajaran, penilaian, hingga penegakan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan224



disiplin—dilandasi oleh kepedulian terhadap pertumbuhan manusia, 
bukan sekadar pencapaian target atau ketertiban administratif. Rahmah 
tidak meniadakan ketegasan, tetapi mengarahkan ketegasan pada tujuan 
mendidik, bukan menghukum. Ketika guru menegur, ia bertujuan menya-
darkan, bukan mempermalukan; ketika institusi menetapkan aturan, ia 
bertujuan melindungi, bukan menekan.

Nabi Muhammad SAW memberikan teladan pedagogis yang sangat 
kuat dalam hal rahmah. Ia mendidik dengan kesabaran, empati, dan 
dialog, bahkan terhadap mereka yang melakukan kesalahan. Kesalahan 
tidak diperlakukan sebagai dosa permanen, melainkan sebagai kesem-
patan belajar. Dalam konteks ini, rahmah menjadi metode pendidikan 
yang membebaskan, karena ia membuka ruang pertumbuhan tanpa rasa 
takut. Pendidikan yang menakutkan mungkin menghasilkan kepatuhan, 
tetapi pendidikan yang berlandaskan rahmah menghasilkan kesadaran 
dan cinta terhadap nilai.

Rahmah sebagai etika pedagogis juga menuntut pengakuan atas keter-
batasan manusia. Peserta didik bukan makhluk sempurna yang langsung 
paham dan patuh, melainkan manusia yang belajar melalui trial and error. 
Pendidikan yang membebaskan tidak memperlakukan kesalahan sebagai 
kegagalan moral, tetapi sebagai bagian dari proses belajar yang manusiawi. 
Dalam perspektif fiqih, pendekatan ini sejalan dengan prinsip taysir (kemu-
dahan) dan raf ‘ al-haraj (penghilangan kesulitan) yang menjadi ruh syariat.

Dalam relasi guru–peserta didik, rahmah membangun hubungan 
pedagogis yang aman dan bermartabat. Peserta didik merasa dihar-
gai sebagai manusia, bukan dinilai semata dari kesesuaian perilaku atau 
kemampuan akademik. Rasa aman ini merupakan prasyarat tumbuhnya 
keberanian berpikir, bertanya, dan bereksperimen. Tanpa rahmah, ruang 
belajar menjadi ruang waspada yang mematikan kreativitas dan nalar kritis.

Rahmah juga berperan penting dalam bahasa dan simbol pendidikan. 
Cara guru berbicara, memberi umpan balik, dan menyampaikan kritik 
memiliki dampak pedagogis yang mendalam. Bahasa yang menghakimi 
dan merendahkan, meskipun dibungkus dalil, bertentangan dengan etika 

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 225



rahmah. Pendidikan yang membebaskan menuntut bahasa yang memba-
ngun, mengajak refleksi, dan meneguhkan harga diri peserta didik. Dengan 
demikian, rahmah menjadi praksis linguistik sekaligus moral.

Dalam skala institusional, rahmah menuntut kebijakan pendidikan 
yang manusiawi. Sistem disiplin yang represif, evaluasi yang menekan, dan 
budaya kompetisi yang tidak sehat perlu ditinjau ulang. Pendidikan Islam 
yang membebaskan harus berani mengembangkan pendekatan restoratif 
yang menekankan pemulihan relasi dan tanggung jawab, bukan peng-
hukuman dan stigma. Rahmah pada level ini menjadi prinsip kebijakan, 
bukan sekadar sikap personal.

Rahmah juga memiliki dimensi keadilan sosial. Kasih sayang dalam 
pendidikan tidak boleh selektif atau elitis. Ia harus menjangkau peserta 
didik yang paling rentan—mereka yang tertinggal secara akademik, 
ekonomi, atau sosial. Pendidikan yang penuh rahmah berpihak pada 
yang lemah, karena di sanalah martabat manusia paling sering terancam. 
Dalam konteks ini, rahmah dan keadilan bukan dua hal yang bertentangan, 
melainkan saling menguatkan.

QS. Al-Anbiya’ [21]: 107

ومَآَ أَرْسَلنْكََٰ إِلاَّ رحَْمةًَۭ للِّعْلَٰمَيِنَ
“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad) melainkan sebagai 
rahmat bagi seluruh alam.”

Ayat ini menegaskan identitas profetik Islam sebagai agama rahmah, 
bukan agama intimidasi. Jika Nabi adalah rahmat bagi seluruh alam, maka 
seluruh praksis yang mengatasnamakan ajaran beliau—termasuk pendi-
dikan—harus memancarkan kasih sayang, pemulihan, dan pemanusiaan. 
Pendidikan yang melukai jiwa, mempermalukan, atau menakut-nakuti 
peserta didik jelas bertentangan dengan misi kenabian ini.

QS. At-Taubah [9]: 128

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan226



ِيصٌ علَيَكْمُ  حرَ ماَ عنَتِمُّْ  علَيَهِْ  يزٌ  لقَدَْ جآَءكَمُْ رسَُولٌۭ منِّْ أَنفسُِكمُْ عزَِ

ٌۭ بٱِلمْؤُمْنِيِنَ رءَوُفٌۭ رحَِّيم
“Sungguh telah datang kepadamu seorang rasul dari kaummu sendiri; berat 
terasa olehnya penderitaanmu, ia sangat menginginkan (kebaikan) bagimu, 
dan ia amat penyantun lagi penyayang terhadap orang-orang beriman.”

Ayat ini menggambarkan empati pedagogis Nabi: beliau merasakan 
penderitaan umatnya dan tidak rela mereka terluka. Dalam pendidikan 
fiqih yang membebaskan, ayat ini menjadi dasar bahwa kepedulian emosi-
onal bukan kelemahan, melainkan kekuatan etis pendidik.

Hadits – Kasih Sayang sebagai Syarat Keutamaan

يوُقَرِّْ كَبيِرنَاَ ليَسَْ منِاَّ منَْ لاَ يرَحَْمُ صَغيِرنَاَ وَ
“Bukan termasuk golongan kami orang yang tidak menyayangi yang muda dan 
tidak menghormati yang tua.” (Sumber: HR. At-Tirmidzi, no. 1919, Dinilai 
hasan sahih)

Hadits ini menempatkan rahmah sebagai identitas keislaman. Dalam 
konteks pendidikan, peserta didik—terutama yang muda—memiliki hak 
moral atas kasih sayang, perlindungan, dan bimbingan. Pendidikan yang 
keras dan dingin secara emosional adalah pendidikan yang kehilangan 
ruh keislamannya.

Hadits – Kelembutan sebagai Metode

ِ إِنَّ ٱللهََّ رفَيِقٌۭ يُحبُِّ ٱلرفِّقَْ فىِ ٱلْأَمْرِ كلُهِّ
“Sesungguhnya Allah Maha Lembut dan mencintai kelembutan dalam setiap 
urusan.” (HR. Al-Bukhari, no. 6927, HR. Muslim, no. 2165)

Hadits ini menegaskan bahwa kelembutan bukan pilihan metodo-
logis, tetapi preferensi Ilahi. Dalam pendidikan fiqih, rifq (kelembutan) 

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 227



menjadi etika dasar dalam menyampaikan hukum, mengoreksi kesalahan, 
dan membimbing pertumbuhan moral.

Dengan demikian, rahmah sebagai etika pedagogis menegaskan bahwa 
pendidikan Islam yang membebaskan harus keras terhadap ketidakadilan, 
tetapi lembut terhadap manusia. Ia menolak kekerasan, penghinaan, dan 
ketakutan sebagai metode mendidik, dan menggantinya dengan empati, 
dialog, dan komitmen pada pertumbuhan manusia. Dari prinsip rahmah 
inilah pendidikan memperoleh ruh profetiknya kembali. Selanjutnya, 
pembahasan akan beralih ke maqashid syariah dalam pendidikan, 
untuk merumuskan orientasi tujuan yang memastikan bahwa kebebasan, 
keadilan, dan rahmah bergerak menuju penjagaan kehidupan dan masa 
depan manusia secara utuh.

Maqashid syariah dalam pendidikan 
Maqashid syariah memberikan kerangka tujuan yang sangat penting 
bagi fiqih pendidikan yang membebaskan. Jika tauhid menjadi fondasi 
kebebasan, keadilan menjamin kesetaraan, dan rahmah menjadi etika 
pedagogis, maka maqashid syariah berfungsi sebagai kompas orien-
tasi—menentukan ke mana pendidikan Islam harus diarahkan dan untuk 
tujuan apa hukum serta pengetahuan diajarkan. Tanpa orientasi maqashid, 
pendidikan fiqih mudah terjebak pada kepatuhan formal yang kehilangan 
makna kemanusiaannya.

Secara klasik, maqashid syariah dirumuskan sebagai upaya menjaga 
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Namun dalam konteks pendidikan, 
maqashid ini tidak boleh dibaca secara sempit dan legalistik, melainkan 
secara dinamis dan pedagogis. Menjaga agama berarti menumbuhkan 
iman yang sadar dan dewasa, bukan sekadar kepatuhan ritual. Menjaga jiwa 
berarti menciptakan lingkungan belajar yang aman secara psikologis, bebas 
dari kekerasan dan perendahan. Menjaga akal berarti membebaskan nalar, 
mendorong berpikir kritis, dan menolak pembodohan atas nama agama.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan228



Maqashid penjagaan akal (hifz al-‘aql) memiliki implikasi langsung 
terhadap metode dan isi pendidikan. Pendidikan yang menakut-nakuti, 
melarang bertanya, dan mematikan diskusi sejatinya bertentangan dengan 
maqashid ini. Akal adalah amanah Ilahi yang harus dirawat melalui dialog, 
refleksi, dan kebebasan berpikir yang bertanggung jawab. Dalam fiqih 
pendidikan yang membebaskan, menjaga akal berarti menjadikan berpikir 
sebagai bagian dari ibadah, bukan sebagai ancaman terhadap iman.

Penjagaan jiwa (hifz al-nafs) dalam pendidikan menuntut pengha-
pusan kekerasan pedagogis, baik fisik maupun simbolik. Lingkungan 
belajar yang menekan, mempermalukan, atau menakut-nakuti peserta 
didik merusak jiwa dan bertentangan dengan tujuan syariat. Pendidikan 
Islam yang berorientasi maqashid harus memprioritaskan keselamatan, 
kesehatan mental, dan rasa aman peserta didik sebagai prasyarat tumbuh-
nya kesadaran dan tanggung jawab moral.

Maqashid juga mencakup penjagaan martabat dan kehormatan manu-
sia (hifz al-‘ird), yang sangat relevan dalam konteks pendidikan. Praktik 
mempermalukan, memberi label negatif, atau menyingkirkan peserta 
didik atas nama disiplin jelas bertentangan dengan tujuan ini. Pendidikan 
yang membebaskan memperlakukan setiap peserta didik sebagai manusia 
bermartabat, bukan sebagai masalah yang harus dikendalikan. Dengan 
demikian, maqashid menjadi dasar etis untuk menolak segala bentuk 
pedagogi yang merendahkan manusia.

Dalam dimensi sosial, maqashid syariah menuntut agar pendidikan 
berkontribusi pada keadilan dan kemaslahatan publik. Pendidikan tidak 
boleh terputus dari realitas ketimpangan, kemiskinan, dan ketidakadilan 
struktural. Fiqih pendidikan yang berorientasi maqashid membantu peserta 
didik memahami bahwa hukum dan ilmu harus berpihak pada kehidupan 
bersama yang adil. Dengan cara ini, pendidikan Islam melahirkan individu 
yang tidak hanya saleh secara personal, tetapi juga bertanggung jawab 
secara sosial.

Pendekatan maqashid juga memberikan fleksibilitas metodologis 
dalam pendidikan. Karena yang dijaga adalah tujuan, bukan semata bentuk, 

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 229



pendidikan dapat beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan 
orientasi nilai. Kurikulum, metode, dan evaluasi dapat dikembangkan 
secara kreatif selama selaras dengan tujuan penjagaan akal, jiwa, martabat, 
dan masa depan manusia. Inilah yang membedakan fiqih pendidikan yang 
hidup dari fiqih pendidikan yang membeku.

Dalam konteks ini, maqashid syariah mencegah dua ekstrem: lega-
lisme kaku dan kebebasan tanpa arah. Legalisme kaku mengabaikan 
tujuan kemanusiaan hukum, sementara kebebasan tanpa maqashid berisiko 
kehilangan orientasi etis. Fiqih pendidikan yang membebaskan bergerak di 
antara keduanya: bebas dalam metode, tetapi teguh dalam tujuan; terbuka 
terhadap perubahan, tetapi setia pada nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan.

QS. Al-Baqarah [2]: 185

َ ِيدُ بكِمُُ ٱلعْسُرْ ِيدُ ٱللهَُّ بكِمُُ ٱليْسُرَْ ولَاَ يرُ يرُ
“Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran 
bagimu.”

Ayat ini menegaskan orientasi dasar syariah: kemaslahatan dan kemu-
dahan manusia, bukan penderitaan. Dalam pendidikan, ayat ini menjadi 
prinsip bahwa aturan, kurikulum, dan disiplin tidak boleh berubah menjadi 
beban yang melumpuhkan potensi belajar. Pendidikan fiqih yang membe-
baskan membaca hukum melalui tujuan-tujuan kemanusiaan, bukan 
sekadar bentuk lahiriah.

QS. An-Nisa’ [4]: 165

ينَ لئِلَاَّ يكَوُنَ للِناَّسِ علَىَ ٱللهَِّ حُجةٌَّۢ بعَدَْ ٱلرسُُّلِ ينَ ومَنُذرِِ رسُُّلاًۭ مبُّشَرِِّ
“Para rasul itu diutus sebagai pembawa kabar gembira dan pemberi peringatan 
agar tidak ada alasan bagi manusia di hadapan Allah setelah (diutusnya) para 
rasul.”

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan230



Ayat ini menunjukkan bahwa tujuan risalah adalah penyadaran 
dan tanggung jawab, bukan penundukan. Pendidikan Islam yang 
maqashidi tidak menekan, tetapi memberi alasan moral dan 
rasional agar manusia bertindak sadar.

Hadits – Menghilangkan Bahaya

َ لاَ ضرَرََ ولَاَ ضرِاَر
“Tidak boleh ada bahaya dan tidak boleh saling membahayakan.” (Sumber: 
HR. Ibn Majah, no. 2341, Dinilai hasan sahih)

Hadits ini adalah kaidah emas maqashidi. Dalam pendidikan, setiap 
kebijakan, metode, atau hukuman yang merusak fisik, psikis, atau martabat 
peserta didik bertentangan dengan tujuan syariah. Fiqih pendidikan yang 
membebaskan menjadikan prinsip ini sebagai filter etis utama.

Dengan demikian, maqashid syariah dalam pendidikan mene-
gaskan bahwa tujuan utama pendidikan Islam adalah menjaga dan 
mengembangkan kehidupan manusia secara utuh—akalnya, jiwanya, 
martabatnya, dan masa depannya. Ketika pendidikan berorientasi pada 
maqashid, fiqih tidak lagi dipersepsikan sebagai beban normatif, tetapi 
sebagai panduan etis yang membebaskan dan memanusiakan. Dari sini, 
pembahasan akan berlanjut ke prinsip terakhir Bab 10, yakni fiqih seba-
gai panduan etis, bukan alat represif, untuk menegaskan kembali posisi 
hukum dalam pendidikan pembebasan.

Fiqih sebagai panduan etis, bukan alat represif 
Prinsip terakhir dalam Bab 10 menegaskan posisi fiqih yang paling menda-
sar namun paling sering disalahpahami dalam praktik pendidikan: fiqih 
adalah panduan etis untuk memuliakan kehidupan, bukan alat represif 
untuk menundukkan manusia. Ketika fiqih direduksi menjadi seperang-
kat larangan, sanksi, dan kontrol perilaku, ia kehilangan ruhnya sebagai 

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 231



hasil ijtihad manusia yang bertujuan menjaga kemaslahatan. Fiqih pendi-
dikan yang membebaskan berangkat dari kesadaran bahwa hukum hadir 
untuk membimbing kesadaran, bukan menggantikannya.

Secara historis, fiqih lahir sebagai respon etis terhadap realitas hidup 
manusia. Ia berkembang melalui dialog, perbedaan pendapat, dan pertim-
bangan konteks sosial. Para fuqaha klasik tidak membangun fiqih untuk 
menciptakan ketakutan massal, melainkan untuk membantu umat menja-
lani kehidupan yang adil, tertib, dan bermakna. Ketika fiqih dipisahkan 
dari tujuan etisnya dan dijadikan alat pendisiplinan pedagogis, yang rusak 
bukan hanya pendidikan, tetapi juga kepercayaan manusia terhadap agama 
itu sendiri.

Dalam pendidikan, fiqih yang berfungsi sebagai alat represif tampak 
pada pendekatan legalistik yang mengutamakan kepatuhan lahiriah. 
Peserta didik dinilai dari seberapa patuh mereka terhadap aturan simbo-
lik, bukan dari seberapa dalam mereka memahami nilai dan tujuan di 
baliknya. Pelanggaran kecil diperlakukan sebagai kegagalan moral besar, 
sementara proses belajar diabaikan. Pola ini tidak membentuk kesadaran, 
tetapi menciptakan ketakutan dan kepatuhan semu—sebagaimana telah 
dibahas dalam bab-bab sebelumnya.

Fiqih sebagai panduan etis, sebaliknya, mengajak peserta didik untuk 
memahami alasan moral di balik hukum. Mengapa suatu tindakan dinilai 
baik atau buruk? Nilai apa yang ingin dijaga? Dampak apa yang mungkin 
ditimbulkan bagi diri dan orang lain? Pertanyaan-pertanyaan ini menja-
dikan fiqih sebagai sarana refleksi etis yang hidup. Peserta didik belajar 
bahwa hukum bukan jebakan yang harus dihindari, melainkan peta nilai 
yang menuntun pilihan hidup secara sadar.

Pendekatan etis ini menuntut perubahan cara mengajar fiqih. Guru 
tidak lagi berperan sebagai “penjaga pagar hukum”, tetapi sebagai pembim-
bing dialog etis. Ia membantu peserta didik menimbang dalil, konteks, dan 
dampak sosial dari suatu ketentuan. Dalam relasi ini, otoritas fiqih tidak 
hilang, tetapi ditempatkan secara pedagogis—menguatkan pemahaman, 
bukan menekan kebebasan berpikir. Otoritas yang demikian justru lebih 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan232



dihormati, karena lahir dari kepercayaan dan keteladanan, bukan dari 
rasa takut.

Fiqih sebagai panduan etis juga sejalan dengan prinsip tanggung 
jawab moral. Pendidikan yang membebaskan tidak mencetak manusia 
yang hanya taat ketika diawasi, tetapi manusia yang mampu mengambil 
keputusan etis dalam situasi kompleks. Dalam dunia yang terus berubah, 
banyak persoalan baru yang tidak memiliki jawaban fiqih siap pakai. Di 
sinilah pentingnya pendidikan fiqih yang melatih penalaran maqashidi, 
kepekaan sosial, dan keberanian moral, sehingga peserta didik mampu 
bertanggung jawab atas pilihannya.

Lebih jauh, menjadikan fiqih sebagai panduan etis berarti meno-
lak penggunaan hukum untuk mempermalukan dan menyingkirkan. 
Hukuman yang merendahkan martabat manusia bertentangan dengan 
tujuan syariat. Pendidikan Islam yang membebaskan mengedepankan 
pendekatan restoratif—memulihkan kesadaran, memperbaiki relasi, dan 
menumbuhkan tanggung jawab—bukan pendekatan balas dendam yang 
menguatkan hierarki kuasa. Dengan cara ini, fiqih kembali menjadi sarana 
rahmah dan keadilan.

Dalam perspektif tauhid, penggunaan fiqih sebagai alat represif juga 
bermasalah secara teologis. Ketika manusia memaksakan kepatuhan mela-
lui ketakutan, ia seolah-olah mengambil alih peran Tuhan sebagai hakim 
mutlak. Fiqih pendidikan yang membebaskan justru menegaskan bahwa 
hidayah dan kesadaran tidak bisa dipaksakan. Tugas pendidikan adalah 
membuka jalan pemahaman dan tanggung jawab, bukan memproduksi 
kepatuhan mekanis.

QS. Al-Qalam [68]: 4

ۢ وإَِنكََّ لعَلَىَٰ خلُقٍُ عظَيِمٍ
“Dan sungguh, engkau (Muhammad) benar-benar berada di atas akhlak yang 
agung.”

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 233



Ayat ini menegaskan bahwa puncak keberagamaan Nabi bukan pada 
kekuasaan hukum, melainkan keagungan akhlak. Fiqih, dalam terang ayat 
ini, tidak boleh dipahami sebagai sistem kontrol perilaku semata, tetapi 
sebagai jalan pembentukan etika hidup. Pendidikan fiqih yang membe-
baskan menjadikan akhlak—bukan ketakutan—sebagai orientasi utama.

QS. Al-Ma’idah [5]: 2

وتَعَاَونَوُا۟ علَىَ ٱلبْرِِّ وٱَلتقَّْوىَٰ ولَاَ تعَاَونَوُا۟ علَىَ ٱلْإِثْمِ وٱَلعْدُْونَِٰ
“Tolong-menolonglah kalian dalam kebajikan dan ketakwaan, dan jangan 
tolong-menolong dalam dosa dan permusuhan.”

Ayat ini menegaskan bahwa hukum Islam berorientasi pada kerja 
sama etis, bukan dominasi sepihak. Dalam pendidikan, fiqih seharusnya 
menjadi ruang kolaborasi moral antara guru dan peserta didik, bukan 
alat untuk menundukkan atau mempermalukan.

Hadits – Misi Akhlak Nabi

إِنمَّاَ بعُثِتُْ لأُِتمَمَِّ مكَاَرمَِ ٱلْأَخلْاَقِ
“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan kemuliaan akhlak.” (HR. 
Ahmad, no. 8952, Dinilai hasan)

Hadits ini adalah deklarasi misi pendidikan Islam. Jika fiqih tidak 
berujung pada pemuliaan akhlak, maka ia telah keluar dari tujuan kenabian. 
Pendidikan fiqih yang membebaskan mengembalikan hukum pada fungsi 
etik-transformasional, bukan represif.

Hadits – Memudahkan, bukan Menyulitkan

۟ يسَرِّوُا۟ ولَاَ تعُسَرِّوُا
“Mudahkanlah dan jangan mempersulit.” (HR. Al-Bukhari, no. 3038, HR. 
Muslim, no. 1734)

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan234



Hadits ini menolak logika pendidikan yang mengukur keberhasilan 
dari tingkat kesulitan dan hukuman. Fiqih yang membebaskan menilai 
keberhasilan dari kedalaman pemahaman, kejujuran niat, dan kema-
tangan moral.

Dengan demikian, prinsip ini menutup Bab 10 dengan satu penegasan 
kuat: fiqih harus kembali ke posisi asalnya sebagai panduan etis yang 
memerdekakan manusia untuk memilih kebaikan secara sadar. Ketika 
fiqih berfungsi demikian, pendidikan Islam tidak lagi menjadi ruang penji-
nakan, tetapi menjadi ruang pembentukan manusia merdeka—manusia 
yang beriman dengan akal yang hidup, berakhlak dengan kesadaran, dan 
bertindak dengan tanggung jawab sosial.

Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 235



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan236



BAB 11
HAK DAN MARTABAT PESERTA DIDIK

Bab 11 menurunkan prinsip-prinsip normatif fiqih pendidikan yang 
membebaskan ke dalam wilayah yang paling konkret dan paling sering 
terabaikan dalam praktik pendidikan Islam: hak dan martabat peserta 
didik. Setelah Bab 10 menegaskan fondasi tauhidik, keadilan, rahmah, 
maqashid, dan posisi fiqih sebagai panduan etis, bab ini mengajukan perta-
nyaan yang sederhana tetapi menentukan: siapakah peserta didik dalam 
pandangan pendidikan Islam—objek yang harus diatur, atau manusia yang 
harus dimuliakan?

Dalam banyak praktik pendidikan agama, peserta didik masih diperla-
kukan sebagai wadah kosong yang harus diisi, atau sebagai subjek berma-
salah yang harus dikendalikan. Hak-hak mereka sering dipahami secara 
minimal: hak hadir, hak menerima pelajaran, dan hak dinilai. Padahal, 
dalam perspektif Islam, manusia adalah makhluk bermartabat (karamah 

237



insaniyyah) yang sejak awal dianugerahi akal, nurani, dan kebebasan moral. 
Pendidikan yang membebaskan harus berpijak pada pengakuan penuh atas 
martabat ini, bukan sekadar pada kepatuhan administratif.

Bab ini menegaskan bahwa martabat peserta didik bukan hadiah 
dari institusi, melainkan hak ontologis yang melekat pada kemanusiaan-
nya. Pendidikan tidak menciptakan martabat, tetapi berkewajiban menja-
ganya. Setiap praktik pedagogis yang merendahkan, mempermalukan, 
membungkam, atau menyingkirkan peserta didik—atas nama disiplin, 
moral, atau agama—bertentangan dengan tujuan syariat dan misi profetik 
Islam. Fiqih pendidikan yang membebaskan harus berdiri tegas di pihak 
martabat manusia.

Hak peserta didik dalam bab ini tidak dipahami secara sempit sebagai 
hak prosedural, tetapi sebagai hak eksistensial dan pedagogis. Hak untuk 
berpikir, bertanya, berbeda pendapat, gagal, dan belajar dari kesalahan 
merupakan bagian dari hak asasi pendidikan yang harus dijamin. Tanpa 
hak-hak ini, pendidikan berubah menjadi latihan kepatuhan, bukan proses 
pembentukan manusia merdeka. Pendidikan Islam yang membebaskan 
menempatkan hak-hak ini sebagai prasyarat tumbuhnya iman yang sadar 
dan akhlak yang bertanggung jawab.

Bab 11 juga menolak dikotomi palsu antara hak dan adab. Mengakui 
hak peserta didik bukan berarti meniadakan adab, dan menegakkan adab 
bukan berarti meniadakan hak. Justru adab sejati tumbuh ketika hak diakui 
dan martabat dijaga. Pendidikan yang menuntut adab melalui ketakutan 
dan perendahan diri telah kehilangan makna adab itu sendiri. Bab ini akan 
menunjukkan bahwa adab dalam Islam adalah ekspresi kesadaran, bukan 
hasil penindasan.

Secara struktural, bab ini juga mengkritik sistem pendidikan yang 
mengabaikan suara peserta didik dalam pengambilan keputusan peda-
gogis. Kurikulum, metode, dan aturan sering dirancang tanpa melibatkan 
pengalaman dan kebutuhan nyata peserta didik. Pendidikan yang membe-
baskan menuntut partisipasi—bukan sekadar formalitas—sebagai wujud 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan238



pengakuan atas martabat dan agensi peserta didik. Di sinilah pendidikan 
berubah dari relasi kuasa menjadi relasi tanggung jawab bersama.

Bab 11 akan dibahas melalui lima subbab: peserta didik sebagai manu-
sia utuh; hak berpikir dan bertanya; hak berbeda dan berpendapat; hak 
gagal dan belajar dari kesalahan; serta perlindungan martabat peserta 
didik dalam fiqih. Setiap subbab akan menguraikan bagaimana hak-hak 
tersebut berakar dalam nilai Islam dan bagaimana ia harus diwujudkan 
dalam praktik pendidikan yang membebaskan.

Dengan memasuki Bab 11, buku ini menegaskan bahwa tidak ada 
pendidikan Islam yang membebaskan tanpa penghormatan penuh 
terhadap martabat peserta didik. Di sinilah prinsip-prinsip besar fiqih 
pendidikan diuji secara nyata: apakah ia benar-benar berpihak pada manu-
sia, atau hanya berhenti pada wacana. Dari pengakuan atas hak dan marta-
bat peserta didik inilah pendidikan Islam menemukan wajah kemanusia-
annya yang paling otentik—sekaligus membuka jalan menuju pembahasan 
berikutnya tentang peran guru, otoritas, dan etika pendidikan.

Peserta didik sebagai manusia utuh 
Peserta didik dalam pendidikan Islam tidak boleh dipahami secara reduktif 
sebagai sekadar penerima materi, objek pembinaan moral, atau angka 
dalam laporan evaluasi. Dalam perspektif fiqih pendidikan yang membe-
baskan, peserta didik adalah manusia utuh—makhluk berakal, bermoral, 
berperasaan, dan berkesadaran spiritual—yang sedang menjalani proses 
menjadi dirinya secara penuh. Pendidikan yang mengabaikan keutuhan 
ini akan selalu jatuh pada penjinakan, betapapun religius bahasa yang 
digunakannya.

Konsep manusia utuh berakar kuat dalam ajaran Islam tentang kara-
mah insaniyyah. Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia dimuliakan sejak 
awal penciptaannya, bukan setelah ia patuh atau sempurna. Artinya, marta-
bat peserta didik tidak bersyarat pada prestasi akademik, kesalehan simbo-
lik, atau kepatuhan perilaku. Pendidikan tidak berhak mencabut martabat 

Hak dan Martabat Peserta Didik 239



seseorang hanya karena ia lambat memahami, berbeda pandangan, atau 
melakukan kesalahan. Fiqih pendidikan yang membebaskan menjadikan 
pengakuan atas martabat ini sebagai titik tolak seluruh praktik pedagogis.

Memahami peserta didik sebagai manusia utuh berarti mengakui 
bahwa belajar bukan hanya proses kognitif, tetapi juga emosional, sosial, 
dan spiritual. Ketika pendidikan hanya menekankan hafalan, ujian, dan 
kepatuhan prosedural, ia mengabaikan dimensi perasaan, pengalaman 
hidup, dan pencarian makna yang sedang dialami peserta didik. Akibatnya, 
pendidikan terasa asing dan tidak relevan. Pendidikan Islam yang membe-
baskan justru berangkat dari kehidupan nyata peserta didik, menjadikan 
pengalaman mereka sebagai bagian sah dari proses belajar.

Peserta didik sebagai manusia utuh juga berarti subjek yang memiliki 
agensi, bukan objek yang harus dikendalikan. Mereka memiliki kemam-
puan menilai, merasakan ketidakadilan, dan membentuk pandangan 
moral, meskipun masih dalam proses. Ketika pendidikan menolak meng-
akui agensi ini, ia melatih ketergantungan dan ketundukan. Sebaliknya, 
ketika pendidikan memberi ruang partisipasi, dialog, dan pengambilan 
keputusan, ia sedang melatih tanggung jawab dan kedewasaan moral. 
Inilah inti pembebasan dalam pendidikan.

Dalam konteks fiqih, memperlakukan peserta didik sebagai manusia 
utuh berarti tidak memisahkan hukum dari dampaknya terhadap jiwa 
dan martabat manusia. Aturan yang secara lahiriah benar tetapi merusak 
harga diri, menimbulkan trauma, atau mematikan harapan bertentangan 
dengan tujuan syariat. Pendidikan fiqih yang membebaskan menilai keber-
hasilan bukan dari seberapa ketat aturan ditegakkan, tetapi dari seberapa 
manusiawi peserta didik tumbuh melalui proses tersebut.

Peserta didik juga merupakan manusia yang sedang mencari makna, 
bukan hanya jawaban benar–salah. Dalam proses belajar agama, mereka 
membawa pertanyaan eksistensial tentang Tuhan, keadilan, penderitaan, 
dan identitas diri. Pendidikan yang memaksa mereka menerima jawaban 
tanpa ruang refleksi akan memutus dialog batin yang sangat penting bagi 
kedewasaan iman. Fiqih pendidikan yang membebaskan membuka ruang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan240



aman bagi pertanyaan-pertanyaan ini, karena iman yang matang lahir dari 
pencarian yang jujur, bukan dari penyeragaman paksa.

Mengakui peserta didik sebagai manusia utuh juga berarti menghor-
mati keragaman ritme belajar dan perkembangan. Tidak semua peserta 
didik berkembang dengan cara dan kecepatan yang sama. Pendidikan yang 
adil dan membebaskan tidak menjadikan perbedaan ini sebagai dasar 
pelabelan atau pengucilan, tetapi sebagai fakta kemanusiaan yang harus 
diakomodasi secara pedagogis. Prinsip ini sejalan dengan maqashid syariah 
dalam menjaga akal dan jiwa.

Dalam relasi pedagogis, pengakuan atas keutuhan peserta didik 
menuntut perubahan sikap pendidik. Guru tidak lagi memosisikan diri 
sebagai pemilik kebenaran yang menghadapi “murid bermasalah”, tetapi 
sebagai sesama manusia yang mendampingi proses tumbuh. Otoritas 
guru tetap penting, tetapi bersifat membimbing, bukan mendominasi. 
Relasi semacam ini menciptakan ruang belajar yang aman, dialogis, dan 
bermartabat.

QS. At-Tin [95]: 4

ۢ يمٍ لقَدَْ خلَقَْناَ ٱلْإِنسنََٰ فىِٓ أَحْسنَِ تقَْوِ
“Sungguh, Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-
baiknya.”

Ayat ini meletakkan dasar ontologis pendidikan Islam: manusia—
termasuk peserta didik—adalah makhluk bermartabat tinggi sejak awal 
penciptaannya. Ia bukan “wadah kosong” yang harus diisi, apalagi objek 
yang harus ditundukkan. Pendidikan fiqih yang membebaskan memulai 
seluruh proses pedagogis dari pengakuan bahwa setiap peserta didik adalah 
ciptaan Allah yang utuh, membawa potensi intelektual, moral, emosional, 
dan spiritual yang harus ditumbuhkan, bukan dikendalikan secara mekanis.

Hak dan Martabat Peserta Didik 241



QS. Al-Isra’ [17]: 70

َ ولَقَدَْ كرَمَّْناَ بنَىِٓ ءاَدمَ
“Dan sungguh, Kami telah memuliakan anak cucu Adam.”

Kemuliaan manusia (karamah al-insan) bersifat universal dan melekat, 
tidak bergantung pada prestasi akademik, ketaatan formal, atau kepatuhan 
institusional. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menegaskan bahwa 
martabat peserta didik tidak boleh ditangguhkan atau dicabut hanya 
karena kesalahan, keterbatasan, atau perbedaan pandangan. Fiqih pendi-
dikan yang membebaskan menjadikan karamah manusia sebagai batas 
etis absolut dalam setiap kebijakan dan praktik belajar.

Hadits – Setiap Manusia Dilahirkan dengan Potensi

ِ كلُُّ موَلْوُدٍۢ يوُلدَُ علَىَ ٱلفْطِْرةَ
“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah.” (HR. Al-Bukhari, no. 1358, 
HR. Muslim, no. 2658)

Hadits ini menegaskan bahwa peserta didik membawa potensi keba-
ikan dan kesiapan belajar sejak awal. Pendidikan bukan proses “memper-
baiki manusia rusak”, melainkan menjaga, mengarahkan, dan mengem-
bangkan fitrah agar tumbuh secara sehat. Pendidikan yang menindas 
justru berisiko merusak fitrah ini—mematikan rasa ingin tahu, keberanian 
bertanya, dan kejujuran moral.

Dengan demikian, menempatkan peserta didik sebagai manusia utuh 
merupakan fondasi etis bagi seluruh hak pendidikan. Dari pengakuan 
inilah lahir hak berpikir, hak bertanya, hak berbeda, dan hak belajar dari 
kesalahan. Tanpa pengakuan ini, hak-hak tersebut akan selalu dianggap 
ancaman terhadap ketertiban. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke 
subbab hak berpikir dan bertanya, untuk menegaskan bahwa kebebasan 
intelektual adalah hak dasar peserta didik dalam pendidikan Islam yang 
membebaskan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan242



Hak berpikir dan bertanya 
Hak berpikir dan bertanya merupakan hak dasar yang melekat pada 
martabat peserta didik sebagai manusia berakal. Dalam Islam, akal 
bukan sekadar alat kognitif, melainkan amanah Ilahi yang harus diguna-
kan untuk memahami diri, realitas, dan wahyu. Karena itu, pendidikan 
yang membungkam berpikir dan melarang bertanya—atas nama adab, 
ketertiban, atau kesalehan—sesungguhnya sedang mengingkari amanah 
tersebut. Fiqih pendidikan yang membebaskan menempatkan hak berpikir 
dan bertanya sebagai prasyarat tumbuhnya iman yang sadar dan akhlak 
yang bertanggung jawab.

Al-Qur’an sendiri berulang kali mendorong manusia untuk berpi-
kir, merenung, dan bertanya. Pertanyaan-pertanyaan retoris seperti 
afala ta‘qilun dan afala tatafakkarun menunjukkan bahwa berpikir adalah 
tindakan religius. Dalam tradisi kenabian, dialog dan pertanyaan bukanlah 
ancaman, melainkan metode pendidikan. Nabi Muhammad SAW menja-
wab pertanyaan yang beragam—bahkan yang kritis dan sensitif—dengan 
kesabaran dan kebijaksanaan. Teladan ini menegaskan bahwa bertanya 
bukan tanda pembangkangan iman, tetapi bagian dari proses pencarian 
kebenaran.

Namun dalam praktik pendidikan agama kontemporer, hak berpi-
kir dan bertanya sering kali direduksi atau disyaratkan secara ketat. 
Peserta didik hanya boleh bertanya jika pertanyaannya “aman”, “sopan”, dan 
sesuai dengan jawaban yang sudah disiapkan. Pertanyaan yang menyen-
tuh wilayah kritis—tentang perbedaan pendapat, keadilan, atau relevansi 
hukum—kerap dicurigai sebagai tanda kurang iman. Pola ini melahirkan 
ketakutan epistemologis dan mengajarkan peserta didik untuk menyensor 
pikirannya sendiri. Pendidikan semacam ini jelas bertentangan dengan 
tujuan pembebasan.

Hak berpikir tidak berarti kebebasan tanpa tanggung jawab. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan mengajarkan bahwa berpikir kritis harus 
disertai adab intelektual: kejujuran, keterbukaan pada argumen, dan 
kesediaan merevisi pandangan. Namun adab tidak boleh dijadikan alat 

Hak dan Martabat Peserta Didik 243



untuk membungkam. Adab sejati justru tumbuh ketika peserta didik 
merasa aman untuk berpikir dan bertanya tanpa takut dipermalukan atau 
distigma. Di sinilah perbedaan mendasar antara adab sebagai kesadaran 
dan adab sebagai kontrol.

Hak bertanya juga berkaitan erat dengan keadilan epistemik. Setiap 
peserta didik memiliki pengalaman hidup dan latar belakang yang 
membentuk pertanyaannya. Ketika pertanyaan tertentu dianggap tidak 
layak hanya karena datang dari kelompok yang terpinggirkan atau dari 
sudut pandang yang tidak dominan, pendidikan sedang melakukan keti-
dakadilan epistemik. Fiqih pendidikan yang membebaskan menuntut agar 
semua suara diperlakukan setara dalam ruang belajar, selama disampaikan 
dengan niat mencari kebenaran.

Dalam konteks fiqih, hak berpikir dan bertanya berarti membedakan 
antara wahyu dan tafsir. Peserta didik berhak memahami bahwa perbe-
daan pendapat adalah bagian sah dari tradisi Islam, dan bahwa berta-
nya tentang penafsiran bukanlah mempertanyakan wahyu. Pendidikan 
yang menutup ruang ini melahirkan absolutisme tafsir dan mematikan 
dinamika ijtihad. Sebaliknya, pendidikan yang membuka ruang dialog 
melatih peserta didik menghargai perbedaan dan bertanggung jawab atas 
pilihannya.

Hak berpikir dan bertanya juga memiliki dampak langsung pada 
pembentukan otonomi moral. Peserta didik yang terbiasa bertanya dan 
menalar akan lebih mampu mengambil keputusan etis secara mandiri. 
Mereka tidak bergantung sepenuhnya pada otoritas eksternal, tetapi memi-
liki kompas nilai internal yang dibentuk melalui refleksi. Inilah manusia 
merdeka yang menjadi tujuan fiqih pendidikan yang membebaskan: manu-
sia yang taat karena memahami, bukan karena takut.

Dalam praktik pedagogis, penghormatan terhadap hak berpikir dan 
bertanya menuntut perubahan metode dan sikap guru. Guru perlu 
memandang pertanyaan sebagai peluang belajar, bukan sebagai gang-
guan. Ruang kelas harus dirancang sebagai ruang aman untuk dialog, di 
mana kesalahan berpikir diperlakukan sebagai bagian dari proses belajar. 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan244



Evaluasi pembelajaran pun perlu menghargai proses penalaran, bukan 
hanya jawaban akhir.

QS. Az-Zumar [39]: 9

قلُْ هلَْ يسَْتوَىِ ٱلذَّيِنَ يعَلْمَوُنَ وٱَلذَّيِنَ لاَ يعَلْمَوُنَ ۗ إِنمَّاَ يتَذَكَرَُّ أُو۟لوُا۟ ٱلْأَلبْبَِٰ
“Katakanlah: apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang 
yang tidak mengetahui? Sesungguhnya hanya orang-orang berakal yang dapat 
mengambil pelajaran.”

Ayat ini menempatkan akal dan pengetahuan sebagai pembeda 
kualitas manusia. Namun pengetahuan tidak mungkin tumbuh tanpa kebe-
ranian berpikir dan bertanya. Dalam pendidikan Islam, ayat ini menjadi 
legitimasi Qur’ani bahwa aktivitas intelektual—bertanya, meragukan, 
menalar—adalah bagian dari ibadah akal, bukan ancaman terhadap 
iman.

QS. Al-Baqarah [2]: 44

أَفلَاَ تعَقْلِوُنَ
“…maka tidakkah kamu menggunakan akal?”

Pertanyaan retoris ini berulang kali muncul dalam Al-Qur’an sebagai 
teguran pedagogis. Al-Qur’an tidak mematikan pertanyaan; justru ia 
memprovokasi kesadaran kritis. Pendidikan fiqih yang membebaskan 
menjadikan ayat-ayat ini sebagai dasar bahwa menggunakan akal adalah 
kewajiban moral, bukan sekadar hak opsional.

Hadits – Obat Kebodohan adalah Bertanya

أَلاَ سَأَلوُا إِذْ لمَْ يعَلْمَوُا؟ فإَِنمَّاَ شِفاَءُ ٱلعْىِِّ ٱلسُّؤاَلُ
“Mengapa mereka tidak bertanya ketika tidak mengetahui? Sesungguhnya 
obat kebodohan adalah bertanya.” (Sumber: HR. Abu Dawud, no. 336, Dinilai 
hasan)

Hak dan Martabat Peserta Didik 245



Hadits ini memberikan legitimasi teologis yang sangat kuat terhadap 
hak bertanya. Kebodohan bukan aib; yang berbahaya adalah melarang 
pertanyaan. Pendidikan fiqih yang membebaskan melihat pertanyaan 
sebagai tanda kehidupan akal, bukan pembangkangan.

Hadits – Menuntut Ilmu sebagai Kewajiban

يضَةٌ علَىَٰ كلُِّ مسُْلمٍِ طَلبَُ ٱلعْلِمِْ فرَِ
“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim.” (HR. Ibn Majah, no. 
224, Dinilai hasan)

Kewajiban menuntut ilmu tidak mungkin dipenuhi tanpa kebe-
basan berpikir dan bertanya. Karena itu, setiap sistem pendidikan yang 
membungkam pertanyaan sesungguhnya menghalangi pelaksanaan 
kewajiban agama itu sendiri.

Dengan demikian, hak berpikir dan bertanya bukan ancaman bagi 
ketertiban atau iman, melainkan fondasi bagi pendidikan Islam yang 
hidup dan membebaskan. Tanpa hak ini, pendidikan akan melahirkan 
kepatuhan rapuh dan iman yang dangkal. Dari pengakuan atas hak berpi-
kir dan bertanya, pembahasan akan berlanjut ke subbab hak berbeda dan 
berpendapat, untuk menegaskan bahwa perbedaan adalah keniscayaan 
yang harus dikelola secara etis dan dialogis dalam pendidikan Islam.

Hak berbeda dan berpendapat 
Hak berbeda dan berpendapat merupakan konsekuensi logis dari penga-
kuan atas martabat, akal, dan kebebasan moral peserta didik. Jika berpi-
kir dan bertanya diakui sebagai hak dasar, maka perbedaan pandangan 
adalah keniscayaan yang tidak boleh diperlakukan sebagai ancaman. 
Dalam tradisi Islam, perbedaan (ikhtilaf) bukanlah penyakit yang harus 
diberantas, melainkan realitas epistemologis yang lahir dari keterbatasan 
manusia dalam memahami wahyu yang maha luas. Fiqih pendidikan yang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan246



membebaskan menjadikan perbedaan sebagai ruang belajar etis, bukan 
medan penyeragaman paksa.

Sejarah intelektual Islam menunjukkan bahwa perbedaan pendapat 
adalah mesin penggerak ilmu. Para ulama besar tidak hanya berbeda 
dengan generasi sebelumnya, tetapi juga dengan guru dan rekan sezaman-
nya. Ikhtilaf dipahami sebagai bagian dari ijtihad yang jujur, selama dida-
sarkan pada niat mencari kebenaran dan argumentasi yang sahih. Ketika 
pendidikan fiqih menutup ruang perbedaan dan menuntut keseragaman 
tafsir, ia sedang memutus mata rantai tradisi keilmuan yang justru menjadi 
kebanggaan peradaban Islam.

Dalam praktik pendidikan, hak berbeda sering kali dibatasi oleh dalih 
adab dan stabilitas kelas. Peserta didik yang mengemukakan pandangan 
berbeda dianggap mengganggu ketertiban, kurang sopan, atau tidak 
hormat kepada guru. Padahal, perbedaan pendapat tidak identik dengan 
pembangkangan. Yang perlu dikelola bukan perbedaannya, melainkan cara 
mengekspresikannya. Fiqih pendidikan yang membebaskan membeda-
kan secara tegas antara perbedaan sebagai ekspresi nalar dan sikap tidak 
beradab sebagai persoalan etika komunikasi.

Hak berbeda dan berpendapat juga berkaitan dengan pengakuan 
atas pluralitas penafsiran dalam Islam. Peserta didik berhak mengetahui 
bahwa dalam banyak persoalan fiqih, tidak ada satu jawaban tunggal yang 
absolut. Mengajarkan keragaman pendapat—beserta argumentasi dan 
konteksnya—melatih peserta didik untuk berpikir terbuka dan bertang-
gung jawab. Mereka belajar bahwa memilih pendapat adalah tindakan 
etis yang memerlukan pertimbangan, bukan sekadar mengikuti otoritas 
secara mekanis.

Menolak hak berbeda sering kali melahirkan budaya diam dan kepa-
tuhan semu. Peserta didik belajar menyembunyikan pandangan yang 
berbeda demi keamanan sosial dan religius. Di ruang kelas mereka patuh, 
tetapi di ruang privat mereka menjauh dari nilai yang dipaksakan. Pola 
ini tidak hanya merusak integritas pribadi, tetapi juga merusak kejujuran 

Hak dan Martabat Peserta Didik 247



intelektual. Pendidikan yang membebaskan justru mendorong kejujuran: 
lebih baik berbeda secara terbuka dan beradab daripada patuh secara palsu.

Hak berpendapat juga memiliki dimensi keadilan dan inklusivitas. 
Peserta didik dari latar belakang minoritas—baik secara sosial, budaya, 
maupun intelektual—sering kali suaranya paling mudah dibungkam. 
Ketika hanya pandangan mayoritas yang dianggap sah, pendidikan sedang 
melanggengkan ketimpangan kuasa. Fiqih pendidikan yang membebas-
kan menuntut agar ruang belajar menjadi ruang aman bagi semua suara, 
terutama suara yang selama ini terpinggirkan.

Dalam perspektif etika Islam, hak berbeda harus dijalankan dengan 
tanggung jawab moral. Berpendapat bukan sekadar mengekspresikan 
ego, tetapi menyampaikan pandangan dengan niat mencari kebenaran dan 
kemaslahatan. Pendidikan perlu mengajarkan adab ikhtilaf: mendengar 
dengan hormat, berargumen dengan jujur, dan menerima kemungkinan 
salah. Adab semacam ini tidak mungkin tumbuh dalam iklim penakutan, 
tetapi hanya dalam ruang dialog yang setara dan bermartabat.

Dalam praktik pedagogis, pengakuan atas hak berbeda menuntut 
metode pembelajaran dialogis dan komparatif. Diskusi mazhab, studi 
kasus, dan debat terarah menjadi sarana melatih peserta didik mengelola 
perbedaan secara dewasa. Guru berperan sebagai moderator etis yang 
menjaga agar dialog tetap produktif dan beradab, bukan sebagai hakim 
yang memutuskan satu kebenaran final. Dengan demikian, perbedaan 
menjadi sumber pembelajaran, bukan sumber konflik.

QS. Hud [11]: 118

َبكَُّ لجَعَلََ ٱلناَّسَ أُمةًَّۭ وحَِٰدةًَۭ ولَاَ يزَاَلوُنَ مُختْلَفِيِنَ ولَوَْ شَآءَ ر
“Sekiranya Tuhanmu menghendaki, niscaya Dia menjadikan manusia satu 
umat saja, tetapi mereka senantiasa berbeda-beda.”

Ayat ini adalah pengakuan teologis paling jujur tentang pluralitas. 
Perbedaan bukan kecelakaan sejarah atau kegagalan dakwah, melainkan 
kehendak Ilahi. Dalam pendidikan Islam, ayat ini menjadi dasar bahwa hak 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan248



berbeda bukan penyimpangan, tetapi bagian dari sunnatullah. Pendidikan 
fiqih yang membebaskan tidak memaksakan keseragaman pendapat, 
karena keseragaman absolut justru menyalahi desain penciptaan manusia.

QS. Al-Hujurat [49]: 13

وقَبَآَئلَِ  باًۭ  شُعوُ وجََعلَنْكَٰمُْ  وأَُنثىَٰ  ذكَرٍَۢ  منِّ  خلَقَْنكَٰمُ  إِناَّ  ٱلناَّسُ  هاَ  يَـٰٓأَيُّ

۟ لتِعَاَرفَوُٓا
“Wahai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan, dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan 
bersuku-suku agar kamu saling mengenal.”

Ayat ini menegaskan bahwa perbedaan diciptakan untuk ta‘āruf—
saling mengenal, bukan saling meniadakan. Dalam pendidikan, perbedaan 
pendapat seharusnya menjadi sumber dialog dan pembelajaran, bukan 
dasar stigmatisasi atau pengucilan.

Hadits – Pahala dalam Perbedaan Ijtihad

ۭ ٌ َلهَۥُ أَجْر َلهَۥُ أَجْراَنِ، وإَِذاَ ٱجْتهَدََ فأََخْطأََ ف َاكِمُ فأََصَابَ ف إِذاَ ٱجْتهَدََ ٱلْح
“Apabila seorang mujtahid berijtihad lalu benar, maka baginya dua pahala; 
dan apabila ia berijtihad lalu keliru, maka baginya satu pahala.” (Sumber: HR. 
Al-Bukhari, no. 7352, HR. Muslim, no. 1716)

Hadits ini adalah legitimasi profetik terhadap perbedaan pendapat 
yang jujur dan bertanggung jawab. Kesalahan intelektual tidak dihukum, 
tetapi tetap diapresiasi selama prosesnya benar. Dalam pendidikan fiqih 
yang membebaskan, hadits ini menegaskan bahwa berbeda pendapat 
bukan dosa, melainkan bagian dari dinamika pencarian kebenaran.

Dengan demikian, hak berbeda dan berpendapat menegaskan bahwa 
pendidikan Islam yang membebaskan tidak takut pada keragaman 
pikiran, karena ia percaya pada kekuatan dialog dan nilai etika. Mengelola 
perbedaan secara bermartabat justru menyiapkan peserta didik untuk 

Hak dan Martabat Peserta Didik 249



hidup dalam masyarakat plural dan demokratis, tanpa kehilangan komit-
men nilai. Dari pengakuan atas hak berbeda inilah pembahasan akan 
berlanjut ke subbab hak gagal dan belajar dari kesalahan, untuk mene-
gaskan bahwa kebebasan berpikir dan berpendapat hanya dapat tumbuh 
dalam pendidikan yang tidak mematikan manusia melalui ketakutan akan 
kegagalan.

Hak gagal dan belajar dari kesalahan 
Hak gagal dan belajar dari kesalahan merupakan salah satu hak paling 
manusiawi, tetapi juga paling sering diingkari dalam praktik pendidikan. 
Pendidikan yang dibangun di atas ketakutan terhadap kesalahan cenderung 
melahirkan kepatuhan mekanis dan kepura-puraan moral. Dalam perspek-
tif fiqih pendidikan yang membebaskan, kesalahan bukan ancaman, 
melainkan bagian tak terpisahkan dari proses belajar manusia yang berakal 
dan bertanggung jawab. Mengingkari hak gagal berarti mengingkari hak 
belajar itu sendiri.

Dalam Islam, manusia dipahami sebagai makhluk yang tidak luput 
dari salah dan lupa. Kesempurnaan hanya milik Tuhan, sementara 
manusia tumbuh melalui proses mencoba, keliru, dan memperbaiki diri. 
Pendidikan yang menuntut kesempurnaan perilaku dan pemahaman sejak 
awal justru bertentangan dengan antropologi Islam. Fiqih pendidikan 
yang membebaskan memandang kesalahan sebagai momen pedagogis 
yang kaya, tempat nilai tanggung jawab, refleksi, dan perbaikan diri dapat 
ditumbuhkan secara otentik.

Namun dalam banyak sistem pendidikan agama, kesalahan sering 
diperlakukan sebagai aib moral. Peserta didik yang salah menjawab, salah 
berperilaku, atau berbeda pemahaman kerap dipermalukan, dihukum, 
atau dilabeli negatif. Praktik ini tidak hanya merusak harga diri, tetapi 
juga menciptakan trauma belajar yang berkepanjangan. Peserta didik 
belajar untuk menghindari risiko berpikir, bukan untuk memahami nilai. 
Pendidikan semacam ini menghasilkan ketertiban semu yang dibangun di 
atas ketakutan, bukan kesadaran.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan250



Hak gagal juga berkaitan erat dengan kebebasan intelektual dan 
kreativitas. Tanpa ruang untuk gagal, peserta didik tidak akan berani berta-
nya, bereksperimen, atau mengemukakan gagasan baru. Dalam konteks 
fiqih, ini sangat berbahaya, karena ijtihad—sebagai jantung tradisi hukum 
Islam—lahir dari keberanian berpikir dan menerima kemungkinan salah. 
Pendidikan fiqih yang menutup ruang gagal sejatinya sedang membunuh 
potensi ijtihad sejak dini.

Belajar dari kesalahan menuntut pendekatan reflektif, bukan represif. 
Ketika peserta didik melakukan kesalahan, pendidikan yang membebaskan 
mengajaknya merenung: apa yang terjadi, mengapa terjadi, dan bagaimana 
memperbaikinya. Proses ini menumbuhkan tanggung jawab moral dan 
kedewasaan, bukan rasa bersalah yang melumpuhkan. Dalam perspektif 
maqashid syariah, pendekatan ini lebih sejalan dengan penjagaan jiwa dan 
akal daripada pendekatan hukuman yang merusak.

Hak gagal juga menuntut perubahan paradigma evaluasi. Sistem 
penilaian yang hanya menghargai jawaban benar dan menghukum kesa-
lahan akan selalu meminggirkan proses belajar. Pendidikan yang membe-
baskan mengakui bahwa kesalahan adalah indikator proses berpikir, bukan 
sekadar kegagalan hasil. Evaluasi harus dirancang untuk memberikan 
umpan balik yang membangun, membantu peserta didik memahami 
kekeliruan, dan mendorong perbaikan berkelanjutan.

Dalam relasi pedagogis, pengakuan atas hak gagal menuntut empati 
dan kesabaran guru. Guru perlu melihat kesalahan peserta didik sebagai 
tanggung jawab pedagogis bersama, bukan sebagai ancaman terhadap 
wibawa. Keteladanan guru dalam mengakui keterbatasan dan kesalahan 
sendiri justru memperkuat otoritas moralnya. Relasi semacam ini memba-
ngun kepercayaan dan rasa aman yang menjadi fondasi pembelajaran 
bermakna.

Hak gagal juga memiliki dimensi keadilan sosial. Peserta didik dari 
latar belakang kurang beruntung sering kali lebih rentan disalahkan dan 
dihukum. Pendidikan yang membebaskan harus peka terhadap ketim-
pangan ini dan memastikan bahwa kesalahan tidak dijadikan alat untuk 

Hak dan Martabat Peserta Didik 251



melanggengkan stigma dan eksklusi. Setiap peserta didik berhak atas 
kesempatan yang adil untuk belajar dan berkembang, terlepas dari titik 
awalnya.

QS. Al-Baqarah [2]: 286

لاَ يكُلَفُِّ ٱللهَُّ نفَْساً إِلاَّ وسُْعهَاَ
“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya.”

Ayat ini menegaskan prinsip realistis dan manusiawi dalam Islam. 
Manusia memiliki batas kemampuan, ruang belajar, dan tahapan pertum-
buhan. Dalam pendidikan, ayat ini menjadi dasar etis bahwa kesalahan 
dan kegagalan adalah bagian wajar dari proses mencapai kemampuan, 
bukan bukti cacat moral. Pendidikan fiqih yang membebaskan tidak 
menuntut kesempurnaan instan, tetapi menghargai proses bertahap sesuai 
kapasitas manusia.

QS. Az-Zumar [39]: 53

ِ قلُْ يعَٰبِاَدىَِ ٱلذَّيِنَ أَسرْفَوُا۟ علَىَٰٓ أَنفسُهِمِْ لاَ تقَْنطَوُا۟ منِ رحَّْمةَِ ٱللهَّ
“Katakanlah: Wahai hamba-hamba-Ku yang melampaui batas terhadap diri 
mereka sendiri, janganlah kamu berputus asa dari rahmat Allah.”

Ayat ini adalah deklarasi ilahi tentang hak untuk bangkit kembali. 
Bahkan kegagalan moral pun tidak menghapus harapan, apalagi kegagalan 
akademik atau intelektual. Dalam pendidikan, ayat ini menolak budaya 
mempermalukan peserta didik karena kesalahan. Fiqih pendidikan yang 
membebaskan menempatkan harapan dan pemulihan sebagai inti proses 
belajar.

Hadits – Setiap Manusia Pernah Salah

كلُُّ بنَىِٓ آدمََ خَطَّاءٌ، وخَيَرُْ ٱلْخطََّائيِنَ ٱلتوَّاَّبوُنَ

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan252



“Setiap anak Adam pasti pernah berbuat salah, dan sebaik-baik orang yang 
bersalah adalah mereka yang mau memperbaiki diri.” (Sumber: HR. At-
Tirmidzi, no. 2499, Dinilai hasan)

Hadits ini menormalisasi kesalahan sebagai keniscayaan antropolo-
gis. Ukuran kematangan bukan pada bebas salah, tetapi pada kemampuan 
refleksi dan perbaikan. Pendidikan fiqih yang membebaskan menjadikan 
kesalahan sebagai bahan pembelajaran etis, bukan stigma identitas.

Hadits – Kesalahan dalam Proses Ijtihad

ۭ ٌ َلهَۥُ أَجْر َاكِمُ فأََخْطأََ ف إِذاَ ٱجْتهَدََ ٱلْح
“Jika seorang mujtahid berijtihad lalu keliru, maka baginya satu pahala.” (HR. 
Al-Bukhari, no. 7352, HR. Muslim, no. 1716)

Hadits ini menegaskan bahwa kesalahan intelektual yang jujur tidak 
dihukum, bahkan dihargai. Dalam pendidikan, ini berarti peserta didik 
berhak mencoba, menalar, dan keliru tanpa takut dipermalukan. Tanpa 
hak gagal, ijtihad dan kreativitas mustahil tumbuh.

Dengan demikian, hak gagal dan belajar dari kesalahan menegaskan 
bahwa pendidikan Islam yang membebaskan memihak pada pertum-
buhan manusia, bukan pada ilusi kesempurnaan. Pendidikan semacam 
ini melahirkan individu yang berani mencoba, jujur mengakui keterba-
tasan, dan bertanggung jawab memperbaiki diri. Dari pengakuan atas hak 
gagal inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 11, yaitu 
perlindungan martabat peserta didik dalam fiqih, untuk merumuskan 
kerangka hukum dan etis yang memastikan bahwa seluruh hak peserta 
didik benar-benar dijaga dalam praktik pendidikan Islam.

Perlindungan martabat peserta didik dalam fiqih 
Perlindungan martabat peserta didik merupakan puncak dari seluruh 
pembahasan tentang hak-hak pendidikan dalam perspektif fiqih pendi-
dikan yang membebaskan. Jika peserta didik telah diakui sebagai manusia 

Hak dan Martabat Peserta Didik 253



utuh, memiliki hak berpikir, bertanya, berbeda, dan gagal, maka pertanyaan 
kuncinya adalah: bagaimana fiqih menjamin agar martabat tersebut 
tidak dilanggar dalam praktik pendidikan? Di sinilah fiqih diuji bukan 
sebagai kumpulan norma abstrak, tetapi sebagai perangkat etis-hukum 
yang berpihak pada kemanusiaan.

Dalam Islam, martabat manusia (karamah al-insan) adalah prinsip 
dasar yang bersifat universal dan tidak bersyarat. Martabat tidak diberi-
kan oleh guru, sekolah, atau negara, dan tidak pula dicabut oleh kesalahan, 
ketidaktahuan, atau perbedaan pandangan. Fiqih yang berorientasi pada 
pembebasan harus menempatkan prinsip ini sebagai landasan setiap pene-
tapan aturan dan kebijakan pendidikan. Ketika praktik pendidikan meren-
dahkan, mempermalukan, atau melukai peserta didik—baik secara fisik, 
verbal, maupun simbolik—maka praktik tersebut bertentangan dengan 
tujuan syariat, betapapun ia dibenarkan dengan dalil normatif.

Dalam sejarah fiqih, perlindungan martabat manusia tercermin dalam 
berbagai kaidah dasar, seperti la darar wa la dirar (tidak boleh menimbul-
kan bahaya dan saling membahayakan) serta prinsip raf ‘ al-haraj (meng-
hilangkan kesulitan). Kaidah-kaidah ini memberikan landasan kuat untuk 
menolak kekerasan pedagogis, baik yang bersifat fisik maupun psikis. 
Hukuman yang merusak harga diri, praktik mempermalukan di depan 
umum, atau bahasa pendidikan yang menghina tidak hanya melanggar 
etika pedagogis, tetapi juga melanggar spirit fiqih itu sendiri.

Perlindungan martabat peserta didik juga menuntut pembedaan yang 
tegas antara disiplin dan kekerasan. Disiplin dalam pendidikan bertujuan 
membentuk tanggung jawab dan kesadaran, sementara kekerasan bertu-
juan menundukkan dan mengontrol. Fiqih pendidikan yang membebaskan 
hanya membenarkan disiplin yang bersifat mendidik dan restoratif—yakni 
disiplin yang membantu peserta didik memahami dampak tindakannya 
dan memperbaiki relasi yang terganggu. Disiplin yang merendahkan 
martabat justru menciptakan luka yang bertentangan dengan penjagaan 
jiwa dan akal.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan254



Dalam konteks fiqih, perlindungan martabat peserta didik juga berka-
itan dengan hak atas privasi dan kehormatan. Membuka aib, menyebarkan 
kesalahan, atau memberi label negatif adalah bentuk pelanggaran kehor-
matan yang serius. Pendidikan yang membebaskan menuntut kehati-hatian 
etis dalam menangani pelanggaran dan kesalahan. Proses koreksi harus 
bersifat proporsional, tertutup, dan berorientasi pada pemulihan, bukan 
pada pencitraan moral institusi atau peneguhan wibawa guru.

Lebih jauh, perlindungan martabat peserta didik menuntut keadilan 
prosedural dalam penerapan aturan. Peserta didik berhak diperlakukan 
secara adil, didengar penjelasannya, dan dilibatkan dalam proses penyele-
saian masalah yang menyangkut dirinya. Keputusan sepihak yang menga-
baikan suara peserta didik mencerminkan relasi kuasa yang bertentangan 
dengan etika fiqih pendidikan yang membebaskan. Dalam perspektif 
ini, mendengar adalah bentuk penghormatan, dan dialog adalah bentuk 
perlindungan martabat.

Fiqih pendidikan yang membebaskan juga harus melindungi peserta 
didik dari stigmatisasi struktural. Label seperti “nakal”, “bodoh”, atau 
“bermasalah” sering kali melekat lebih lama daripada kesalahan itu sendiri 
dan merusak masa depan peserta didik. Fiqih yang berorientasi maqashid 
menolak segala praktik yang menghalangi potensi manusia untuk tumbuh 
dan berubah. Perlindungan martabat berarti memberi kesempatan kedua, 
bahkan ketiga, karena manusia adalah makhluk yang terus menjadi, bukan 
produk final.

Dalam dimensi institusional, perlindungan martabat peserta didik 
menuntut kebijakan pendidikan yang eksplisit dan konsisten. Hak-hak 
peserta didik harus dijamin dalam aturan sekolah, mekanisme pengaduan 
harus tersedia dan aman, serta budaya pendidikan harus dibangun di atas 
penghormatan, bukan ketakutan. Fiqih pendidikan yang membebaskan 
tidak berhenti pada kesalehan individu guru, tetapi menuntut tanggung 
jawab struktural lembaga pendidikan dalam menjaga martabat manusia.

Hak dan Martabat Peserta Didik 255



QS. Al-Isra’ [17]: 70

َ ولَقَدَْ كرَمَّْناَ بنَىِٓ ءاَدمَ
“Sungguh, Kami telah memuliakan anak cucu Adam.”

Ayat ini adalah fondasi teologis paling kuat tentang martabat manusia 
yang melekat (inherent dignity). Kemuliaan manusia tidak bersyarat pada 
kepatuhan, prestasi, atau kesempurnaan moral. Dalam pendidikan, ayat 
ini menetapkan batas etis absolut: tidak ada alasan apa pun—disiplin, 
aturan, bahkan agama—yang membenarkan perendahan martabat 
peserta didik. Fiqih pendidikan yang membebaskan menjadikan ayat ini 
sebagai prinsip non-negotiable.

QS. Al-Hujurat [49]: 11

ٌۭ منِّ قوَمٍْۭ عسَىَٰٓ أَن يكَوُنوُا۟ خيَرْاًۭ منِّْهمُْ هاَ ٱلذَّيِنَ ءاَمنَوُا۟ لاَ يسَْخَرْ قوَمْ يَـٰٓأَيُّ
“Wahai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum merendahkan kaum 
yang lain; boleh jadi mereka yang direndahkan itu lebih baik dari mereka.”

Ayat ini melarang penghinaan, ejekan, dan pelecehan simbolik, 
yang sering terjadi secara halus dalam ruang pendidikan—melalui label, 
candaan, perbandingan, atau stigma akademik dan moral. Dalam perspek-
tif fiqih pendidikan yang membebaskan, praktik semacam ini bukan seka-
dar kesalahan pedagogis, tetapi pelanggaran etika keislaman.

Hadits – Kesucian Darah, Harta, dan Kehormatan

ٰل�كَمُْ وأََعْراَضَكمُْ علَيَكْمُْ حرَاَمٌ َ إِنَّ دمِآَءكَمُْ وأََمْو
“Sesungguhnya darah, harta, dan kehormatan kalian adalah suci (tidak boleh 
dilanggar).” (HR. Al-Bukhari, no. 1739, HR. Muslim, no. 1679)

Hadits ini menempatkan kehormatan (ʿird) sejajar dengan darah dan 
harta dalam tingkat kesuciannya. Dalam pendidikan, kehormatan peserta 
didik mencakup harga diri, identitas, privasi, dan integritas psikologis. 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan256



Setiap bentuk permalukan publik, kekerasan verbal, atau stigma perma-
nen adalah pelanggaran serius terhadap prinsip ini.

Hadits – Larangan Menyakiti

ٱلمْسُْلمُِ منَْ سَلمَِ ٱلمْسُْلمِوُنَ منِ لسِّاَنهِۦِ وَيدَهِۦِ
“Seorang Muslim adalah yang kaum Muslimin selamat dari gangguan lisan 
dan tangannya.” (HR. Al-Bukhari, no. 10, HR. Muslim, no. 40)

Hadits ini memperluas makna kekerasan: lisan bisa melukai sama 
dalamnya dengan tangan. Dalam pendidikan, ucapan guru—label, 
bentakan, sindiran—memiliki dampak jangka panjang terhadap jiwa 
peserta didik. Fiqih pendidikan yang membebaskan menuntut kesadaran 
etis atas kuasa bahasa.

Dengan demikian, perlindungan martabat peserta didik dalam fiqih 
menegaskan bahwa tidak ada tujuan pendidikan yang sah jika dicapai 
dengan cara merendahkan manusia. Pendidikan Islam yang membebas-
kan adalah pendidikan yang tegas terhadap ketidakadilan, tetapi lembut 
terhadap manusia; disiplin terhadap perilaku, tetapi penuh hormat terha-
dap martabat. Dari sinilah pendidikan Islam menemukan wajah etikanya 
yang paling autentik.

Hak dan Martabat Peserta Didik 257



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan258



BAB 12
GURU, OTORITAS, DAN ETIKA PENDIDIKAN

Bab 12 membawa pembahasan fiqih pendidikan yang membebaskan ke 
jantung relasi pedagogis: peran guru dan makna otoritas dalam pendi-
dikan Islam. Setelah Bab 11 menegaskan hak dan martabat peserta didik, 
bab ini mengajukan pertanyaan yang tidak kalah menentukan: bagaimana 
seharusnya guru hadir agar pendidikan benar-benar memerdekakan, bukan 
menundukkan? Di sinilah posisi guru diuji bukan hanya sebagai pengajar 
ilmu, tetapi sebagai figur etis yang membentuk arah kesadaran dan kema-
nusiaan peserta didik.

Dalam banyak praktik pendidikan, guru sering ditempatkan sebagai 
pemilik otoritas absolut—penentu kebenaran, penjaga moral, dan pengen-
dali ketertiban. Otoritas semacam ini kerap dibenarkan atas nama tradisi, 
adab, dan hierarki keilmuan. Namun ketika otoritas berubah menjadi 
otoritarianisme, pendidikan kehilangan watak dialogisnya dan berubah 

259



menjadi ruang penjinakan. Fiqih pendidikan yang membebaskan menun-
tut penataan ulang makna otoritas, dari kekuasaan yang menekan menjadi 
amanah yang membimbing.

Bab ini berangkat dari kesadaran bahwa guru memiliki posisi strate-
gis dan menentukan. Tidak ada kurikulum pembebasan yang dapat hidup 
tanpa guru yang memiliki kesadaran etis dan kerendahan hati intelektual. 
Guru bukan sekadar pelaksana aturan, tetapi penafsir nilai. Cara guru 
berbicara, mendengar, menegur, dan memberi teladan membentuk iklim 
moral pendidikan jauh lebih kuat daripada teks tertulis. Karena itu, etika 
guru menjadi persoalan fiqih pendidikan yang sangat fundamental.

Fiqih pendidikan yang membebaskan tidak meniadakan otoritas guru, 
tetapi memurnikannya. Otoritas tidak dipahami sebagai hak untuk ditaati 
tanpa pertanyaan, melainkan sebagai tanggung jawab untuk membimbing 
kesadaran. Otoritas yang sah lahir dari kompetensi, keteladanan, dan 
integritas moral, bukan dari ketakutan atau sanksi. Dalam perspektif ini, 
semakin membebaskan seorang guru, semakin kuat pula otoritas etiknya.

Bab ini juga menolak dikotomi sempit antara ketegasan dan kema-
nusiaan. Guru tidak harus memilih antara disiplin dan kasih sayang. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan justru menuntut ketegasan yang manusi-
awi—ketegasan yang jelas nilainya, adil prosedurnya, dan rahmah caranya. 
Ketegasan tanpa etika melahirkan kekerasan, sementara kelembutan tanpa 
prinsip melahirkan ketidakjelasan. Bab ini akan menunjukkan bagaimana 
keduanya dapat disatukan secara etis.

Selain itu, Bab 12 mengkaji relasi kuasa dalam pendidikan. Guru 
selalu berada dalam posisi yang lebih kuat secara struktural. Kesadaran 
akan relasi kuasa ini penting agar guru tidak menyalahgunakan wewenang-
nya, baik secara sadar maupun tidak. Fiqih pendidikan yang membebas-
kan menuntut refleksi diri guru: sejauh mana tindakannya membangun 
kesadaran, dan sejauh mana justru melanggengkan ketakutan dan keter-
gantungan.

Bab ini akan dibahas melalui lima subbab: guru sebagai murabbi dan 
fasilitator; otoritas pedagogis versus otoritarianisme; keteladanan moral dan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan260



intelektual guru; relasi dialogis guru–peserta didik; serta etika kekuasaan 
dalam pendidikan Islam. Setiap subbab akan menguraikan bagaimana 
peran guru dapat ditata ulang agar selaras dengan tujuan pembebasan, 
keadilan, dan rahmah yang telah dirumuskan dalam bab-bab sebelumnya.

Dengan memasuki Bab 12, buku ini menegaskan bahwa pendidikan 
yang membebaskan tidak mungkin lahir dari guru yang takut pada 
kebebasan peserta didik. Guru yang memerdekakan adalah guru yang 
berani mendidik dengan kesadaran, bukan dengan ketakutan; dengan 
teladan, bukan dengan tekanan. Dari sinilah pendidikan Islam menemukan 
figur pendidiknya yang profetik—tegas dalam nilai, rendah hati dalam 
ilmu, dan luas dalam kasih sayang.

Guru sebagai murabbi dan fasilitator 
Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, guru tidak cukup dipahami 
sebagai pengajar materi atau penyampai kurikulum, melainkan sebagai 
murabbi—pendidik yang menumbuhkan manusia secara utuh—sekaligus 
fasilitator yang membuka jalan bagi tumbuhnya kesadaran, nalar, dan 
tanggung jawab moral peserta didik. Perubahan cara pandang ini bersifat 
fundamental, karena dari sinilah arah relasi pedagogis ditentukan: apakah 
pendidikan menjadi ruang pertumbuhan, atau sekadar ruang pengenda-
lian.

Konsep murabbi berakar pada makna tarbiyah, yakni proses menum-
buhkan, memelihara, dan mengembangkan potensi manusia secara berta-
hap dan berkesinambungan. Seorang murabbi tidak memaksa pertum-
buhan, tetapi menyediakan lingkungan yang memungkinkan tumbuh. Ia 
memahami bahwa setiap peserta didik memiliki ritme, latar belakang, dan 
potensi yang berbeda. Dalam perspektif ini, tugas guru bukan memben-
tuk peserta didik sesuai cetakan tertentu, melainkan membantu mereka 
menjadi diri mereka yang paling bermartabat dan bertanggung jawab.

Sebagai murabbi, guru memiliki tanggung jawab etis yang menda-
lam, bukan sekadar tanggung jawab administratif. Ia tidak hanya bertanya 

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 261



“apakah materi tersampaikan?”, tetapi “apakah manusia di hadapanku 
bertumbuh?”. Pertanyaan ini menggeser fokus pendidikan dari hasil semata 
ke proses kemanusiaan. Fiqih pendidikan yang membebaskan menempat-
kan keberhasilan pendidikan pada sejauh mana peserta didik berkembang 
sebagai subjek yang sadar, bukan sejauh mana mereka patuh secara formal.

Pada saat yang sama, guru juga harus berperan sebagai fasilitator 
pembelajaran. Peran ini menuntut guru untuk melepaskan sebagian 
kontrol dan memberi ruang bagi inisiatif, pertanyaan, dan eksplorasi 
peserta didik. Fasilitator tidak mendikte jalan berpikir, tetapi menyediakan 
sumber, konteks, dan bimbingan agar peserta didik dapat menemukan 
pemahaman secara mandiri dan reflektif. Dalam pendidikan fiqih, peran 
ini sangat penting agar hukum dipahami sebagai hasil penalaran etis, bukan 
sebagai dogma yang beku.

Menjadi fasilitator bukan berarti kehilangan otoritas, melainkan 
memurnikannya. Otoritas guru tidak lagi bertumpu pada posisi struktural 
semata, tetapi pada kompetensi keilmuan, integritas moral, dan ketela-
danan sikap. Guru yang mampu mendengarkan, mengakui keterbatasan, 
dan menghargai pertanyaan justru membangun otoritas yang lebih kuat 
dan berkelanjutan. Peserta didik menghormati bukan karena takut, tetapi 
karena percaya.

Peran guru sebagai murabbi dan fasilitator juga menuntut kesadaran 
reflektif. Guru perlu terus-menerus meninjau cara mengajarnya: apakah 
ia membuka ruang dialog atau menutupnya, apakah ia menumbuhkan 
keberanian berpikir atau justru menanamkan ketakutan. Dalam fiqih 
pendidikan yang membebaskan, refleksi diri guru adalah bagian dari 
ibadah pedagogis—upaya menjaga amanah ilmu dan kemanusiaan.

Dalam praktik kelas, peran ini tercermin dalam metode pembela-
jaran yang dialogis dan kontekstual. Guru mengaitkan materi dengan 
pengalaman hidup peserta didik, mengajak mereka menganalisis kasus 
nyata, dan memberi ruang untuk diskusi serta perbedaan pandangan. 
Kesalahan diperlakukan sebagai bahan refleksi bersama, bukan sebagai 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan262



alasan penghukuman. Dengan cara ini, ruang kelas berubah dari arena 
kontrol menjadi komunitas belajar.

Guru sebagai murabbi dan fasilitator juga memiliki tanggung jawab 
untuk melindungi martabat peserta didik. Ia menjadi penjaga ruang aman 
pedagogis, tempat peserta didik dapat belajar tanpa takut direndahkan. 
Perlindungan ini bukan sikap permisif tanpa batas, tetapi komitmen untuk 
menegakkan nilai dengan cara yang manusiawi. Dalam konteks ini, guru 
berperan sebagai teladan bagaimana kekuasaan dapat dijalankan secara 
etis dan membebaskan.

QS. Ali ‘Imran [3]: 164

لقَدَْ منََّ ٱللهَُّ علَىَ ٱلمْؤُمْنِيِنَ إِذْ بعَثََ فيِهمِْ رسَُولاًۭ منِّْ أَنفسُهِمِْ يتَلْوُا۟ علَيَْهمِْ 

َ يعُلَمِّهُمُُ ٱل�كِْتبََٰ وٱَلْحكِْمةَ يهمِْ وَ ٰتهِۦِ وَيزُكَِّ َ ءاَي
“Sungguh Allah telah memberi karunia kepada orang-orang beriman ketika 
Dia mengutus di antara mereka seorang rasul dari kalangan mereka sendiri, 
yang membacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka, menyucikan mereka, dan 
mengajarkan kepada mereka Kitab dan hikmah.”

Ayat ini menggambarkan model pendidik profetik: membaca realitas 
wahyu (tilāwah), memurnikan kepribadian (tazkiyah), dan mengem-
bangkan pengetahuan serta kebijaksanaan (ta‘līm al-kitāb wa al-ḥikmah). 
Guru, dalam pendidikan Islam, bukan sekadar pengajar materi, mela-
inkan murabbi—pendidik yang menumbuhkan manusia secara utuh. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan menempatkan guru sebagai agen 
pertumbuhan, bukan aparat kontrol.

QS. Al-Baqarah [2]: 151

يعُلَمِّكُمُُ  يكمُْ وَ ٰتنِاَ وَيزُكَِّ َ علَيَكْمُْ ءاَي كَمآَ أَرْسَلنْاَ فيِكمُْ رسَُولاًۭ منِّكمُْ يتَلْوُا۟ 

يعُلَمِّكُمُ ماَّ لمَْ تكَوُنوُا۟ تعَلْمَوُنَ ٱل�كِْتبََٰ وٱَلْحكِْمةََ وَ

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 263



Pengulangan struktur pedagogis ini menegaskan bahwa pendidikan 
adalah proses pemanusiaan—mengantar manusia dari ketidaktahuan 
menuju pemahaman yang bermakna. Guru sebagai murabbi memfasilitasi 
proses ini dengan hikmah, bukan dominasi.

Hadits – Nabi sebagai Guru yang Memudahkan

إِنمَّاَ بعُثِتُْ معُلَمِّاً
“Sesungguhnya aku diutus sebagai seorang pendidik.” (HR. Ibn Majah, no. 229, 
Dinilai hasan) 

Hadits ini menegaskan identitas kenabian sebagai pendidik, bukan 
penguasa. Pendidikan Nabi tidak membelenggu, tetapi membebaskan. 
Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, guru meneladani metode ini: 
mengarahkan, bukan menekan; membimbing, bukan menundukkan.

Hadits – Kelembutan dalam Mengajar

ِ إِنَّ ٱللهََّ رفَيِقٌۭ يُحبُِّ ٱلرفِّقَْ فىِ ٱلْأَمْرِ كلُهِّ
“Sesungguhnya Allah Maha Lembut dan mencintai kelembutan dalam setiap 
urusan.” ( HR. Al-Bukhari, no. 6927, HR. Muslim, no. 2165)

Kelembutan (rifq) adalah metode pedagogis Ilahi. Guru yang lembut 
menciptakan rasa aman psikologis yang memungkinkan berpikir kritis 
dan keberanian bertanya. Kekerasan—verbal atau simbolik—mematikan 
proses belajar.

Dengan demikian, peran guru sebagai murabbi dan fasilitator mene-
gaskan bahwa pendidikan Islam yang membebaskan bergantung pada 
kualitas kehadiran guru, bukan sekadar pada kelengkapan kurikulum. 
Guru yang memerdekakan adalah guru yang menumbuhkan, mendam-
pingi, dan menginspirasi—bukan yang mengendalikan dan mena-
kut-nakuti. Dari pemahaman ini, pembahasan akan berlanjut ke subbab 
otoritas pedagogis versus otoritarianisme, untuk mengkaji batas etis 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan264



antara kewenangan yang membimbing dan kekuasaan yang menindas 
dalam pendidikan Islam.

Otoritas pedagogis vs otoritarianisme 
Otoritas merupakan elemen yang tidak dapat dihindari dalam pendi-
dikan, namun cara otoritas dijalankan menentukan apakah pendidikan 
menjadi ruang pembebasan atau penindasan. Dalam fiqih pendidikan yang 
membebaskan, perlu dibedakan secara tegas antara otoritas pedagogis 
dan otoritarianisme. Keduanya sering tampak serupa di permukaan, 
tetapi memiliki konsekuensi etis dan pedagogis yang sangat berbeda bagi 
pembentukan manusia merdeka.

Otoritas pedagogis bersumber dari amanah keilmuan dan tanggung 
jawab etis. Guru memiliki otoritas karena ia lebih dahulu belajar, mema-
hami, dan berkomitmen membimbing peserta didik menuju kedewasaan 
intelektual dan moral. Otoritas ini bersifat melayani, bukan menguasai; 
membimbing, bukan menundukkan. Dalam kerangka ini, otoritas hadir 
untuk membuka jalan pemahaman, bukan untuk menutup ruang perta-
nyaan. Peserta didik didorong untuk memahami alasan di balik aturan dan 
nilai, bukan sekadar mematuhinya.

Sebaliknya, otoritarianisme adalah bentuk penyalahgunaan otoritas 
yang bertumpu pada ketakutan dan kontrol. Dalam pola ini, guru menun-
tut kepatuhan mutlak, memandang pertanyaan sebagai ancaman, dan 
menggunakan sanksi sebagai alat utama pengelolaan kelas. Otoritarianisme 
sering dibungkus dengan bahasa adab, disiplin, dan kesalehan, sehingga 
sulit dikenali sebagai masalah etis. Namun dampaknya jelas: ia melumpuh-
kan nalar kritis, merusak kepercayaan, dan menciptakan relasi pedagogis 
yang timpang.

Perbedaan mendasar antara otoritas pedagogis dan otoritarianisme 
terletak pada tujuan dan cara. Otoritas pedagogis bertujuan membangun 
kesadaran dan tanggung jawab internal peserta didik, sementara otorita-
rianisme bertujuan memastikan kepatuhan eksternal. Otoritas pedagogis 

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 265



menggunakan dialog, teladan, dan argumentasi; otoritarianisme meng-
gunakan larangan, ancaman, dan stigma. Dalam pendidikan Islam yang 
membebaskan, hanya bentuk pertama yang dapat dibenarkan secara etis 
dan fiqhiyah.

Dalam konteks fiqih, otoritarianisme sering muncul ketika tafsir 
manusia disamakan dengan kehendak Tuhan. Guru atau institusi 
menempatkan pandangannya sebagai kebenaran final yang tidak boleh 
dipertanyakan. Praktik ini bukan hanya bermasalah secara pedagogis, 
tetapi juga secara teologis, karena mengaburkan batas antara wahyu dan 
ijtihad. Fiqih pendidikan yang membebaskan menolak absolutisme tafsir 
dan menegaskan bahwa otoritas keilmuan harus selalu terbuka terhadap 
dialog dan koreksi.

Otoritas pedagogis yang sehat justru menguat ketika dihadapkan 
pada pertanyaan dan perbedaan. Guru yang mampu menjawab dengan 
jujur, atau mengakui keterbatasan pengetahuannya, membangun keper-
cayaan yang mendalam. Kejujuran intelektual ini adalah bagian dari etika 
Islam dan menjadi teladan bagi peserta didik. Dalam relasi semacam ini, 
peserta didik belajar bahwa otoritas tidak identik dengan kesempurnaan, 
melainkan dengan tanggung jawab dan integritas.

Pendidikan yang dikuasai oleh otoritarianisme sering menghasilkan 
kepatuhan semu. Peserta didik tampak patuh di hadapan guru, tetapi 
kehilangan otonomi moral ketika pengawasan hilang. Sebaliknya, otoritas 
pedagogis yang dialogis melahirkan kepatuhan yang sadar dan bertanggung 
jawab. Peserta didik mematuhi nilai bukan karena takut dihukum, tetapi 
karena memahami dan meyakininya. Inilah bentuk kepatuhan yang selaras 
dengan tujuan pendidikan Islam.

Dalam praktik kelas, membedakan otoritas pedagogis dari otoritari-
anisme menuntut kepekaan etis guru. Guru perlu bertanya pada dirinya 
sendiri: apakah aturan ini membantu peserta didik tumbuh, atau sekadar 
memudahkan pengendalian? Apakah teguran ini bertujuan menyadarkan, 
atau melampiaskan frustrasi? Refleksi semacam ini menjaga agar otoritas 
tetap berada dalam koridor pembebasan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan266



QS. Ali ‘Imran [3]: 159

وا۟  ا غلَيِظَ ٱلقْلَبِْ لٱَنفضَُّ
ۭ
كُنتَ فظًَّ ولَوَْ  لنِتَ لهَمُْ ۖ  منَِّ ٱللهَِّ  فبَمِاَ رحَْمةٍَۢ 

منِْ حَولْكَِ
“Maka berkat rahmat dari Allah engkau bersikap lemah lembut kepada 
mereka. Sekiranya engkau bersikap keras dan berhati kasar, niscaya mereka 
akan menjauh dari sekitarmu.”

Ayat ini memberikan parameter kepemimpinan pedagogis yang 
sangat jelas: keberhasilan otoritas Nabi justru terletak pada kelembutan 
dan empati, bukan kekerasan. Dalam pendidikan, ayat ini menjadi dalil 
kuat bahwa kekuasaan yang kasar merusak relasi belajar. Otoritas yang 
membuat peserta didik menjauh, takut, atau diam bukanlah otoritas mendi-
dik, melainkan bentuk awal otoritarianisme.

QS. Ash-Shura [42]: 38

وأََمْرهُمُْ شُورىَٰ بيَنْهَمُْ
“Urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara mereka.”

Musyawarah adalah prinsip kepemimpinan Islam yang inklusif dan 
partisipatif. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menegaskan bahwa 
peserta didik bukan objek pasif, tetapi subjek yang layak didengar. Otoritas 
pedagogis mengajak berdialog; otoritarianisme mematikan suara.

Hadits – Setiap Pemimpin adalah Amanah

ولٌ عنَ رعَّيِتَّهِۦِ ُٔ كُ�لكُّمُْ راَعٍۢ وكَُ�لكُّمُْ مسَْـ
“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai 
pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” (HR. Al-Bukhari, no. 893, HR. 
Muslim, no. 1829)

Hadits ini mengubah makna kekuasaan menjadi amanah moral, 
bukan hak absolut. Dalam pendidikan, guru memegang kuasa pedagogis 

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 267



atas ruang belajar—dan karena itu bertanggung jawab secara etis atas 
dampak psikologis, intelektual, dan spiritual dari setiap keputusan yang 
diambil.

Hadits – Larangan Kekerasan dalam Kepemimpinan

ِ ا فشَقََّ علَيَْهمِْ فٱَشْققُْ علَيَهْ ًٔ َّ منَْ ولَىَِ منِْ أَمْرِ أُمتَّىِ شَيـْ ٱللهَّمُ
“Ya Allah, siapa pun yang mengurusi urusan umatku lalu mempersulit mereka, 
maka persulitlah ia.” (HR. Muslim, no. 1828)

Doa Nabi ini adalah peringatan keras bagi setiap pemegang otoritas. 
Dalam pendidikan, guru yang menggunakan kekuasaan untuk menekan, 
menakut-nakuti, atau mempermalukan peserta didik sesungguhnya telah 
menyimpang dari etika profetik.

Dengan demikian, fiqih pendidikan yang membebaskan tidak meng-
hapus otoritas, tetapi memurnikannya dari hasrat dominasi. Otoritas yang 
etis adalah otoritas yang membuat dirinya secara perlahan menjadi tidak 
diperlukan, karena peserta didik tumbuh menjadi subjek yang mandiri dan 
bertanggung jawab. Dari pemurnian makna otoritas inilah pembahasan 
akan berlanjut ke subbab keteladanan moral dan intelektual guru, untuk 
menegaskan bahwa otoritas sejati dalam pendidikan Islam lahir dari teladan 
hidup, bukan dari kekuasaan struktural.

Keteladanan moral dan intelektual guru 
Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, keteladanan guru merupakan 
sumber otoritas yang paling kuat dan paling bertahan lama. Keteladanan 
tidak lahir dari jabatan, suara keras, atau sanksi, melainkan dari konsis-
tensi hidup antara apa yang diajarkan dan apa yang dijalani. Peserta didik 
belajar jauh lebih banyak dari cara guru bersikap, berpikir, dan merespons 
perbedaan, daripada dari ceramah normatif yang panjang. Karena itu, 
pendidikan yang membebaskan tidak dapat dipisahkan dari integritas 
moral dan intelektual pendidiknya.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan268



Keteladanan moral berarti guru menghadirkan nilai secara hidup, 
bukan sekadar sebagai konsep. Kejujuran, keadilan, kesabaran, dan tang-
gung jawab tidak hanya disampaikan sebagai materi akhlak, tetapi diwujud-
kan dalam keputusan sehari-hari di ruang kelas. Cara guru menegur tanpa 
merendahkan, menilai tanpa pilih kasih, dan mendengar tanpa mengha-
kimi adalah pelajaran etika yang jauh lebih efektif daripada perintah moral 
apa pun. Dalam Islam, akhlak selalu didahulukan daripada wacana, karena 
ia menyentuh nurani secara langsung.

Keteladanan intelektual sama pentingnya dengan keteladanan moral. 
Guru yang membebaskan menunjukkan kejujuran berpikir, keterbukaan 
terhadap perbedaan, dan keberanian untuk mengatakan “saya belum tahu”. 
Sikap ini bukan tanda kelemahan, melainkan tanda integritas keilmuan. 
Peserta didik belajar bahwa ilmu bukan kumpulan jawaban final, tetapi 
proses pencarian yang menuntut kerendahan hati dan ketekunan. Dalam 
konteks fiqih, keteladanan intelektual mengajarkan bahwa perbedaan 
pendapat adalah bagian sah dari tradisi ilmiah, bukan ancaman terhadap 
iman.

Keteladanan juga tampak dalam cara guru berelasi dengan kuasa. 
Guru yang memerdekakan tidak menggunakan posisi strukturalnya untuk 
memenangkan argumen atau membungkam kritik. Ia menggunakan 
otoritasnya untuk melindungi ruang dialog dan memastikan setiap suara 
didengar secara adil. Ketika terjadi konflik, guru menunjukkan bagaimana 
kekuasaan dapat dijalankan secara etis—tegas pada nilai, tetapi lembut pada 
manusia. Inilah pelajaran politik-etis yang sangat penting bagi peserta didik 
sebagai calon warga masyarakat.

Dalam pendidikan agama, keteladanan guru juga berkaitan dengan 
cara beragama. Guru yang membebaskan menampilkan religiositas yang 
tenang, reflektif, dan inklusif—bukan religiositas yang penuh ketakutan 
dan penghakiman. Peserta didik belajar bahwa iman yang dewasa tidak 
membutuhkan intimidasi untuk bertahan. Cara guru menyikapi perbedaan 
mazhab, pandangan, dan praktik keagamaan menjadi cermin bagaimana 
Islam dapat hadir sebagai rahmat, bukan sebagai beban.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 269



Keteladanan moral dan intelektual menuntut konsistensi yang tidak 
mudah, karena guru juga manusia yang memiliki keterbatasan. Namun 
justru dalam pengakuan atas keterbatasan itulah keteladanan menemu-
kan maknanya. Guru yang berani meminta maaf, merevisi sikap, atau 
memperbaiki kesalahan menunjukkan bahwa belajar adalah proses seumur 
hidup. Sikap ini membebaskan peserta didik dari ilusi kesempurnaan dan 
menumbuhkan budaya refleksi yang sehat.

Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, keteladanan dipahami 
sebagai ibadah pedagogis. Setiap tindakan guru—disadari atau tidak—
membentuk kesadaran peserta didik. Karena itu, menjaga etika pribadi, 
kejujuran intelektual, dan keadilan relasional bukan urusan privat semata, 
tetapi tanggung jawab profesional dan spiritual. Guru menjadi jembatan 
nilai antara teks dan kehidupan nyata.

QS. Ash-Shaff [61]: 2–3

۝ كَبرَُ مقَْتاً عنِدَ ٱللهَِّ  هاَ ٱلذَّيِنَ ءاَمنَوُا۟ لمَِ تقَوُلوُنَ ماَ لاَ تفَْعلَوُنَ  يَـٰٓأَيُّ

أَن تقَوُلوُا۟ ماَ لاَ تفَْعلَوُنَ
“Wahai orang-orang yang beriman, mengapa kamu mengatakan apa yang tidak 
kamu kerjakan? Sangat besar kebencian di sisi Allah bahwa kamu mengatakan 
apa yang tidak kamu kerjakan.”

Ayat ini merupakan kritik moral paling keras terhadap disonansi 
antara ucapan dan tindakan. Dalam konteks pendidikan, ayat ini langsung 
menyasar pendidik. Guru yang mengajarkan kejujuran tetapi bersikap 
manipulatif, yang mengajarkan adab tetapi berbahasa kasar, sedang merun-
tuhkan kredibilitas moral pendidikan itu sendiri. Fiqih pendidikan 
yang membebaskan menegaskan bahwa keteladanan bukan pelengkap 
kurikulum, melainkan inti dari proses pembelajaran nilai.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan270



QS. Al-Ahzab [33]: 21

ٌۭ لقَّدَْ كاَنَ ل�كَمُْ فىِ رسَُولِ ٱللهَِّ أُسْوةٌَۭ حَسنَةَ
“Sungguh, pada diri Rasulullah terdapat teladan yang baik bagi kalian.”

Ayat ini menegaskan bahwa metode pendidikan Nabi bukan pertama-
tama ceramah, melainkan keteladanan hidup. Nabi mengajarkan nilai 
melalui cara beliau bersikap, berbicara, mengambil keputusan, dan meng-
hadapi perbedaan. Guru dalam pendidikan Islam mewarisi fungsi ketela-
danan ini, bukan sekadar fungsi transfer ilmu.

Hadits – Akhlak Nabi sebagai Pendidikan

إِنمَّاَ بعُثِتُْ لأُِتمَمَِّ مكَاَرمَِ ٱلْأَخلْاَقِ
“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan kemuliaan akhlak.” (HR. 
Ahmad, no. 8952, Dinilai hasan)

Hadits ini menegaskan bahwa pendidikan Islam berpuncak pada 
pembentukan akhlak, dan akhlak paling efektif diajarkan melalui teladan. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan memandang guru sebagai model 
hidup nilai-nilai yang diajarkan, bukan sekadar evaluator perilaku peserta 
didik.

Hadits – Ilmu yang Tidak Diamalkan

عْ بعِلِمْهِۦِ �ِ ٌۭ لمَّْ ينَتْفَ أَشَدُّ ٱلناَّسِ عذَاَباًۭ يوَمَْ ٱلقْيِمَٰةَِ عاَلمِ
“Manusia yang paling berat siksaannya pada hari kiamat adalah orang alim 
yang tidak mengambil manfaat dari ilmunya.” (HR. Al-Bayhaqi dalam Syu‘ab 
al-Iman, Dikuatkan maknanya oleh banyak riwayat)

Peringatan ini menunjukkan bahwa ilmu tanpa keteladanan adalah 
beban moral. Dalam pendidikan, guru yang cerdas secara intelektual tetapi 
miskin integritas justru berpotensi merusak kepercayaan peserta didik 
terhadap nilai-nilai yang diajarkan.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 271



Dengan demikian, keteladanan moral dan intelektual guru menegas-
kan bahwa otoritas sejati dalam pendidikan lahir dari integritas hidup, 
bukan dari kontrol struktural. Guru yang memerdekakan tidak memerin-
tah kesadaran, tetapi menginspirasinya. Dari keteladanan inilah peserta 
didik belajar menjadi manusia yang utuh: berpikir jujur, bersikap adil, dan 
bertindak bertanggung jawab. Selanjutnya, pembahasan akan berlanjut ke 
subbab relasi dialogis guru–peserta didik, untuk menguraikan bagaimana 
keteladanan tersebut diwujudkan dalam interaksi pedagogis yang setara, 
hidup, dan membebaskan.

Relasi dialogis guru–peserta didik 
Relasi dialogis antara guru dan peserta didik merupakan jantung pedagogi 
pembebasan. Tanpa dialog, pendidikan akan selalu condong menjadi 
monolog kekuasaan; dengan dialog, pendidikan berubah menjadi perjum-
paan kemanusiaan yang memungkinkan tumbuhnya kesadaran, tanggung 
jawab, dan makna. Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, dialog 
bukan sekadar metode komunikasi, melainkan sikap etis yang mengakui 
peserta didik sebagai subjek bermartabat dan berakal.

Dialog menuntut perubahan mendasar dalam cara memandang peran 
masing-masing. Guru tidak lagi berdiri di atas sebagai pemilik makna tung-
gal, dan peserta didik tidak lagi berada di bawah sebagai penerima pasif. 
Keduanya hadir sebagai mitra belajar yang berbeda peran: guru membawa 
pengalaman, keilmuan, dan tanggung jawab membimbing; peserta didik 
membawa pertanyaan, pengalaman hidup, dan potensi berpikir. Relasi ini 
tidak menghapus otoritas guru, tetapi menempatkannya dalam kerangka 
amanah dan pelayanan.

Dalam tradisi Islam, dialog memiliki akar yang kuat. Al-Qur’an 
menghadirkan dialog antara Tuhan dan manusia, antara nabi dan umat-
nya, bahkan antara nabi dan para penentangnya. Nabi Muhammad SAW 
mendidik dengan mendengar sebelum menjawab, memahami konteks 
sebelum memberi penilaian. Keteladanan ini menunjukkan bahwa dialog 
bukan kelemahan otoritas, melainkan bentuk tertinggi dari kebijaksanaan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan272



pedagogis. Pendidikan fiqih yang membebaskan mewarisi semangat ini 
dengan menjadikan dialog sebagai medium utama pembelajaran.

Relasi dialogis juga menuntut kesetaraan etis, meskipun tidak selalu 
kesetaraan peran. Kesetaraan etis berarti setiap suara diperlakukan dengan 
hormat, setiap pertanyaan dianggap sah, dan setiap pendapat dinilai berda-
sarkan argumennya, bukan berdasarkan siapa yang mengucapkannya. 
Dalam ruang dialogis, peserta didik belajar bahwa perbedaan tidak harus 
berujung pada konflik, dan kritik tidak identik dengan ketidakhormatan. 
Nilai-nilai ini sangat penting dalam membentuk warga yang dewasa secara 
demokratis dan religius.

Dialog yang membebaskan juga bersifat problem-posing, bukan seka-
dar problem-solving. Guru tidak hanya memberi jawaban atas pertanyaan, 
tetapi mengajak peserta didik memformulasikan masalah yang relevan 
dengan kehidupan mereka. Dalam pendidikan fiqih, ini berarti menga-
itkan hukum dengan realitas konkret—keadilan sosial, relasi keluarga, 
etika digital—sehingga peserta didik melihat fiqih sebagai alat memahami 
kehidupan, bukan sekadar daftar ketentuan. Dialog semacam ini menum-
buhkan nalar maqashidi dan kepekaan etis.

Relasi dialogis menuntut keberanian pedagogis dari guru. Dialog 
membuka kemungkinan ketidakpastian, perbedaan tajam, bahkan kritik 
terhadap pandangan yang mapan. Guru yang memerdekakan tidak takut 
pada ketidakpastian ini, karena ia percaya bahwa kebenaran tumbuh mela-
lui proses pencarian bersama. Keberanian ini sekaligus melatih peserta 
didik untuk bersikap dewasa: menyampaikan pendapat dengan adab, 
mendengar dengan empati, dan menerima koreksi dengan lapang dada.

Dalam praktik kelas, dialog diwujudkan melalui strategi konkret: 
diskusi terarah, studi kasus, tanya-jawab reflektif, kerja kelompok, dan 
penilaian formatif berbasis umpan balik. Guru merancang pertanyaan 
terbuka yang menantang nalar, memberi waktu berpikir, dan merespons 
jawaban dengan memperdalam, bukan menutup percakapan. Kesalahan 
dan perbedaan diperlakukan sebagai bahan belajar kolektif, bukan sebagai 
pelanggaran.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 273



Relasi dialogis juga berfungsi sebagai mekanisme perlindungan 
martabat. Dalam ruang dialogis, peserta didik tidak perlu menyembunyi-
kan kebingungan atau perbedaannya. Mereka merasa aman untuk menjadi 
diri sendiri dalam proses belajar. Rasa aman inilah yang memungkinkan 
tumbuhnya keberanian moral dan intelektual. Tanpa dialog, pendidikan 
mudah melahirkan kepatuhan semu; dengan dialog, pendidikan melahir-
kan komitmen yang sadar.

QS. An-Nahl [16]: 125

وجَدَٰلِهْمُ بٱِلتَّىِ هِىَ  ٱلْحسَنَةَِ  وٱَلمْوَعْظِةَِ  َبكَِّ بٱِلْحكِْمةَِ  إِلىَٰ سَبيِلِ ر ٱدْعُ 

أَحْسنَُ
“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah, pelajaran yang 
baik, dan berdialoglah dengan mereka dengan cara yang paling baik.”

Ayat ini menegaskan dialog sebagai metode utama dakwah—dan 
dengan demikian, metode utama pendidikan. Kata jādilhum (berdialoglah) 
menunjukkan relasi dua arah yang mengakui keberadaan akal dan peng-
alaman lawan bicara. Dalam pendidikan, ayat ini menjadi dasar bahwa 
guru tidak hanya menyampaikan, tetapi mendengarkan; tidak hanya 
menjelaskan, tetapi juga menanggapi. Fiqih pendidikan yang membe-
baskan memaknai dialog sebagai jalan menuju kesadaran, bukan sekadar 
teknik komunikasi.

QS. Al-Kahfi [18]: 54

ولَقَدَْ صرَفَّنْاَ فىِ هذَٰاَ ٱلقْرُءْاَنِ للِناَّسِ منِ كلُِّ مثَلٍَۢ
“Dan sungguh, Kami telah mengulang-ulang dalam Al-Qur’an ini berbagai 
perumpamaan bagi manusia.”

Pengulangan perumpamaan menunjukkan pendekatan pedagogis 
dialogis: kebenaran disampaikan dengan berbagai cara, disesuaikan dengan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan274



konteks dan kesiapan penerima. Pendidikan yang dialogis menghormati 
keberagaman cara memahami, bukan memaksakan satu gaya berpikir.

Hadits – Nabi Mendengarkan dan Menanggapi

ينِْ إِلاَّ ٱخْتاَرَ أَيسْرَهَمُاَ ماَ خيُرَِّ رسَُولُ ٱللهَِّ بيَنَْ أَمْرَ
“Rasulullah tidak pernah diberi pilihan antara dua perkara kecuali beliau 
memilih yang lebih mudah.” ( HR. Al-Bukhari, no. 3560, HR. Muslim, no. 
2327)

Hadits ini mencerminkan sensitivitas Nabi terhadap kondisi manu-
sia—hasil dari mendengar, memahami, dan mempertimbangkan. Dalam 
pendidikan, sikap ini meniscayakan dialog: guru perlu mengetahui 
kondisi peserta didik sebelum menentukan metode dan tuntutan.

Hadits – Nabi Tidak Memotong Pembicaraan

ُ كاَنَ رسَُولُ ٱللهَِّ صَلىَّ ٱللهَُّ علَيَهِْ وسََلمََّ لاَ يقَْطعَُ علَىَٰ أَحدٍَ حدَيِثهَ
“Rasulullah tidak pernah memotong pembicaraan seseorang.” (HR. Abu 
Dawud, no. 4800, Dinilai hasan)

Hadits ini menunjukkan etika dialog Nabi: menghargai suara orang 
lain. Dalam pendidikan, etika ini bermakna besar—peserta didik berhak 
didengar tanpa dipatahkan, direndahkan, atau disilangkan secara 
otoriter.

Dengan demikian, relasi dialogis guru–peserta didik menegaskan 
bahwa pendidikan Islam yang membebaskan berjalan melalui perjum-
paan, bukan penaklukan. Dialog menghidupkan ilmu, memanusiakan 
hukum, dan menumbuhkan kesadaran. Dari relasi dialogis inilah etika 
kekuasaan dalam pendidikan perlu ditata secara lebih luas. Oleh karena itu, 
pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 12, yaitu etika kekua-
saan dalam pendidikan Islam, untuk memastikan bahwa seluruh praktik 
pedagogis berjalan dalam koridor keadilan, rahmah, dan tanggung jawab.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 275



Etika kekuasaan dalam pendidikan Islam 
Kekuasaan merupakan realitas yang tidak terelakkan dalam pendidikan. 
Guru, kepala sekolah, dan institusi pendidikan memiliki kewenangan 
untuk mengatur, menilai, dan mengambil keputusan yang berdampak 
langsung pada kehidupan peserta didik. Dalam fiqih pendidikan yang 
membebaskan, persoalannya bukan apakah kekuasaan itu ada, melainkan 
bagaimana kekuasaan dijalankan secara etis agar tidak berubah menjadi 
alat penindasan yang merusak martabat manusia. Etika kekuasaan menjadi 
penentu apakah pendidikan berfungsi sebagai ruang pembebasan atau 
sebagai mekanisme kontrol sosial.

Dalam perspektif Islam, kekuasaan selalu dipahami sebagai amanah, 
bukan hak milik. Amanah mengandung dua dimensi sekaligus: kewe-
nangan dan pertanggungjawaban. Guru dan institusi pendidikan memi-
liki wewenang pedagogis, tetapi wewenang tersebut harus dijalankan 
dalam bingkai tanggung jawab moral kepada Tuhan dan manusia. Ketika 
kekuasaan dilepaskan dari etika amanah, ia mudah berubah menjadi 
dominasi yang dibenarkan oleh struktur dan tradisi. Fiqih pendidikan 
yang membebaskan hadir untuk mengembalikan kekuasaan pada fungsi 
asalnya: melayani kemaslahatan.

Etika kekuasaan dalam pendidikan menuntut kesadaran akan relasi 
asimetris. Peserta didik berada dalam posisi yang lebih lemah secara struk-
tural—bergantung pada penilaian, rekomendasi, dan kebijakan pendidik. 
Kesadaran ini penting agar kekuasaan tidak disalahgunakan, baik secara 
sadar maupun tidak. Bahkan tindakan yang tampak sepele—cara berbicara, 
ekspresi wajah, atau nada suara—dapat berdampak besar pada psikologi 
dan harga diri peserta didik. Etika kekuasaan menuntut kepekaan terhadap 
dampak ini.

Salah satu bentuk penyalahgunaan kekuasaan yang paling umum 
adalah normalisasi kekerasan pedagogis. Kekerasan tidak selalu berben-
tuk fisik; ia juga hadir dalam bentuk verbal, simbolik, dan struktural. 
Mempermalukan di depan umum, memberi label negatif, mengancam 
dengan sanksi, atau menggunakan agama sebagai alat menakut-nakuti 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan276



adalah contoh kekerasan yang sering dianggap wajar. Dalam fiqih pendi-
dikan yang membebaskan, praktik-praktik ini harus ditolak karena berten-
tangan dengan penjagaan jiwa, akal, dan martabat manusia.

Etika kekuasaan juga menuntut transparansi dan keadilan prose-
dural. Keputusan pendidikan—terutama yang bersifat disipliner—harus 
memiliki dasar yang jelas, proporsional, dan dapat dipertanggungjawabkan. 
Peserta didik berhak mengetahui alasan keputusan yang menyangkut diri-
nya dan memiliki ruang untuk menyampaikan penjelasan. Praktik sepihak 
yang tertutup mencerminkan kekuasaan yang tidak etis dan berpotensi 
menimbulkan ketidakadilan. Dialog dan keterbukaan adalah bagian dari 
etika kekuasaan yang membebaskan.

Dalam konteks fiqih, etika kekuasaan menolak absolutisme moral. 
Tidak ada manusia yang berhak mengklaim diri sebagai penjaga tunggal 
kehendak Tuhan dalam pendidikan. Kesadaran akan keterbatasan manusia 
menuntut kerendahan hati dan kesediaan untuk dikritik. Guru dan institusi 
yang membuka diri terhadap evaluasi justru menunjukkan kedewasaan 
moral dan komitmen terhadap amanah pendidikan. Inilah bentuk keku-
asaan yang kuat secara etis, meskipun tampak lembut dalam praktik.

Etika kekuasaan juga berkaitan dengan pemberdayaan. Kekuasaan 
yang etis tidak mempertahankan ketergantungan, tetapi secara bertahap 
memampukan peserta didik untuk mengambil alih tanggung jawab atas 
belajarnya. Guru yang memerdekakan menggunakan kekuasaannya untuk 
menciptakan kondisi di mana peserta didik dapat tumbuh mandiri secara 
intelektual dan moral. Ketika kekuasaan berhasil memberdayakan, ia tidak 
lagi diperlukan dalam bentuk yang sama—dan inilah keberhasilan sejati 
kekuasaan pedagogis.

Dalam skala institusional, etika kekuasaan menuntut budaya pendi-
dikan yang akuntabel dan manusiawi. Mekanisme pengaduan, perlin-
dungan terhadap peserta didik, dan evaluasi internal harus tersedia dan 
berfungsi. Fiqih pendidikan yang membebaskan tidak bergantung pada 
kesalehan individual semata, tetapi menuntut sistem yang melindungi dari 

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 277



penyalahgunaan kekuasaan. Dengan cara ini, pendidikan Islam menjadi 
ruang yang aman dan bermartabat bagi semua.

QS. An-Nisa’ [4]: 58

ٱلناَّسِ  ٱلْأَمنَٰتَِٰ إِلىَٰٓ أَهلْهِاَ وإَِذاَ حكَمَتْمُ بيَنَْ  يأَْمرُكُمُْ أَن تؤُدَوُّا۟  إِنَّ ٱللهََّ 

أَن تَحكْمُوُا۟ بٱِلعْدَْلِ
“Sesungguhnya Allah memerintahkan kamu menyampaikan amanah kepada 
yang berhak menerimanya dan apabila kamu menetapkan hukum di antara 
manusia, hendaklah kamu menetapkannya dengan adil.”

Ayat ini meletakkan kerangka etika kekuasaan: amanah dan keadilan. 
Dalam pendidikan, kekuasaan guru—menilai, mengatur, mendisiplin-
kan—adalah amanah yang harus dijalankan demi kemaslahatan peserta 
didik, bukan demi kenyamanan, gengsi, atau kontrol. Fiqih pendidikan 
yang membebaskan membaca ayat ini sebagai rambu tegas: setiap kuasa 
pedagogis wajib dipertanggungjawabkan secara moral.

QS. Al-Qashash [28]: 77

ولَاَ تبَغِْ ٱلفْسَاَدَ فىِ ٱلْأَرْضِ
“Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di muka bumi.”

Kerusakan (fasād) tidak selalu fisik; ia juga bisa psikologis dan simbo-
lik. Pendidikan yang menyakiti jiwa, mematahkan rasa percaya diri, atau 
membungkam akal adalah bentuk kerusakan. Ayat ini menjadi dasar 
bahwa penyalahgunaan kuasa dalam pendidikan adalah perbuatan 
tercela secara syar‘i.

Hadits – Kekuasaan Adalah Tanggung Jawab

ٌ هاَ يوَمَْ ٱلقْيِمَٰةَِ خِزْىٌۭ ونَدَاَمةَ هاَ أَماَنةٌَۭ، وإَِنَّ إِنَّ

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan278



“Sesungguhnya kekuasaan itu adalah amanah, dan pada hari kiamat ia akan 
menjadi kehinaan dan penyesalan.” (HR. Muslim, no. 1825)

Hadits ini menegaskan bahwa kekuasaan—sekecil apa pun—bukan 
kehormatan, melainkan beban pertanggungjawaban. Dalam pendi-
dikan, posisi guru, kepala sekolah, atau pengelola lembaga adalah tugas 
melayani pertumbuhan manusia, bukan privilese untuk menekan atau 
mempermalukan.

Hadits – Doa terhadap Penyalahgunaan Kuasa

ِ ا فشَقََّ علَيَْهمِْ فٱَشْققُْ علَيَهْ ًٔ َّ منَْ ولَىَِ منِْ أَمْرِ أُمتَّىِ شَيـْ ٱللهَّمُ
“Ya Allah, siapa pun yang mengurusi urusan umatku lalu mempersulit mereka, 
maka persulitlah ia.” ( HR. Muslim, no. 1828)

Doa Nabi ini adalah peringatan etis yang sangat keras. Pendidikan 
yang mempersulit tanpa maslahat, menghukum tanpa mendidik, dan 
mengontrol tanpa empati berada di bawah ancaman moral ini. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan menempatkan hadits ini sebagai alarm 
etika bagi setiap pemegang kuasa pedagogis.

Dengan demikian, etika kekuasaan dalam pendidikan Islam menegas-
kan bahwa kekuasaan yang sah adalah kekuasaan yang memerdekakan. 
Kekuasaan yang menumbuhkan kesadaran, melindungi martabat, dan 
memberdayakan manusia sejalan dengan tujuan syariat dan misi profetik. 
Dengan berakhirnya Bab 12, buku ini menunjukkan bahwa pembebasan 
dalam pendidikan tidak hanya soal ide dan metode, tetapi juga soal bagai-
mana kekuasaan dijalankan secara etis dalam relasi pedagogis sehari-hari.

Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan 279



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan280



BAB 13
KURIKULUM, METODE, DAN EVALUASI  

YANG MEMBEBASKAN

Bab 13 membawa fiqih pendidikan yang membebaskan ke wilayah yang 
paling operasional sekaligus paling menentukan: bagaimana pendi-
dikan dirancang, dijalankan, dan dinilai. Jika bab-bab sebelumnya telah 
membangun fondasi filosofis, etis, dan relasional—tentang tauhid, keadilan, 
martabat peserta didik, serta peran guru—maka bab ini menguji seluruh 
gagasan tersebut dalam arsitektur sistem pembelajaran. Di sinilah pembe-
basan harus turun dari wacana ke praktik yang dapat dirasakan sehari-hari 
oleh peserta didik.

Kurikulum, metode, dan evaluasi sering dianggap sebagai urusan 
teknis yang netral. Namun dalam perspektif fiqih pendidikan yang membe-
baskan, ketiganya adalah ruang ideologis dan etis yang menentukan 
arah pembentukan manusia. Kurikulum memilih pengetahuan apa yang 

281



dianggap penting; metode menentukan bagaimana pengetahuan itu diha-
yati; evaluasi menentukan perilaku dan cara berpikir apa yang dihargai. 
Jika ketiganya dibangun tanpa kesadaran etis, pendidikan akan dengan 
mudah mereproduksi kepatuhan, ketakutan, dan ketimpangan—bahkan 
ketika berbicara tentang nilai-nilai luhur.

Bab ini berangkat dari kritik terhadap kurikulum yang padat materi 
tetapi miskin makna. Pendidikan agama sering dipenuhi hafalan konsep, 
definisi, dan hukum, tetapi gagal mengaitkannya dengan kehidupan nyata 
peserta didik. Akibatnya, fiqih terasa jauh dari realitas, dan agama diper-
sepsikan sebagai beban kognitif, bukan sumber orientasi hidup. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan menuntut kurikulum yang berorientasi 
pada tujuan (maqashid), bukan sekadar pada akumulasi materi.

Metode pembelajaran juga menjadi medan penting pembebasan 
atau penjinakan. Metode ceramah satu arah, hukuman simbolik, dan 
penyeragaman jawaban membentuk subjek pasif yang terbiasa menunggu 
instruksi. Sebaliknya, metode dialogis, reflektif, dan kontekstual memben-
tuk subjek yang aktif, bertanggung jawab, dan berani berpikir. Bab ini 
menegaskan bahwa cara mengajar adalah pesan etis: metode yang menin-
das akan selalu melahirkan kesadaran yang tertindas, betapapun baik isi 
materinya.

Evaluasi merupakan aspek yang paling menentukan perilaku belajar, 
karena ia memberi sinyal kuat tentang apa yang dihargai dan apa yang 
diabaikan. Ketika evaluasi hanya mengukur hafalan dan kepatuhan, peserta 
didik belajar bahwa berpikir kritis dan kejujuran intelektual tidak penting. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan menolak evaluasi sebagai alat kontrol 
dan menggantinya dengan evaluasi sebagai proses pembelajaran—yang 
memberi umpan balik, membuka refleksi, dan mendorong pertumbuhan.

Bab 13 juga menyoroti budaya ujian dan hafalan yang telah lama 
mendominasi pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Budaya ini sering 
melahirkan kecemasan, kompetisi tidak sehat, dan kepatuhan semu. 
Pendidikan yang membebaskan tidak menolak penilaian, tetapi menolak 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan282



reduksi manusia menjadi angka. Ia menuntut sistem evaluasi yang meng-
hargai proses, konteks, dan perkembangan individual peserta didik.

Dalam kerangka fiqih pendidikan yang membebaskan, kurikulum, 
metode, dan evaluasi harus dibangun secara koheren dengan nilai tauhid, 
keadilan, rahmah, dan maqashid syariah. Tidak cukup berbicara tentang 
pembebasan di tingkat visi, sementara praktik pembelajaran masih menin-
das. Konsistensi antara nilai dan sistem menjadi syarat etis pendidikan 
Islam yang otentik.

Bab ini akan dibahas melalui lima subbab: kurikulum berbasis maqas-
hid; integrasi ilmu agama dan sains; metode dialogis dan reflektif; evaluasi 
autentik tanpa penindasan; serta kritik terhadap budaya ujian dan hafalan. 
Setiap subbab akan menguraikan bagaimana desain pembelajaran dapat 
menjadi alat pembebasan yang konkret, bukan sekadar ideal normatif.

Dengan memasuki Bab 13, buku ini menegaskan bahwa pembebasan 
dalam pendidikan harus terlihat dalam pengalaman belajar sehari-hari 
peserta didik. Di ruang kelas, di dalam tugas, dan dalam cara menilai—di 
sanalah fiqih pendidikan yang membebaskan diuji. Dari sini, pembahasan 
akan bergerak ke subbab pertama tentang kurikulum berbasis maqashid, 
sebagai fondasi desain pembelajaran yang berorientasi pada tujuan kema-
nusiaan dan keberlanjutan peradaban.

Kurikulum berbasis maqashid 
Kurikulum merupakan jantung pendidikan, karena melalui kurikulum 
ditentukan pengetahuan apa yang diwariskan, nilai apa yang ditekankan, 
dan manusia seperti apa yang hendak dibentuk. Dalam fiqih pendidikan 
yang membebaskan, kurikulum tidak boleh berhenti sebagai daftar materi 
atau target kompetensi administratif, melainkan harus dipahami sebagai 
peta tujuan kemanusiaan. Di sinilah pendekatan maqashid syariah mene-
mukan relevansinya yang paling strategis.

Kurikulum berbasis maqashid berangkat dari pertanyaan mendasar: 
untuk apa peserta didik belajar? Pertanyaan ini menggeser fokus dari “apa 

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 283



yang harus dihafal” menuju “nilai dan kemampuan apa yang harus tumbuh”. 
Maqashid syariah—penjagaan akal, jiwa, martabat, kebebasan beragama, 
dan kemaslahatan sosial—menjadi orientasi utama dalam memilih dan 
menyusun materi pembelajaran. Dengan orientasi ini, fiqih tidak lagi tampil 
sebagai beban normatif, tetapi sebagai panduan hidup yang bermakna.

Dalam pendidikan fiqih, kurikulum berbasis maqashid menolak 
fragmentasi pengetahuan. Hukum tidak diajarkan secara terpisah dari 
tujuan etis dan konteks sosialnya. Setiap pembahasan hukum dihubung-
kan dengan nilai yang dijaga: keadilan, kemanusiaan, dan kesejahteraan. 
Peserta didik diajak memahami mengapa suatu hukum ada, nilai apa yang 
ingin dilindungi, dan bagaimana hukum tersebut harus diterapkan secara 
bijak dalam situasi yang beragam. Pendekatan ini melatih nalar etis, bukan 
sekadar kepatuhan formal.

Kurikulum maqashidi juga menuntut seleksi materi yang kritis dan 
proporsional. Tidak semua detail hukum memiliki bobot pedagogis yang 
sama. Materi yang memperkuat kesadaran etis, kemampuan berpikir, dan 
kepekaan sosial harus diutamakan daripada materi yang hanya menambah 
beban hafalan. Pendidikan yang membebaskan berani melepaskan sebagian 
konten demi pendalaman makna. Prinsip ini sering sulit diterima dalam 
budaya pendidikan yang mengukur kualitas dari kepadatan materi, tetapi 
justru di sinilah keberanian etis diperlukan.

Kurikulum berbasis maqashid juga membuka ruang bagi konteks-
tualisasi dan aktualisasi. Peserta didik hidup dalam realitas sosial yang 
kompleks: teknologi digital, pluralitas budaya, tantangan keadilan sosial, 
dan krisis lingkungan. Kurikulum fiqih yang membebaskan mengaitkan 
nilai-nilai syariah dengan realitas ini, sehingga pendidikan agama tidak 
terasa ahistoris dan terasing. Dengan cara ini, fiqih menjadi alat membaca 
zaman, bukan sekadar warisan masa lalu.

Pendekatan maqashid juga menuntut fleksibilitas pedagogis. Karena 
yang dijaga adalah tujuan, bukan bentuk, kurikulum dapat dikembang-
kan secara adaptif sesuai kebutuhan peserta didik dan konteks lokal. 
Guru memiliki ruang kreatif untuk mengembangkan materi dan strategi 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan284



pembelajaran selama tetap setia pada tujuan kemanusiaan dan etika Islam. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan menolak standardisasi kaku yang 
mengabaikan keragaman konteks dan pengalaman belajar.

Kurikulum berbasis maqashid juga berimplikasi pada peran peserta 
didik. Peserta didik tidak lagi diposisikan sebagai konsumen kurikulum, 
tetapi sebagai subjek yang terlibat dalam proses pembelajaran. Mereka 
diajak memahami tujuan belajar, merefleksikan makna materi, dan menga-
itkannya dengan kehidupan pribadi dan sosial. Keterlibatan ini menum-
buhkan rasa memiliki terhadap proses belajar dan memperkuat otonomi 
moral.

Dalam dimensi evaluasi, kurikulum maqashidi menuntut keselarasan 
antara tujuan dan penilaian. Jika tujuan pendidikan adalah membentuk 
kesadaran dan tanggung jawab, maka evaluasi harus menilai kemampuan 
berpikir, refleksi etis, dan penerapan nilai, bukan sekadar hafalan teks. 
Dengan demikian, kurikulum, metode, dan evaluasi bergerak dalam satu 
arah yang konsisten dan membebaskan.

QS. Al-Anbiya’ [21]: 107

ومَآَ أَرْسَلنْكََٰ إِلاَّ رحَْمةًَۭ للِّعْلَٰمَيِنَ
“Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad) melainkan sebagai rahmat 
bagi seluruh alam.”

Ayat ini menegaskan bahwa misi kenabian bersifat rahmatan lil 
‘alamin, membawa kemaslahatan universal. Dalam konteks pendidikan, 
ayat ini menjadi fondasi bahwa kurikulum Islam harus berorientasi pada 
kemaslahatan manusia, bukan sekadar kepatuhan formal. Kurikulum 
yang melukai akal, jiwa, atau martabat manusia bertentangan dengan 
misi rahmah ini. Fiqih pendidikan yang membebaskan menurunkan visi 
rahmah tersebut ke dalam tujuan, isi, dan metode kurikulum.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 285



QS. Al-Baqarah [2]: 185

َ ِيدُ بكِمُُ ٱلعْسُرْ ِيدُ ٱللهَُّ بكِمُُ ٱليْسُرَْ ولَاَ يرُ يرُ
“Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesulitan 
bagimu.”

Ayat ini menjadi prinsip dasar kemudahan (taysīr) dalam syariat. 
Dalam pendidikan, ayat ini menolak kurikulum yang memberatkan secara 
tidak proporsional, menekan psikologis peserta didik, atau memutus 
hubungan belajar dengan kehidupan nyata. Kurikulum berbasis maqas-
hid mengedepankan kemudahan yang mendidik, bukan kesulitan yang 
menindas.

Hadits – Agama yang Mudah

ٌۭ إِنَّ ٱلديِّنَ يسُرْ
“Sesungguhnya agama itu mudah.” (HR. Al-Bukhari, no. 39)

Hadits ini sering dikutip dalam konteks ibadah, tetapi implikasinya 
sangat luas, termasuk pendidikan. Kurikulum yang terlalu padat, kaku, 
dan menakutkan bertentangan dengan spirit yusr. Fiqih pendidikan yang 
membebaskan menafsirkan hadits ini sebagai kritik terhadap kurikulum 
yang mematikan gairah belajar.

Hadits – Nabi Memudahkan, Bukan Mempersulit

ِّروُا يسَرِّوُا ولَاَ تعُسَرِّوُا، وَبشَرِّوُا ولَاَ تنُفَ
“Mudahkanlah dan jangan mempersulit; berilah kabar gembira dan jangan 
membuat orang lari.” (HR. Al-Bukhari, no. 69, HR. Muslim, no. 1734)

Hadits ini memberikan kaidah pedagogis universal. Dalam kuriku-
lum, kaidah ini menuntut desain yang inklusif, kontekstual, dan memo-
tivasi, bukan menakut-nakuti dengan beban akademik atau ancaman nilai.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan286



Dengan demikian, kurikulum berbasis maqashid menegaskan bahwa 
pendidikan Islam harus berorientasi pada tujuan kemanusiaan yang 
jelas dan hidup. Ia menghindarkan pendidikan dari legalisme kaku dan 
relativisme kosong, dengan menempatkan nilai sebagai kompas utama. 
Dari fondasi kurikulum inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab 
integrasi ilmu agama dan sains, untuk menunjukkan bahwa pembebasan 
dalam pendidikan juga menuntut penghapusan dikotomi pengetahuan 
yang melemahkan manusia dan peradaban.

Integrasi ilmu agama dan sains 
Salah satu hambatan terbesar dalam pendidikan Islam kontemporer adalah 
dikotomi ilmu—pemisahan tajam antara ilmu agama dan ilmu sains—
yang sering diwarisi tanpa disadari sebagai konstruksi historis, bukan 
keniscayaan teologis. Dikotomi ini tidak hanya melemahkan daya jelajah 
intelektual peserta didik, tetapi juga mereduksi agama menjadi wilayah 
ritual semata dan sains menjadi wilayah teknis tanpa orientasi etis. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan memandang integrasi ilmu agama dan 
sains sebagai syarat epistemologis dan etis bagi pembentukan manusia 
merdeka.

Dalam perspektif Islam, seluruh pengetahuan pada dasarnya bersum-
ber dari realitas ciptaan Tuhan—baik yang dibaca melalui wahyu maupun 
yang dipahami melalui akal dan pengalaman empiris. Wahyu memberi 
orientasi nilai dan makna, sementara sains memberi pemahaman tentang 
hukum-hukum alam dan realitas sosial. Ketika keduanya dipisahkan, 
pendidikan kehilangan keseimbangannya: agama menjadi dogmatis tanpa 
konteks, dan sains menjadi instrumental tanpa nurani. Integrasi bukan 
berarti mencampuradukkan secara dangkal, melainkan mendialogkan 
secara kritis dan saling memperkaya.

Dalam pendidikan fiqih, integrasi ilmu agama dan sains berarti 
menempatkan hukum Islam dalam konteks realitas empiris dan sosial. 
Pembahasan fiqih tentang muamalah, lingkungan, kesehatan, teknologi, 
dan keadilan sosial tidak mungkin dipahami secara utuh tanpa pengetahuan 

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 287



sains dan ilmu sosial. Peserta didik diajak melihat bahwa ijtihad fiqih selalu 
memerlukan pemahaman tentang realitas konkret, karena hukum tidak 
lahir di ruang hampa. Dengan cara ini, fiqih menjadi respons etis terhadap 
dunia nyata, bukan sekadar teks normatif.

Integrasi juga penting untuk membebaskan akal dari fragmen-
tasi. Peserta didik yang belajar agama tanpa sains berisiko terjebak pada 
absolutisme tekstual, sementara peserta didik yang belajar sains tanpa 
agama berisiko kehilangan orientasi moral. Pendidikan yang membebaskan 
menolak kedua ekstrem ini. Ia membentuk nalar yang utuh: kritis secara 
ilmiah, reflektif secara etis, dan bertanggung jawab secara sosial. Inilah 
profil manusia merdeka yang mampu menghadapi kompleksitas zaman.

Dalam praktik kurikulum, integrasi ilmu agama dan sains menuntut 
pendekatan tematik dan problematik, bukan sekadar pemisahan mata 
pelajaran. Isu-isu seperti krisis lingkungan, etika teknologi digital, kese-
hatan publik, dan keadilan ekonomi dapat menjadi pintu masuk dialog 
antara fiqih, sains, dan pengalaman hidup peserta didik. Pendekatan ini 
membantu peserta didik melihat relevansi agama dalam kehidupan modern 
tanpa harus mengorbankan integritas ilmiah.

Integrasi juga menuntut perubahan sikap epistemologis guru. Guru 
agama perlu terbuka terhadap temuan sains dan ilmu sosial, sementara 
guru sains perlu menghargai dimensi etika dan nilai. Kerja kolaboratif 
lintas disiplin menjadi kunci untuk membangun pendidikan yang utuh. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan mendorong budaya belajar bersama, 
bukan kompetisi disipliner yang sempit.

Lebih jauh, integrasi ilmu agama dan sains berkontribusi pada pembe-
basan dari mentalitas defensif. Pendidikan agama yang terintegrasi tidak 
merasa terancam oleh pertanyaan ilmiah, dan pendidikan sains yang 
beretika tidak alergi terhadap nilai spiritual. Peserta didik belajar bahwa 
iman dan akal bukan musuh, melainkan mitra dalam memahami dan 
memaknai dunia. Sikap ini sangat penting dalam membentuk kepercayaan 
diri intelektual generasi Muslim di tengah arus globalisasi pengetahuan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan288



Dalam perspektif maqashid syariah, integrasi ilmu agama dan sains 
merupakan bagian dari penjagaan akal dan kemaslahatan hidup. Akal 
dijaga bukan dengan membatasinya, tetapi dengan memberinya ruang 
untuk bekerja secara utuh dan bertanggung jawab. Pendidikan yang 
membebaskan tidak takut pada kompleksitas, karena ia percaya bahwa 
kebenaran etis tumbuh dari dialog yang jujur antara nilai dan fakta.

QS. Al-‘Alaq [96]: 1–5

۝ ٱقرْأَْ  ۝ خلَقََ ٱلْإِنسنََٰ منِْ علَقٍَۢ  َبكَِّ ٱلذَّىِ خلَقََ  ٱقرْأَْ بٱِسمِْ ر

۝ علَمََّ ٱلْإِنسنََٰ ماَ لمَْ يعَلْمَْ ۝ ٱلذَّىِ علَمََّ بٱِلقْلَمَِ  َبكَُّ ٱلْأَكرْمَُ  ورَ
“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan… yang 
mengajar manusia dengan perantaraan pena, dan mengajarkan manusia apa 
yang tidak diketahuinya.”

Wahyu pertama tidak berbicara tentang ritual, tetapi tentang penge-
tahuan, pembacaan realitas, dan proses belajar manusia. Kata iqra’ 
tidak dibatasi pada teks suci, tetapi mencakup alam, masyarakat, dan 
diri manusia. Ayat ini menjadi fondasi integrasi ilmu agama dan sains: 
wahyu memberi orientasi etis, sains memberi pemahaman empiris. 
Memisahkan keduanya berarti mengkhianati pesan awal kenabian.

QS. Az-Zumar [39]: 9

قلُْ هلَْ يسَْتوَىِ ٱلذَّيِنَ يعَلْمَوُنَ وٱَلذَّيِنَ لاَ يعَلْمَوُنَ
“Katakanlah: apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang 
yang tidak mengetahui?”

Ayat ini tidak membatasi “orang yang mengetahui” pada satu jenis ilmu. 
Pengetahuan yang dimuliakan Al-Qur’an mencakup pemahaman agama, 
penguasaan realitas, dan kebijaksanaan dalam bertindak. Pendidikan 
Islam yang memisahkan ilmu agama dari sains justru memiskinkan makna 
‘ilmu’ itu sendiri.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 289



Hadits – Hikmah sebagai Milik Orang Beriman

َماَ وجَدَهَاَ فهَوَُ أَحَقُّ بهِاَ ٱلْحكِْمةَُ ضَالةَُّ ٱلمْؤُمْنِِ، فأََينْ
“Hikmah adalah barang hilang milik orang beriman; di mana pun ia 
menemukannya, ia paling berhak atasnya.” (HR. At-Tirmidzi, no. 2687, 
Dinilai hasan)

Hadits ini meruntuhkan klaim eksklusivitas sumber pengetahuan. 
Hikmah—termasuk sains, teknologi, dan temuan empiris—adalah milik 
umat manusia, dan orang beriman diperintahkan untuk mengambilnya. 
Pendidikan Islam yang membebaskan tidak takut pada sains; ia memur-
nikan arah sains dengan etika wahyu.

Hadits – Keutamaan Ilmu yang Bermanfaat

َّ إِنىِّ أَعوُذُ بكَِ منِْ علِمٍْۢ لاَّ ينَفعَُ ٱللهَّمُ
“Ya Allah, aku berlindung kepada-Mu dari ilmu yang tidak bermanfaat.” (HR. 
Muslim, no. 2722)

Doa ini menegaskan kriteria utama ilmu: manfaat. Ilmu agama yang 
tidak membumi dan sains yang kehilangan arah etis sama-sama berpotensi 
menjadi “ilmu yang tidak bermanfaat”. Integrasi ilmu memastikan bahwa 
pengetahuan berpihak pada kehidupan dan kemaslahatan.

Dengan demikian, integrasi ilmu agama dan sains menegaskan bahwa 
pendidikan Islam yang membebaskan harus melampaui sekat-sekat arti-
fisial pengetahuan. Ia membentuk manusia yang mampu berpikir lintas 
disiplin, bertindak etis, dan berkontribusi nyata bagi peradaban. Dari inte-
grasi epistemologis inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab metode 
dialogis dan reflektif, untuk menguraikan bagaimana integrasi tersebut 
dihidupkan melalui praktik pembelajaran sehari-hari yang membangun 
kesadaran dan tanggung jawab.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan290



Metode dialogis dan reflektif 
Metode dialogis dan reflektif merupakan jembatan antara kurikulum 
yang berorientasi maqashid dan pengalaman belajar yang benar-benar 
membebaskan. Jika kurikulum menentukan apa dan untuk apa belajar, 
maka metode menentukan bagaimana manusia dibentuk melalui proses 
belajar itu sendiri. Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, metode 
bukan alat netral, melainkan pesan etis yang bekerja diam-diam: cara 
mengajar akan membentuk cara berpikir, bersikap, dan beragama peserta 
didik.

Metode dialogis berangkat dari pengakuan bahwa pengetahuan tidak 
ditransfer secara satu arah, melainkan dibangun melalui perjumpaan 
makna antara guru, peserta didik, teks, dan realitas. Dialog membuka 
ruang bagi pertanyaan, perbedaan, dan pencarian bersama. Dalam pendi-
dikan fiqih, dialog berarti mengajak peserta didik memahami hukum mela-
lui diskusi argumen, konteks, dan dampak etis—bukan sekadar menerima 
kesimpulan akhir. Dengan dialog, fiqih hadir sebagai proses berpikir yang 
hidup, bukan produk beku yang harus dihafalkan.

Dialog yang membebaskan bersifat setara secara etis, meskipun tidak 
selalu setara secara peran. Guru memegang tanggung jawab membimbing 
arah dan menjaga nilai, tetapi peserta didik memiliki hak untuk berparti-
sipasi aktif dalam pembentukan pemahaman. Metode ini menolak budaya 
“jawaban tunggal” dan menggantinya dengan pertanyaan terbuka yang 
menantang nalar dan kepekaan moral. Peserta didik belajar menyampai-
kan pendapat dengan adab, mendengar dengan empati, dan menimbang 
argumen secara jujur.

Metode reflektif melengkapi dialog dengan ruang perenungan perso-
nal dan kolektif. Refleksi membantu peserta didik mengaitkan pengeta-
huan dengan pengalaman hidup, nilai dengan tindakan, dan hukum dengan 
nurani. Dalam pendidikan fiqih, refleksi mengajak peserta didik bertanya: 
apa makna hukum ini bagi diriku? bagaimana dampaknya bagi orang lain? 
apa tanggung jawab etisku? Pertanyaan-pertanyaan ini menumbuhkan 
kesadaran moral yang tidak mungkin lahir dari hafalan semata.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 291



Metode dialogis–reflektif juga menuntut perubahan peran guru. 
Guru tidak lagi menjadi pusat perhatian yang mendominasi waktu bicara, 
melainkan perancang situasi belajar yang kaya makna. Ia merancang kasus, 
skenario, dan pertanyaan pemantik; memfasilitasi diskusi; serta memberi 
umpan balik yang memperdalam pemahaman. Dalam peran ini, otoritas 
guru justru menguat karena ia hadir sebagai pembimbing yang relevan 
dan terpercaya.

Dalam praktik kelas, metode ini dapat diwujudkan melalui studi kasus 
fiqih kontekstual, diskusi mazhab komparatif, simulasi pengambilan 
keputusan etis, jurnal refleksi, dan dialog lintas disiplin. Peserta didik 
tidak hanya menjawab “apa hukumnya”, tetapi juga menganalisis “mengapa 
demikian” dan “bagaimana seharusnya diterapkan secara adil”. Kesalahan 
berpikir diperlakukan sebagai bagian dari proses belajar, bukan sebagai 
kegagalan moral.

Metode dialogis dan reflektif juga berfungsi sebagai penjaga marta-
bat peserta didik. Dengan dialog, peserta didik merasa didengar; dengan 
refleksi, mereka merasa dihargai sebagai subjek moral. Rasa aman ini 
menumbuhkan keberanian intelektual dan kejujuran etis. Pendidikan yang 
membebaskan tidak menciptakan ketertiban melalui ketakutan, tetapi 
melalui pemahaman dan komitmen.

Dalam perspektif maqashid syariah, metode dialogis–reflektif sejalan 
dengan penjagaan akal dan jiwa. Akal dirawat melalui diskusi kritis dan 
refleksi mendalam; jiwa dijaga melalui suasana belajar yang aman dan 
bermartabat. Metode ini menolak kekerasan pedagogis dan menggantinya 
dengan pembelajaran yang manusiawi dan bermakna.

QS. Al-Hashr [59]: 21

ِ لوَْ أَنزلَنْاَ هذَٰاَ ٱلقْرُءْاَنَ علَىَٰ جَبلٍَۢ لرَّأََيتْهَۥُ خَشِٰعاًۭ متُّصََدِّعاًۭ منِّْ خَشْيةَِ ٱللهَّ
“Sekiranya Kami turunkan Al-Qur’an ini kepada sebuah gunung, niscaya 
engkau akan melihatnya tunduk dan terbelah karena takut kepada Allah.”

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan292



Ayat ini menegaskan daya reflektif wahyu. Al-Qur’an tidak ditu-
runkan untuk dihafal secara mekanis, melainkan untuk menggetarkan 
kesadaran, menggugah nalar, dan menggerakkan nurani. Pendidikan 
yang membebaskan meneladani cara Al-Qur’an bekerja: menyentuh akal, 
rasa, dan tindakan melalui refleksi mendalam, bukan sekadar transmisi 
informasi.

QS. Sad [38]: 29

ٰتهِۦِ ولَيِتَذَكَرََّ أُو۟لوُا۟ ٱلْأَلبْبَِٰ َ برَّوُٓا۟ ءاَي كِتبٌَٰ أَنزلَنْهَُٰ إِليَكَْ مبُرَٰكٌَۭ ليِّدََّ
“(Ini adalah) Kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh berkah, agar 
mereka mentadabburi ayat-ayatnya dan agar orang-orang berakal mengambil 
pelajaran.”

Kata tadabbur menandai proses refleksi aktif—berpikir mendalam, 
mengaitkan makna dengan konteks hidup. Metode reflektif dalam pendi-
dikan Islam berakar langsung dari perintah ini. Fiqih pendidikan yang 
membebaskan menolak pembelajaran yang berhenti pada hafalan tanpa 
makna, karena ia mengkhianati tujuan tadabbur.

Hadits – Nabi Mengajar dengan Pertanyaan

ماَ سُئلَِ رسَُولُ ٱللهَِّ صَلىَّ ٱللهَُّ علَيَهِْ وسََلمََّ عنَْ شىَْءٍ إِلاَّ أَجاَبَ
“Tidaklah Rasulullah ditanya tentang sesuatu kecuali beliau menjawabnya.” 
(HR. Al-Bukhari, no. 125)

Hadits ini menunjukkan bahwa pertanyaan adalah pintu utama 
pembelajaran dalam metode Nabi. Beliau tidak memarahi penanya, tidak 
memotong proses berpikir, dan tidak menutup dialog. Pendidikan dialogis 
menempatkan pertanyaan sebagai motor pembelajaran, bukan gangguan 
kelas.

Hadits – Hikmah dalam Penyampaian

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 293



كاَنَ رسَُولُ ٱللهَِّ يعُلَمِّنُاَ التشَّهَدَُّ كَماَ يعُلَمِّنُاَ ٱلسُّورةََ منَِ ٱلقْرُءْاَنِ
“Rasulullah mengajarkan kami tasyahud sebagaimana beliau mengajarkan 
satu surah dari Al-Qur’an.” ( HR. Muslim, no. 403)

Hadits ini menunjukkan kesabaran, pengulangan bermakna, dan 
keterlibatan penuh dalam proses belajar. Metode reflektif tidak terburu-
buru; ia memberi ruang pengulangan agar makna benar-benar meresap.

Dengan demikian, metode dialogis dan reflektif menegaskan bahwa 
cara mengajar adalah bagian dari isi ajaran itu sendiri. Pendidikan Islam 
yang membebaskan harus diajarkan dengan cara yang membebaskan. Dari 
metode inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab evaluasi autentik 
tanpa penindasan, untuk memastikan bahwa penilaian pembelajaran 
tidak merusak kesadaran yang telah dibangun melalui dialog dan refleksi.

Evaluasi autentik tanpa penindasan 
Evaluasi merupakan aspek pendidikan yang paling menentukan perilaku 
belajar, karena di sanalah peserta didik belajar apa yang benar-benar 
dihargai. Dalam banyak praktik pendidikan, evaluasi sering berubah 
menjadi alat kontrol dan penakutan yang menekan martabat manusia. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan memandang evaluasi bukan sebagai sarana 
penghukuman, melainkan sebagai proses reflektif untuk memahami 
perkembangan dan menumbuhkan tanggung jawab belajar. Evaluasi 
yang membebaskan harus autentik, adil, dan manusiawi.

Evaluasi autentik berangkat dari pemahaman bahwa belajar adalah 
proses yang kompleks dan kontekstual, bukan sekadar akumulasi jawaban 
benar. Ia menilai kemampuan peserta didik untuk memahami, menalar, 
menerapkan nilai, dan merefleksikan pengalaman. Dalam pendidikan fiqih, 
evaluasi autentik mengukur sejauh mana peserta didik mampu membaca 
persoalan nyata, menimbang nilai syariah, dan mengambil keputusan etis 
yang bertanggung jawab—bukan hanya menghafal rumusan hukum.

Penindasan dalam evaluasi sering muncul melalui reduksi manu-
sia menjadi angka. Nilai menjadi identitas, peringkat menjadi ukuran 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan294



martabat, dan kegagalan menjadi stigma. Pola ini melahirkan kecemasan, 
kompetisi tidak sehat, dan ketidakjujuran akademik. Pendidikan yang 
membebaskan menolak logika ini. Ia mengembalikan evaluasi pada fung-
sinya sebagai umpan balik yang membangun, bukan label yang melukai. 
Angka, jika digunakan, harus ditempatkan sebagai alat bantu, bukan tujuan 
utama.

Evaluasi tanpa penindasan menuntut keadilan prosedural dan empati 
pedagogis. Peserta didik berhak memahami kriteria penilaian, menda-
patkan kesempatan memperbaiki, dan menerima umpan balik yang jelas 
dan menghargai usaha. Dalam perspektif fiqih, prinsip ini sejalan dengan 
keadilan (‘adl) dan rahmah. Penilaian yang tidak transparan dan menghu-
kum tanpa dialog bertentangan dengan etika syariat dan tujuan pendidikan 
pembebasan.

Dalam praktik, evaluasi autentik dapat diwujudkan melalui beragam 
instrumen: proyek kontekstual, studi kasus, portofolio, presentasi reflektif, 
dan jurnal belajar. Instrumen-instrumen ini memberi ruang bagi peserta 
didik untuk menampilkan pemahaman secara utuh dan personal. Dalam 
pendidikan fiqih, misalnya, peserta didik dapat diminta menganalisis 
persoalan etis di lingkungan mereka dan merumuskan solusi berbasis 
maqashid. Proses ini menilai kemampuan berpikir dan kepekaan sosial, 
bukan sekadar hafalan.

Evaluasi yang membebaskan juga menempatkan kesalahan seba-
gai sumber belajar, bukan sebagai aib. Peserta didik diberi kesempatan 
untuk merefleksikan kesalahan, memahami kekeliruan, dan memperbaiki 
pemahaman. Pendekatan ini sejalan dengan hak gagal yang telah dibahas 
sebelumnya. Evaluasi semacam ini membangun resiliensi dan kejujuran 
intelektual, dua kualitas penting bagi pembentukan manusia merdeka.

Peran guru dalam evaluasi autentik adalah sebagai pemberi umpan 
balik yang bermakna, bukan hakim yang menjatuhkan vonis. Guru 
membantu peserta didik melihat kekuatan dan area pengembangan, serta 
merancang langkah perbaikan. Hubungan evaluatif menjadi relasi peda-
gogis yang mendukung pertumbuhan, bukan relasi kuasa yang menekan. 

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 295



Dalam kerangka ini, evaluasi justru memperkuat kepercayaan dan motivasi 
intrinsik peserta didik.

Dalam perspektif maqashid syariah, evaluasi tanpa penindasan 
berkontribusi pada penjagaan jiwa dan akal. Jiwa dijaga dari kecemasan 
dan perendahan, akal dijaga dari pembelajaran dangkal yang hanya menge-
jar nilai. Evaluasi menjadi sarana pembentukan kesadaran dan tanggung 
jawab, bukan sekadar alat seleksi dan klasifikasi.

QS. Al-Baqarah [2]: 286

لاَ يكُلَفُِّ ٱللهَُّ نفَْساً إِلاَّ وسُْعهَاَ
“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya.”

Ayat ini adalah prinsip etik evaluasi dalam Islam. Penilaian yang adil 
harus mempertimbangkan kapasitas, proses, dan konteks individu, bukan 
hanya hasil akhir. Evaluasi yang melampaui kemampuan peserta didik—
baik secara kognitif maupun psikologis—adalah bentuk ketidakadilan yang 
bertentangan dengan spirit ayat ini. Fiqih pendidikan yang membebaskan 
menjadikan ayat ini sebagai rambu utama desain evaluasi.

QS. Az-Zalzalah [99]: 7–8

ا 
ۭ
ًّ ٍۢ شرَ ۝ ومَنَ يعَمْلَْ مثِقْاَلَ ذرَةَّ فمَنَ يعَمْلَْ مثِقْاَلَ ذرَةٍَّ خيَرْاًۭ يرَهَۥُ 

يرَهَۥُ
“Barang siapa mengerjakan kebaikan seberat zarrah, niscaya dia akan melihat 
(balasannya); dan barang siapa mengerjakan kejahatan seberat zarrah, niscaya 
dia akan melihat (balasannya).”

Ayat ini menegaskan keadilan yang detail dan proporsional. Dalam 
pendidikan, ini berarti setiap usaha belajar—sekecil apa pun—layak dihar-
gai. Evaluasi yang hanya menghitung kesalahan besar sambil mengabaikan 
usaha kecil adalah ketidakadilan pedagogis.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan296



Hadits – Allah Menilai Niat dan Proses

إِنمَّاَ ٱلْأَعمْاَلُ بٱِلنيِّاَّتِ
“Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niatnya.” (HR. Al-Bukhari, 
no. 1, HR. Muslim, no. 1907)

Hadits ini menggeser fokus penilaian dari hasil semata ke niat dan 
proses. Dalam pendidikan, evaluasi autentik menilai kesungguhan belajar, 
kejujuran akademik, dan perkembangan individu—bukan sekadar angka. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan memaknai hadits ini sebagai dasar 
penilaian yang manusiawi.

Hadits – Keadilan dalam Menilai

بْىَٰ ٱعدْلِوُا۟ ولَوَْ كاَنَ ذاَ قرُ
“Berlaku adillah, meskipun terhadap orang yang dekat.” (HR. Ahmad (makna 
didukung QS. An-Nisa’ [4]: 135))

Keadilan evaluasi menuntut objektivitas dan konsistensi. Penilaian 
yang bias—karena kedekatan, stereotip, atau prasangka—adalah bentuk 
penyalahgunaan kuasa pedagogis.

Dengan demikian, evaluasi autentik tanpa penindasan menegas-
kan bahwa menilai adalah bagian dari mendidik. Cara kita menilai 
akan membentuk cara peserta didik memandang diri, belajar, dan nilai. 
Pendidikan Islam yang membebaskan harus memastikan bahwa evaluasi 
memperkuat martabat manusia dan mengarahkan pertumbuhan. Dari 
sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 13, yaitu kritik 
terhadap budaya ujian dan hafalan, untuk menutup refleksi tentang bagai-
mana sistem penilaian dapat menghambat atau mendukung pembebasan 
dalam pendidikan.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 297



Kritik terhadap budaya ujian dan hafalan 
Budaya ujian dan hafalan telah lama menjadi arus utama dalam praktik 
pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Ia sering dipandang sebagai cara 
paling objektif dan efisien untuk mengukur keberhasilan belajar. Namun 
dalam perspektif fiqih pendidikan yang membebaskan, budaya ini perlu 
dikritik secara serius karena sering kali mereduksi makna belajar, mene-
kan martabat manusia, dan menghambat tumbuhnya kesadaran kritis. 
Kritik ini bukan penolakan total terhadap ujian atau hafalan, melainkan 
penolakan terhadap dominasinya yang menyingkirkan makna, refleksi, 
dan kemanusiaan.

Hafalan pada dasarnya bukan sesuatu yang keliru. Dalam tradisi Islam, 
hafalan memiliki tempat penting, terutama dalam penjagaan teks suci dan 
warisan keilmuan. Namun masalah muncul ketika hafalan dipisahkan 
dari pemahaman dan refleksi, lalu dijadikan ukuran utama kecerdasan 
dan kesalehan. Peserta didik dilatih mengingat tanpa mengerti, menjawab 
tanpa menimbang, dan patuh tanpa kesadaran. Dalam kondisi ini, hafa-
lan berubah dari sarana menjadi tujuan, dan pendidikan kehilangan ruh 
pembebasannya.

Budaya ujian yang berorientasi pada hafalan juga menciptakan logika 
belajar yang sempit. Peserta didik belajar untuk lulus, bukan untuk mema-
hami; untuk mendapat nilai, bukan untuk bertumbuh. Pengetahuan diper-
sepsikan sebagai sesuatu yang sementara—cukup diingat hingga ujian 
selesai, lalu dilupakan. Pola ini sangat bertentangan dengan tujuan fiqih 
pendidikan yang membebaskan, yang menekankan pembentukan kesa-
daran jangka panjang dan tanggung jawab moral.

Dari sisi psikologis dan etis, budaya ujian yang menekan sering mela-
hirkan kecemasan, kompetisi tidak sehat, dan ketidakjujuran akademik. 
Peserta didik dihadapkan pada tekanan nilai yang berlebihan, sehingga 
kesalahan dipersepsikan sebagai kegagalan diri, bukan sebagai bagian dari 
proses belajar. Dalam konteks ini, pendidikan tidak lagi memerdekakan, 
tetapi justru mempersempit ruang aman bagi pertumbuhan manusia. Fiqih 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan298



pendidikan yang membebaskan menolak segala sistem yang melukai jiwa 
atas nama prestasi.

Budaya ujian dan hafalan juga berdampak pada relasi pedagogis. 
Guru terdorong mengajar “demi ujian”, menyederhanakan materi menjadi 
kisi-kisi, dan mengorbankan dialog serta refleksi. Peserta didik, pada 
gilirannya, belajar menebak keinginan guru, bukan mengembangkan 
pemahaman. Relasi ini melahirkan kepatuhan strategis, bukan komitmen 
nilai. Pendidikan berubah menjadi transaksi, bukan transformasi.

Dalam pendidikan fiqih, dampak ini menjadi lebih serius. Ketika 
fiqih direduksi menjadi objek hafalan dan ujian, ia kehilangan daya etis 
dan transformatifnya. Peserta didik mungkin mampu mengutip dalil dan 
rumusan hukum, tetapi gagap menghadapi persoalan nyata yang menun-
tut pertimbangan nilai dan konteks. Fiqih menjadi wacana kelas, bukan 
panduan hidup. Inilah salah satu kegagalan paling mendasar pendidikan 
agama yang tidak membebaskan.

Fiqih pendidikan yang membebaskan tidak menghapus ujian dan 
hafalan, tetapi menempatkannya secara proporsional dan bermakna. 
Hafalan diposisikan sebagai fondasi awal untuk memahami, bukan sebagai 
puncak pencapaian. Ujian diperlakukan sebagai salah satu alat refleksi, 
bukan sebagai penentu tunggal nilai diri. Pendidikan perlu mengembang-
kan budaya belajar yang menghargai proses, dialog, dan aplikasi nilai dalam 
kehidupan nyata.

Alternatif terhadap budaya ujian dan hafalan adalah budaya pembel-
ajaran reflektif dan kontekstual. Peserta didik diajak berdiskusi, menulis 
refleksi, mengerjakan proyek sosial, dan menganalisis kasus nyata. Penilaian 
diarahkan pada kemampuan berpikir, kejujuran intelektual, dan tanggung 
jawab etis. Dengan cara ini, belajar kembali menjadi pengalaman bermakna 
yang membentuk karakter dan kesadaran.

Dalam perspektif maqashid syariah, kritik terhadap budaya ujian dan 
hafalan sejalan dengan penjagaan akal dan jiwa. Akal dijaga dari penyem-
pitan makna belajar, dan jiwa dijaga dari tekanan yang tidak manusiawi. 
Pendidikan Islam yang membebaskan menuntut keberanian institusional 

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 299



untuk meninjau ulang sistem penilaian yang selama ini dianggap “biasa”, 
tetapi sejatinya merusak.

QS. Al-Ma’idah [5]: 100

َبيِثِ يبُِّ ولَوَْ أَعْجبَكََ كَثرْةَُ ٱلْخ َبيِثُ وٱَلطَّ قلُ لاَّ يسَْتوَىِ ٱلْخ
“Katakanlah: tidaklah sama yang buruk dengan yang baik, meskipun 
banyaknya yang buruk itu menarik hatimu.”

Ayat ini menegaskan bahwa kuantitas tidak identik dengan kualitas. 
Dalam pendidikan, banyaknya ujian, tumpukan soal, dan hafalan tidak 
otomatis menghasilkan pemahaman atau kebijaksanaan. Budaya ujian 
yang obsesif sering kali memukau secara administratif, tetapi kosong 
secara edukatif. Fiqih pendidikan yang membebaskan membaca ayat ini 
sebagai kritik Qur’ani terhadap praktik pendidikan yang ramai prosedur 
namun miskin makna.

QS. Muhammad [47]: 24

أَفلَاَ يتَدَبَرَّوُنَ ٱلقْرُءْاَنَ
“Tidakkah mereka mentadabburi Al-Qur’an?”

Ayat ini menegaskan bahwa tujuan belajar adalah tadabbur (pema-
haman mendalam), bukan sekadar penguasaan lafaz. Jika Al-Qur’an saja 
tidak diturunkan untuk dihafal tanpa pemaknaan, maka menjadikan 
hafalan sebagai puncak pendidikan fiqih adalah kesalahan metodologis 
dan teologis. Pendidikan yang membebaskan mengembalikan fokus dari 
“berapa banyak dihafal” ke “apa yang dipahami dan dihayati”.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan300



Hadits – Doa Nabi untuk Pemahaman

ِّهْهُ فىِ ٱلديِّنِ َّ فقَ ٱللهَّمُ
“Ya Allah, berilah dia pemahaman yang mendalam tentang agama.” (HR. Al-
Bukhari, no. 143, HR. Muslim, no. 2477)

Doa Nabi ini tidak berbunyi “hafalkanlah agama”, tetapi “fahhim—
pahamkanlah”. Ini adalah dalil kuat bahwa tujuan utama pendidikan fiqih 
adalah kedalaman pemahaman, bukan kecepatan menjawab soal. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan menjadikan hadits ini sebagai koreksi 
profetik terhadap budaya ujian dangkal.

Hadits – Ilmu tanpa Pemahaman

ُ ربَُّ حاَملِِ فقِْهٍۢ إِلىَٰ منَْ هوَُ أَفقْهَُ منِهْ
“Betapa banyak orang yang membawa ilmu fiqih kepada orang yang lebih 
paham darinya.” (HR. Abu Dawud, no. 3660, Dinilai hasan)

Hadits ini mengakui realitas bahwa menguasai materi tidak selalu 
berarti memahami maknanya. Dalam konteks pendidikan, peserta didik 
bisa lulus ujian dengan nilai tinggi tetapi miskin kebijaksanaan. Budaya 
ujian yang menilai hafalan semata mengabadikan ilusi kepandaian.

Dengan demikian, kritik terhadap budaya ujian dan hafalan menutup 
Bab 13 dengan satu pesan penting: pendidikan tidak boleh mengorban-
kan manusia demi sistem. Sistem harus melayani pertumbuhan manusia, 
bukan sebaliknya. Dari sini, buku ini akan melangkah ke Bab 14 tentang 
pendidikan, keadilan sosial, dan peradaban, untuk menunjukkan bahwa 
pembebasan dalam pendidikan tidak berhenti di ruang kelas, tetapi berlan-
jut dalam pembentukan masyarakat yang adil, beradab, dan berkelanjutan.

Kurikulum, Metode, dan Evaluasi yang Membebaskan 301



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan302



BAB 14
PENDIDIKAN, KEADILAN SOSIAL,  

DAN PERADABAN

Bab 14 memperluas horizon fiqih pendidikan yang membebaskan dari 
ruang kelas menuju ruang sosial dan peradaban. Jika bab-bab sebelumnya 
menata fondasi nilai, relasi pedagogis, dan sistem pembelajaran, maka bab 
ini mengajukan pertanyaan strategis: untuk masyarakat seperti apa pendi-
dikan Islam diselenggarakan? Di sinilah pendidikan diuji bukan hanya oleh 
keberhasilan akademik, tetapi oleh dampaknya terhadap keadilan sosial, 
kohesi masyarakat, dan keberlanjutan peradaban.

Pendidikan tidak pernah netral secara sosial. Ia selalu berkelindan 
dengan distribusi kesempatan, legitimasi kuasa, dan reproduksi nilai. 
Pendidikan dapat menjadi tangga mobilitas sosial yang membuka pelu-
ang bagi yang terpinggirkan, atau sebaliknya menjadi filter eksklusif 
yang mengukuhkan ketimpangan. Fiqih pendidikan yang membebaskan 

303



menegaskan keberpihakan yang jelas: pendidikan harus berpihak pada 
keadilan sosial dan pemuliaan martabat manusia, bukan pada pelestarian 
privilese.

Dalam tradisi Islam, keadilan (‘adl) bukan sekadar nilai moral indi-
vidual, melainkan prinsip struktural yang menata kehidupan bersama. 
Pendidikan yang adil tidak berhenti pada akses, tetapi memastikan peng-
alaman belajar yang bermartabat, relevan, dan memberdayakan. Ketika 
pendidikan agama mengabaikan realitas kemiskinan, ketimpangan gender, 
atau diskriminasi struktural, ia berisiko menjadi wacana saleh yang tidak 
menyentuh luka sosial. Bab ini mengembalikan pendidikan Islam ke tugas 
profetiknya: berdiri bersama yang lemah dan menantang ketidakadilan.

Bab 14 juga menegaskan bahwa pendidikan Islam memiliki tanggung 
jawab peradaban. Peradaban tidak dibangun hanya oleh teknologi dan 
ekonomi, tetapi oleh manusia berkarakter—yang berpikir kritis, berempati, 
dan bertindak adil. Pendidikan yang membebaskan menyiapkan manusia 
semacam ini dengan membangun kesadaran sosial, literasi demokrasi, dan 
etika tanggung jawab kolektif. Tanpa dimensi ini, pendidikan agama mudah 
terperangkap pada kesalehan privat yang abai terhadap nasib bersama.

Dalam konteks global yang ditandai oleh polarisasi, krisis lingkungan, 
dan ketidaksetaraan, pendidikan Islam ditantang untuk relevan dan trans-
formatif. Bab ini menolak pandangan bahwa pendidikan agama cukup 
“aman” di wilayah ritual. Sebaliknya, ia menegaskan bahwa fiqih pendi-
dikan harus berani berdialog dengan isu-isu publik: keadilan ekonomi, 
keberlanjutan lingkungan, perdamaian, dan demokrasi. Dialog ini bukan 
kompromi nilai, melainkan perwujudan maqashid syariah dalam konteks 
zaman.

Bab 14 akan dibahas melalui lima subbab: pendidikan dan kesenjangan 
sosial; pendidikan Islam dan demokrasi; pendidikan dan tanggung jawab 
sosial; pendidikan untuk keberlanjutan peradaban; serta manusia merdeka 
dan masyarakat beradab. Setiap subbab akan menunjukkan bagaimana 
pendidikan yang membebaskan menerjemahkan nilai ke dalam praksis 
sosial, dari kebijakan hingga tindakan kolektif.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan304



Dengan memasuki Bab 14, buku ini menegaskan bahwa pembebasan 
sejati dalam pendidikan bermuara pada pembentukan masyarakat 
yang adil dan beradab. Pendidikan yang memerdekakan akal dan nurani 
di ruang kelas harus berlanjut menjadi keberanian moral di ruang publik. 
Dari sinilah pendidikan Islam menemukan perannya sebagai kekuatan 
peradaban—menjaga kehidupan, memuliakan manusia, dan merawat 
masa depan bersama.

Pendidikan dan kesenjangan sosial 
Kesenjangan sosial merupakan salah satu persoalan paling mendasar yang 
dihadapi masyarakat modern, dan pendidikan sering berada di posisi 
ambigu: ia dapat menjadi solusi pembebasan, tetapi juga dapat menjadi 
mesin reproduksi ketimpangan. Dalam fiqih pendidikan yang membe-
baskan, persoalan kesenjangan sosial tidak dipandang sebagai isu eksternal 
yang terpisah dari pendidikan, melainkan sebagai realitas struktural yang 
harus dibaca, disadari, dan ditantang melalui praktik pedagogis yang etis 
dan berpihak.

Kesenjangan sosial dalam pendidikan tampak sejak akses awal: siapa 
yang dapat mengenyam pendidikan bermutu, siapa yang tertinggal karena 
faktor ekonomi, geografis, atau sosial. Namun persoalan tidak berhenti 
pada akses. Bahkan ketika akses terbuka, kualitas pengalaman belajar 
sering kali tetap timpang. Peserta didik dari kelompok marjinal kerap 
menghadapi kurikulum yang tidak relevan dengan realitas hidupnya, 
metode yang tidak peka terhadap latar belakangnya, dan evaluasi yang 
mengabaikan titik awalnya. Pendidikan semacam ini tampak netral, tetapi 
sejatinya melanggengkan ketidakadilan.

Dalam perspektif Islam, ketimpangan sosial bukan takdir yang harus 
diterima secara pasif. Al-Qur’an secara konsisten mengkritik akumulasi 
kekayaan dan kekuasaan yang berputar di kalangan tertentu saja. Prinsip 
keadilan sosial menuntut intervensi etis dan struktural untuk memasti-
kan bahwa yang lemah tidak terus-menerus tersingkir. Pendidikan Islam 

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 305



yang membebaskan mengambil posisi tegas: ia harus menjadi instrumen 
keberpihakan kepada mereka yang paling terdampak oleh ketimpangan.

Fiqih pendidikan yang membebaskan menolak pendekatan meritok-
rasi semu yang mengabaikan ketidaksetaraan titik awal. Ketika prestasi 
diukur tanpa mempertimbangkan kondisi sosial, pendidikan berisiko 
menyalahkan korban—menganggap kegagalan sebagai akibat kurang-
nya usaha individual, bukan sebagai dampak struktur yang tidak adil. 
Pendidikan yang adil justru peka terhadap konteks dan menyediakan 
dukungan diferensial agar setiap peserta didik memiliki peluang nyata 
untuk berkembang.

Dalam praktik pedagogis, keberpihakan terhadap keadilan sosial 
menuntut kontekstualisasi kurikulum. Materi pembelajaran harus rele-
van dengan realitas hidup peserta didik dan membantu mereka membaca 
struktur ketidakadilan yang memengaruhi kehidupan mereka. Pendidikan 
fiqih, misalnya, tidak cukup membahas zakat sebagai kewajiban ritual, 
tetapi perlu mengaitkannya dengan persoalan kemiskinan struktural, 
distribusi sumber daya, dan tanggung jawab sosial kolektif. Dengan cara 
ini, fiqih menjadi alat kesadaran sosial, bukan sekadar simbol kesalehan.

Pendidikan yang membebaskan juga menuntut kebijakan afirma-
tif dan dukungan sistemik. Bantuan belajar, fleksibilitas evaluasi, dan 
pendekatan pedagogis yang inklusif bukan bentuk pemanjaan, melainkan 
wujud keadilan substantif. Dalam perspektif maqashid syariah, kebijakan 
semacam ini sejalan dengan penjagaan jiwa, akal, dan martabat manu-
sia. Pendidikan tidak boleh mempermalukan keterbatasan, tetapi harus 
menguatkan potensi.

Lebih jauh, pendidikan memiliki peran penting dalam membentuk 
kesadaran kelas dan solidaritas sosial. Peserta didik dari berbagai latar 
belakang perlu diajak memahami bahwa kesenjangan sosial bukan perso-
alan individual semata, melainkan hasil struktur ekonomi dan politik 
tertentu. Kesadaran ini menumbuhkan empati, bukan iri; tanggung jawab 
kolektif, bukan sikap menyalahkan. Pendidikan Islam yang membebaskan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan306



menanamkan nilai ukhuwah dan keadilan sebagai komitmen sosial yang 
nyata.

Dalam jangka panjang, pendidikan yang berpihak pada keadilan 
sosial berkontribusi pada mobilitas sosial yang bermartabat. Ia membuka 
jalan bagi peserta didik dari kelompok marjinal untuk mengembangkan 
kapasitas dan berpartisipasi penuh dalam kehidupan sosial dan ekonomi. 
Namun lebih dari itu, pendidikan juga membentuk peserta didik dari 
kelompok mapan untuk menyadari privilese mereka dan bertanggung 
jawab menggunakannya demi kebaikan bersama. Inilah makna keadilan 
yang melampaui sekadar kesempatan individual.

QS. An-Nahl [16]: 90

عنَِ  وَينَْهَىٰ  بْىَٰ  ٱلقْرُ ذىِ  وإَِيتآَئِ  وٱَلْإِحْسنَِٰ  بٱِلعْدَْلِ  يأَْمرُُ  ٱللهََّ  إِنَّ 

ٱلفْحَْشآَءِ وٱَلمْنُكرَِ وٱَلبْغَْىِ
“Sesungguhnya Allah menyuruh (berbuat) keadilan dan kebajikan serta 
memberi kepada kaum kerabat, dan melarang dari perbuatan keji, 
kemungkaran, dan kezaliman.”

Ayat ini adalah manifesto keadilan sosial Islam. Pendidikan, sebagai 
institusi sosial, tidak boleh netral terhadap ketimpangan. Jika pendidikan 
justru memperlebar jurang antara yang kaya dan miskin, antara pusat dan 
pinggiran, maka ia telah bersekutu dengan baghy (kezaliman). Fiqih pendi-
dikan yang membebaskan menjadikan keadilan sosial sebagai orientasi 
struktural pendidikan, bukan sekadar tema pelajaran.

QS. Al-Hasyr [59]: 7

كىَْ لاَ يكَوُنَ دوُلةًَۢ بيَنَْ ٱلْأَغْنيِآَءِ منِكمُْ
“Agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di antara 
kamu.”

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 307



Ayat ini menolak konsentrasi sumber daya pada segelintir elite. 
Dalam konteks pendidikan, akses terhadap sekolah bermutu, guru berku-
alitas, dan sarana belajar sering kali hanya dinikmati kelompok tertentu. 
Pendidikan yang membebaskan membaca ayat ini sebagai kritik Qur’ani 
terhadap elitisme pendidikan.

Hadits – Kepekaan terhadap Ketimpangan

عٌ �ِ ليَسَْ ٱلمْؤُمْنُِ ٱلذَّىِ يشَْبعَُ وجَاَرهُۥُ جاَئ
“Bukanlah seorang mukmin orang yang kenyang sementara tetangganya 
kelaparan.” ( HR. Al-Bayhaqi dalam Syu‘ab al-Iman, Dinilai hasan oleh para 
ulama)

Hadits ini menegaskan bahwa keimanan memiliki dimensi sosial. 
Dalam pendidikan, analoginya jelas: tidak etis membanggakan prestasi 
institusi sambil menutup mata terhadap peserta didik yang tersingkir 
oleh biaya, akses, atau diskriminasi. Fiqih pendidikan yang membebas-
kan menolak keberhasilan yang dibangun di atas penderitaan yang tak 
terlihat.

Hadits – Pemimpin dan Tanggung Jawab Sosial

 لرِعَيِتَّهِۦِ 
ۭ
ماَ منِْ عبَدٍْۢ يسَْترَعْيِهِ ٱللهَُّ رعَيِةًَّۭ فيَمَوُتُ يوَمَْ يمَوُتُ وهَوَُ غاَشٌّ

َ َنةَّ إِلاَّ حرَمََّ ٱللهَُّ علَيَهِْ ٱلْج
“Tidaklah seorang hamba yang Allah beri amanah memimpin suatu kaum, lalu 
ia mati dalam keadaan menipu rakyatnya, kecuali Allah mengharamkan surga 
baginya.” ( HR. Al-Bukhari, no. 7151, HR. Muslim, no. 142)

Hadits ini memperluas makna kepemimpinan sebagai tanggung jawab 
sosial, termasuk dalam kebijakan pendidikan. Pengelola pendidikan yang 
membiarkan kesenjangan struktural sesungguhnya sedang mengkhianati 
amanah sosial.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan308



Dengan demikian, hubungan antara pendidikan dan kesenjangan sosial 
menegaskan bahwa pendidikan tidak boleh netral terhadap ketidaka-
dilan. Fiqih pendidikan yang membebaskan menempatkan pendidikan 
sebagai kekuatan transformasi sosial—yang berani berpihak, membangun 
kesadaran, dan membuka peluang nyata bagi yang terpinggirkan. Dari 
pemahaman ini, pembahasan akan berlanjut ke subbab pendidikan Islam 
dan demokrasi, untuk mengkaji bagaimana pendidikan yang membebas-
kan menyiapkan manusia yang mampu berpartisipasi secara sadar, adil, 
dan bertanggung jawab dalam kehidupan publik.

Pendidikan Islam dan demokrasi 
Hubungan antara pendidikan Islam dan demokrasi sering dipahami 
secara sempit dan penuh kecurigaan, seolah keduanya berada pada kutub 
yang saling bertentangan. Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, 
pandangan ini perlu diluruskan secara mendasar. Demokrasi tidak dipa-
hami semata sebagai sistem politik elektoral, melainkan sebagai etos kehi-
dupan bersama yang menekankan partisipasi, keadilan, musyawarah, 
dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dalam pengertian ini, 
pendidikan Islam justru memiliki fondasi nilai yang kuat untuk menopang 
demokrasi yang bermoral dan berkeadaban.

Dalam tradisi Islam, prinsip syura (musyawarah) merupakan basis 
normatif bagi partisipasi publik dan pengambilan keputusan bersama. 
Syura menegaskan bahwa kebenaran praktis dalam urusan sosial tidak 
dimonopoli oleh satu pihak, melainkan dicari melalui dialog dan pertim-
bangan kolektif. Pendidikan Islam yang membebaskan menerjemahkan 
prinsip ini ke dalam praktik pedagogis: memberi ruang suara bagi peserta 
didik, melibatkan mereka dalam pengambilan keputusan kelas, dan melatih 
kemampuan berargumentasi secara etis. Dengan demikian, pendidikan 
menjadi laboratorium demokrasi yang hidup, bukan sekadar wacana.

Demokrasi juga menuntut kesadaran hak dan tanggung jawab warga. 
Pendidikan Islam tidak cukup membentuk individu saleh secara personal, 
tetapi juga warga yang bertanggung jawab secara sosial. Peserta didik perlu 

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 309



memahami hak-haknya—hak berpikir, berpendapat, dan berpartisipasi—
sekaligus tanggung jawabnya terhadap keadilan dan kemaslahatan umum. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan menolak model pendidikan yang 
hanya menekankan ketaatan vertikal, tetapi mengabaikan tanggung jawab 
horizontal dalam kehidupan bersama.

Pendidikan Islam dan demokrasi bertemu secara kuat pada penghor-
matan terhadap perbedaan. Masyarakat demokratis ditandai oleh plurali-
tas pandangan, identitas, dan kepentingan. Pendidikan yang membebaskan 
melatih peserta didik untuk mengelola perbedaan secara dewasa—tanpa 
kekerasan, tanpa pengucilan, dan tanpa absolutisme. Tradisi ikhtilaf dalam 
Islam menyediakan kerangka etis yang kaya untuk mendidik sikap toleran 
dan dialogis. Ketika perbedaan dikelola sebagai kekayaan, pendidikan 
berkontribusi pada stabilitas dan keadaban demokrasi.

Namun, pendidikan Islam juga memiliki peran kritis terhadap demo-
krasi. Demokrasi tanpa etika berisiko berubah menjadi tirani mayoritas 
atau proseduralisme kosong. Di sinilah pendidikan Islam memberi kontri-
busi nilai: keadilan substantif, perlindungan kelompok rentan, dan pemba-
tasan kekuasaan oleh prinsip moral. Pendidikan yang membebaskan tidak 
mengajarkan ketaatan buta pada suara mayoritas, tetapi melatih keberanian 
moral untuk mengkritik keputusan publik yang tidak adil. Dengan cara 
ini, pendidikan Islam memperkaya demokrasi dengan kedalaman etis 
dan spiritual.

Dalam praktik kurikulum, pendidikan Islam dan demokrasi dapat 
diintegrasikan melalui pembelajaran kewargaan kritis. Isu-isu publik—
keadilan sosial, kebebasan beragama, kebijakan pendidikan, dan ling-
kungan—dapat menjadi bahan diskusi fiqih dan etika. Peserta didik belajar 
membaca kebijakan publik dengan kacamata maqashid syariah, menilai 
dampaknya bagi martabat manusia, dan merumuskan sikap yang bertang-
gung jawab. Pembelajaran semacam ini menyiapkan peserta didik menjadi 
warga yang sadar, bukan sekadar penonton politik.

Relasi demokrasi dan pendidikan Islam juga tampak dalam struk-
tur institusi pendidikan itu sendiri. Sekolah dan pesantren yang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan310



membebaskan perlu mempraktikkan tata kelola yang partisipatif dan trans-
paran. Keterlibatan peserta didik, guru, dan komunitas dalam pengambilan 
keputusan memperkuat budaya demokratis dan akuntabilitas. Pendidikan 
tidak dapat mengajarkan demokrasi secara kredibel jika institusinya sendiri 
berjalan secara otoriter. Konsistensi antara nilai dan praktik menjadi syarat 
etis yang tak bisa ditawar.

QS. Ash-Shura [42]: 38

وأََمْرهُمُْ شُورىَٰ بيَنْهَمُْ
“Urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara mereka.”

Ayat ini adalah fondasi Qur’ani bagi partisipasi, dialog, dan peng-
ambilan keputusan bersama. Musyawarah (shūrā) bukan sekadar meka-
nisme politik, tetapi nilai pendidikan publik: membiasakan manusia 
mendengar, mempertimbangkan, dan bertanggung jawab atas keputusan 
kolektif. Pendidikan Islam yang membebaskan menjadikan shūrā sebagai 
etos pembelajaran demokratis, bukan hanya tema normatif.

QS. Ali ‘Imran [3]: 159

وشََاورِْهمُْ فىِ ٱلْأَمْرِ
“Dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu.”

Perintah ini ditujukan kepada Nabi Muhammad—pemimpin dengan 
otoritas wahyu—namun tetap diperintahkan bermusyawarah. Ini menun-
jukkan bahwa kekuasaan tertinggi sekalipun tidak meniadakan partisi-
pasi. Dalam pendidikan, ayat ini menolak model otoriter dan mendukung 
pengelolaan sekolah yang partisipatif dan dialogis.

Hadits – Tanggung Jawab Kolektif

ولٌ عنَ رعَّيِتَّهِۦِ ُٔ كُ�لكُّمُْ راَعٍۢ وكَُ�لكُّمُْ مسَْـ

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 311



“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian akan dimintai 
pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” (HR. Al-Bukhari, no. 893, HR. 
Muslim, no. 1829)

Hadits ini menegaskan kepemimpinan partisipatif. Demokrasi 
pendidikan bukan berarti tanpa arah, tetapi berbagi tanggung jawab 
secara bermartabat. Peserta didik, guru, dan masyarakat adalah aktor 
yang memiliki suara dan tanggung jawab moral.

Hadits – Kebebasan Menyampaikan Kebenaran

ٍ أَفضَْلُ ٱلْجهِاَدِ كلَمِةَُ حَقٍّ عنِدَ سُلطْنٍَٰ جاَئرِ
“Jihad yang paling utama adalah menyampaikan kebenaran di hadapan 
penguasa yang zalim.” (HR. Abu Dawud, no. 4344, HR. At-Tirmidzi, no. 2174, 
Dinilai hasan)

Hadits ini menegaskan kebebasan berpendapat sebagai nilai moral. 
Dalam pendidikan, kebebasan menyampaikan kebenaran adalah prasyarat 
pembentukan warga yang kritis dan bertanggung jawab. Pendidikan yang 
membungkam kritik justru melatih kepatuhan buta, bukan demokrasi.

Dengan demikian, pendidikan Islam dan demokrasi bukanlah dua 
dunia yang terpisah, melainkan ruang dialog nilai dan praksis. Pendidikan 
Islam yang membebaskan berkontribusi pada demokrasi yang beradab 
dengan membentuk manusia yang berpikir kritis, beretika, dan berko-
mitmen pada keadilan. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab 
pendidikan dan tanggung jawab sosial, untuk menegaskan bahwa parti-
sipasi demokratis harus diwujudkan dalam tindakan nyata yang berpihak 
pada kemaslahatan bersama, bukan berhenti pada kesadaran dan wacana.

Pendidikan dan tanggung jawab sosial 
Pendidikan yang membebaskan tidak berhenti pada pembentukan kesa-
daran individual, tetapi berlanjut pada tanggung jawab sosial yang nyata. 
Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, tujuan akhir belajar bukan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan312



sekadar keberhasilan personal atau kesalehan privat, melainkan kemam-
puan dan kemauan untuk berkontribusi pada kemaslahatan bersama. 
Pendidikan Islam, dengan demikian, dipahami sebagai proses pemben-
tukan subjek moral yang sadar akan dampak sosial dari pengetahuan, 
pilihan, dan tindakannya.

Dalam perspektif Islam, tanggung jawab sosial berakar pada konsep 
amanah dan khalifah. Manusia diposisikan sebagai penjaga kehidupan 
dan pengelola bumi, bukan sebagai pemilik mutlak yang bebas bertindak 
tanpa pertimbangan etis. Pendidikan yang membebaskan menanamkan 
kesadaran bahwa ilmu adalah amanah yang menuntut pertanggungja-
waban sosial. Peserta didik diajak memahami bahwa setiap pengetahuan 
yang diperoleh membawa implikasi bagi orang lain, lingkungan, dan masa 
depan bersama.

Pendidikan yang mengabaikan dimensi tanggung jawab sosial berisiko 
melahirkan individualisme religius—manusia yang saleh secara personal 
tetapi abai terhadap ketidakadilan di sekitarnya. Dalam konteks ini, fiqih 
sering direduksi menjadi panduan ibadah individual, sementara dimensi 
sosialnya dipinggirkan. Fiqih pendidikan yang membebaskan menolak 
reduksi ini dengan mengembalikan fiqih pada perannya sebagai etika 
kehidupan bersama. Peserta didik diajak melihat hubungan antara ibadah, 
keadilan sosial, dan keberpihakan kepada yang lemah.

Tanggung jawab sosial dalam pendidikan juga menuntut keterlibatan 
aktif dengan realitas masyarakat. Proses belajar tidak boleh terkurung di 
ruang kelas yang steril dari problem sosial. Pendidikan yang membebaskan 
mendorong pembelajaran berbasis pengalaman sosial: pengabdian masya-
rakat, proyek kolaboratif, dan refleksi kritis atas persoalan nyata seperti 
kemiskinan, ketidakadilan gender, kerusakan lingkungan, dan konflik 
sosial. Melalui keterlibatan ini, peserta didik belajar bahwa pengetahuan 
memiliki daya ubah ketika dihubungkan dengan aksi yang bertanggung 
jawab.

Dalam pendidikan fiqih, tanggung jawab sosial berarti mengajarkan 
hukum Islam sebagai instrumen perlindungan dan pemberdayaan, bukan 

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 313



sekadar pengaturan perilaku. Zakat, wakaf, larangan riba, dan prinsip 
keadilan muamalah perlu dibahas dalam konteks struktur ekonomi dan 
dampaknya bagi kelompok rentan. Peserta didik belajar bahwa ketaatan 
kepada Tuhan tidak dapat dipisahkan dari kepedulian terhadap sesama. 
Dengan cara ini, fiqih menjadi bahasa etika sosial yang hidup dan relevan.

Pendidikan yang membebaskan juga menumbuhkan kepekaan moral 
terhadap penderitaan orang lain. Kepekaan ini tidak lahir dari ceramah 
moral semata, tetapi dari proses refleksi dan perjumpaan dengan realitas. 
Ketika peserta didik diajak mendengar suara mereka yang terpinggirkan 
dan merefleksikan posisinya sendiri, tumbuhlah empati yang kritis—
empati yang mendorong tindakan, bukan sekadar simpati pasif. Inilah 
bentuk tanggung jawab sosial yang matang secara etis.

Dalam konteks kelembagaan, pendidikan Islam yang membebaskan 
perlu mengembangkan budaya tanggung jawab sosial. Sekolah dan pesan-
tren tidak hanya menjadi pusat transfer ilmu, tetapi juga aktor sosial yang 
peka terhadap kebutuhan komunitasnya. Keterlibatan institusi pendidikan 
dalam isu-isu sosial—melalui advokasi, layanan publik, dan kolaborasi 
komunitas—menjadi teladan konkret bagi peserta didik tentang bagaimana 
ilmu dan nilai diwujudkan dalam praksis.

Lebih jauh, tanggung jawab sosial juga mencakup keberanian untuk 
bersikap kritis terhadap struktur yang tidak adil. Pendidikan yang 
membebaskan tidak mendidik kepatuhan pasif terhadap ketimpangan, 
tetapi melatih keberanian moral untuk menyuarakan kebenaran secara 
beradab. Peserta didik belajar bahwa tanggung jawab sosial kadang menun-
tut sikap tidak populer, tetapi etis. Inilah warisan profetik yang harus 
dihidupkan dalam pendidikan Islam.

QS. Al-Ma’un [107]: 1–3

۝ ولَاَ  ۝ فذَلَٰكَِ ٱلذَّىِ يدَعُُّ ٱليْتَيِمَ  أَرءَيَتَْ ٱلذَّىِ يكُذَبُِّ بٱِلديِّنِ 

يَحضُُّ علَىَٰ طَعاَمِ ٱلمْسِْكِينِ

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan314



“Tahukah kamu orang yang mendustakan agama? Itulah orang yang 
menghardik anak yatim dan tidak mendorong memberi makan orang miskin.”

Surah ini memberikan kriteria sosial bagi keimanan. Agama yang 
tidak melahirkan kepedulian sosial justru dipandang sebagai pendustaan 
agama itu sendiri. Dalam konteks pendidikan, ayat ini menegaskan bahwa 
ilmu dan kesalehan yang terlepas dari tanggung jawab sosial adalah 
kesalehan palsu. Fiqih pendidikan yang membebaskan membaca Al-Ma’un 
sebagai kritik keras terhadap pendidikan yang elitis dan apolitis secara 
sosial.

QS. Al-Qasas [28]: 77

وأََحْسِن كَمآَ أَحْسنََ ٱللهَُّ إِليَكَْ ولَاَ تبَغِْ ٱلفْسَاَدَ فىِ ٱلْأَرْضِ
“Berbuat baiklah sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu, dan 
janganlah kamu berbuat kerusakan di muka bumi.”

Ayat ini menghubungkan ilmu, nikmat, dan tanggung jawab sosial. 
Pendidikan adalah nikmat yang menuntut balasan etis berupa kontribusi 
sosial. Pendidikan yang membebaskan menanamkan kesadaran bahwa 
pengetahuan adalah amanah untuk memperbaiki kehidupan, bukan 
alat eskalasi ego dan status.

Hadits – Manusia Terbaik adalah yang Bermanfaat

خيَرُْ ٱلناَّسِ أَنفْعَهُمُْ للِناَّسِ
“Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia lainnya.” 
(HR. Ahmad, no. 12403, Dinilai hasan)

Hadits ini memberikan parameter keberhasilan pendidikan manu-
sia: manfaat sosial. Ilmu yang tidak memberi manfaat bagi sesama belum 
mencapai tujuan etiknya. Fiqih pendidikan yang membebaskan menjadi-
kan hadits ini sebagai indikator keberhasilan output pendidikan.

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 315



Hadits – Tanggung Jawab Sosial Kolektif

منَْ لاَ يهَتْمَُّ بأَِمْرِ ٱلمْسُْلمِيِنَ فلَيَسَْ منِْهمُْ
“Barang siapa tidak peduli terhadap urusan kaum Muslimin, maka ia bukan 
bagian dari mereka.” (HR. Al-Hakim dalam Al-Mustadrak, Dinilai hasan oleh 
banyak ulama)

Hadits ini menegaskan bahwa kepedulian sosial adalah syarat 
keanggotaan moral dalam komunitas beriman. Pendidikan Islam yang 
membebaskan menolak sikap individualistik dan menumbuhkan kepekaan 
terhadap problem kolektif.

Dengan demikian, pendidikan dan tanggung jawab sosial menegaskan 
bahwa ilmu tanpa kepedulian adalah kekosongan moral. Fiqih pendi-
dikan yang membebaskan membentuk manusia yang tidak hanya cerdas 
dan saleh, tetapi juga peduli, berani, dan bertanggung jawab terhadap 
kehidupan bersama. Dari sini, pembahasan akan berlanjut ke subbab 
pendidikan untuk keberlanjutan peradaban, untuk menegaskan bahwa 
tanggung jawab sosial pendidikan tidak hanya bersifat jangka pendek, 
tetapi juga menyangkut masa depan manusia dan bumi secara keseluruhan.

Pendidikan untuk keberlanjutan peradaban 
Pendidikan yang membebaskan tidak hanya berorientasi pada kebutuhan 
generasi kini, tetapi juga memikul tanggung jawab etis terhadap keberlan-
jutan peradaban. Dalam fiqih pendidikan yang membebaskan, keberlan-
jutan dipahami bukan sekadar sebagai kelangsungan institusi atau tradisi, 
melainkan sebagai kemampuan manusia merawat kehidupan, nilai, dan 
bumi agar tetap layak dihuni secara bermartabat oleh generasi mendatang. 
Pendidikan Islam, dengan demikian, ditempatkan dalam horizon waktu 
yang panjang—melampaui kepentingan jangka pendek dan pragmatisme 
sesaat.

Dalam perspektif Islam, keberlanjutan peradaban berakar pada konsep 
amanah lintas generasi. Manusia tidak hidup sendirian di masanya, 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan316



melainkan mewarisi bumi dan nilai dari generasi sebelumnya, serta berke-
wajiban menyerahkannya dalam kondisi yang lebih baik kepada generasi 
berikutnya. Pendidikan yang membebaskan menanamkan kesadaran histo-
ris dan futuristik ini, agar peserta didik memahami bahwa pilihan-pilihan 
hari ini—dalam ekonomi, teknologi, lingkungan, dan budaya—memiliki 
dampak jangka panjang yang tidak dapat diabaikan.

Pendidikan untuk keberlanjutan peradaban menuntut perluasan 
horizon etis. Peserta didik diajak berpikir melampaui kepentingan diri 
dan kelompoknya, menuju kepentingan kemanusiaan dan kehidupan 
secara luas. Dalam pendidikan fiqih, hal ini berarti membaca hukum Islam 
dengan kacamata maqashid yang mencakup penjagaan kehidupan (hifz 
al-nafs), akal (hifz al-‘aql), dan lingkungan sebagai ruang hidup bersama. 
Fiqih tidak lagi dipahami semata sebagai pengatur relasi antarindividu, 
tetapi sebagai etika peradaban.

Salah satu tantangan terbesar keberlanjutan peradaban saat ini adalah 
krisis ekologis. Pendidikan Islam yang membebaskan tidak dapat bersi-
kap netral terhadap kerusakan lingkungan. Peserta didik perlu mema-
hami bahwa eksploitasi alam tanpa batas bertentangan dengan amanah 
kekhalifahan dan prinsip keadilan antargenerasi. Pendidikan fiqih yang 
relevan mengaitkan nilai-nilai tauhid dan keadilan dengan praktik ramah 
lingkungan, konsumsi berkelanjutan, dan tanggung jawab ekologis sebagai 
bagian dari ibadah sosial.

Keberlanjutan peradaban juga bergantung pada ketahanan nilai dan 
institusi sosial. Pendidikan yang membebaskan membangun kemampuan 
berpikir kritis dan adaptif, agar nilai-nilai keadilan, rahmah, dan tang-
gung jawab dapat terus hidup dalam konteks yang berubah. Pendidikan 
yang kaku dan dogmatis mungkin mampu melestarikan bentuk, tetapi 
gagal menjaga makna. Sebaliknya, pendidikan yang reflektif dan dialogis 
memungkinkan nilai-nilai Islam tetap relevan tanpa kehilangan prinsip.

Dalam dimensi budaya dan pengetahuan, pendidikan untuk keber-
lanjutan peradaban menuntut transmisi kritis tradisi. Peserta didik 
tidak hanya mewarisi tradisi, tetapi diajak memahami, menilai, dan 

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 317



mengembangkannya. Tradisi diperlakukan sebagai sumber kebijaksanaan, 
bukan beban yang membatasi kreativitas. Dengan cara ini, pendidikan 
Islam melahirkan generasi yang menghormati masa lalu tanpa terjebak 
nostalgia, dan menyongsong masa depan tanpa kehilangan akar nilai.

Keberlanjutan peradaban juga memerlukan ketahanan sosial dan 
kohesi komunitas. Pendidikan yang membebaskan menanamkan nilai 
solidaritas, dialog lintas perbedaan, dan resolusi konflik secara damai. 
Dalam dunia yang semakin terfragmentasi, kemampuan ini menjadi kunci 
keberlanjutan kehidupan bersama. Pendidikan Islam yang menumbuhkan 
empati dan tanggung jawab kolektif berkontribusi langsung pada stabilitas 
dan keadaban peradaban.

Dalam kerangka kelembagaan, pendidikan untuk keberlanjutan pera-
daban menuntut visi jangka panjang dan kebijakan yang berorientasi 
masa depan. Sekolah dan pesantren perlu menata kurikulum, budaya, 
dan tata kelola yang tidak hanya responsif terhadap tuntutan sesaat, tetapi 
juga konsisten dengan tujuan kemanusiaan dan ekologis. Fiqih pendidikan 
yang membebaskan menjadi landasan etis bagi pengambilan keputusan 
strategis ini.

QS. Al-Baqarah [2]: 30

ًۭ إِنىِّ جاَعلٌِۭ فىِ ٱلْأَرْضِ خلَيِفةَ
“Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di bumi.”

Ayat ini menegaskan mandat peradaban manusia sebagai khalifah—
penjaga, pengelola, dan pemakmur bumi. Pendidikan dalam Islam tidak 
pernah netral terhadap masa depan; ia adalah instrumen pewarisan 
amanah kekhalifahan. Fiqih pendidikan yang membebaskan membaca 
ayat ini sebagai dasar bahwa pendidikan harus menyiapkan manusia 
berkesadaran ekologis, sosial, dan moral, bukan sekadar tenaga kerja 
jangka pendek.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan318



QS. Ar-Rum [30]: 41

ظَهرََ ٱلفْسَاَدُ فىِ ٱلبْرَِّ وٱَلبْحَْرِ بمِاَ كَسبَتَْ أَيدْىِ ٱلناَّسِ
“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan oleh perbuatan 
tangan manusia.”

Ayat ini adalah kritik peradaban yang sangat relevan dengan krisis 
lingkungan dan kemanusiaan modern. Kerusakan bukan takdir alam, mela-
inkan akibat pilihan manusia—termasuk pilihan pendidikan. Pendidikan 
yang hanya mengejar pertumbuhan ekonomi tanpa etika telah berkontri-
busi pada krisis ekologis dan sosial global. Pendidikan yang membebas-
kan harus berani melakukan koreksi arah peradaban.

Hadits – Menanam untuk Masa Depan

يغَرْسِهَاَ  أَنْ  ٱسْتطَاَعَ  فإَِنِ  فسَِيلةٌَۭ  أَحدَكِمُْ  يدَِ  وفَىِ  ٱلسَّاعةَُ  قاَمتَِ  إِن 

فلَيْغَرْسِهْاَ
“Jika kiamat terjadi sementara di tangan salah seorang dari kalian ada benih 
tanaman, maka jika ia mampu menanamnya, tanamlah.” (HR. Ahmad, no. 
12491, Dinilai hasan)

Hadits ini adalah manifesto etika keberlanjutan. Bahkan ketika masa 
depan tampak tertutup, Islam tetap memerintahkan tindakan konstruktif 
dan harapan. Dalam pendidikan, hadits ini menegaskan bahwa mendidik 
adalah investasi peradaban, bukan proyek instan.

Hadits – Larangan Merusak

َ لاَ ضرَرََ ولَاَ ضرِاَر
“Tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh saling membahayakan.” 
(HR. Ibn Majah, no. 2340, Dinilai hasan)

Kaidah ini menjadi prinsip etis universal. Pendidikan yang mengha-
silkan eksploitasi alam, ketimpangan sosial, atau kekerasan struktural telah 

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 319



melanggar kaidah ini. Fiqih pendidikan yang membebaskan menjadikan 
prinsip la darar sebagai filter etis kebijakan dan kurikulum.

Dengan demikian, pendidikan untuk keberlanjutan peradaban mene-
gaskan bahwa membebaskan manusia berarti memampukan mereka 
merawat masa depan. Pendidikan Islam yang membebaskan tidak mence-
tak generasi yang hanya mampu bertahan, tetapi generasi yang mampu 
menjaga, memperbaiki, dan memperindah kehidupan bersama. Dari 
kesadaran inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir Bab 14, 
yaitu manusia merdeka dan masyarakat beradab, untuk merangkum 
bagaimana pendidikan yang membebaskan bermuara pada tatanan sosial 
yang adil, berkelanjutan, dan bermartabat.

Manusia merdeka dan masyarakat beradab 
Seluruh bangunan fiqih pendidikan yang membebaskan pada akhirnya 
bermuara pada satu tujuan besar: melahirkan manusia merdeka yang 
mampu membangun masyarakat beradab. Kemerdekaan dalam konteks 
ini tidak dipahami sebagai kebebasan tanpa batas, melainkan sebagai 
kemampuan manusia untuk berpikir, memilih, dan bertindak secara sadar, 
bertanggung jawab, dan bermoral. Pendidikan Islam yang membebaskan 
tidak mencetak manusia yang sekadar patuh, tetapi manusia yang mampu 
memaknai ketaatan sebagai pilihan etis yang lahir dari kesadaran.

Manusia merdeka adalah manusia yang tidak diperbudak oleh keta-
kutan, kebodohan, dan ketergantungan struktural. Ia mampu menggu-
nakan akalnya secara kritis, nuraninya secara jujur, dan imannya secara 
dewasa. Pendidikan yang membebaskan menumbuhkan kemerdekaan 
batin ini dengan membuka ruang dialog, refleksi, dan pengalaman belajar 
yang bermakna. Dalam pendidikan fiqih, kemerdekaan berarti memahami 
hukum sebagai panduan hidup yang memuliakan manusia, bukan sebagai 
instrumen penjinakan yang membungkam nalar.

Kemerdekaan individu selalu berkelindan dengan tanggung jawab 
sosial. Manusia merdeka tidak hidup untuk dirinya sendiri, tetapi 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan320



menyadari keterikatannya dengan orang lain dan dengan kehidupan 
bersama. Pendidikan Islam yang membebaskan menanamkan kesadaran 
bahwa kebebasan sejati hanya bermakna ketika digunakan untuk memper-
juangkan keadilan, melindungi yang lemah, dan merawat kehidupan. 
Dengan cara ini, kemerdekaan tidak berubah menjadi egoisme, tetapi 
menjadi sumber solidaritas.

Masyarakat beradab lahir dari akumulasi manusia-manusia merdeka 
yang terhubung oleh nilai bersama. Peradaban tidak dibangun oleh kepa-
tuhan massal, melainkan oleh warga yang sadar, kritis, dan beretika. 
Pendidikan yang membebaskan berkontribusi pada pembentukan budaya 
dialog, penghormatan terhadap perbedaan, dan penyelesaian konflik secara 
adil. Nilai-nilai ini menjadi fondasi peradaban yang tidak rapuh dihadapkan 
pada perubahan dan krisis.

Dalam konteks Islam, masyarakat beradab mencerminkan tujuan 
maqashid syariah: terjaganya kehidupan, akal, martabat, dan keadilan. 
Pendidikan fiqih yang membebaskan menghubungkan ibadah dengan etika 
sosial, dan kesalehan dengan tanggung jawab publik. Masyarakat beradab 
bukan masyarakat yang seragam dalam praktik, tetapi masyarakat yang 
mampu hidup bersama secara bermartabat dalam keberagaman.

Pendidikan yang menumbuhkan manusia merdeka juga melahirkan 
keberanian moral. Keberanian ini tampak dalam kemampuan untuk 
berkata benar meskipun sulit, menolak ketidakadilan meskipun berisiko, 
dan memperjuangkan kemaslahatan meskipun tidak populer. Pendidikan 
Islam yang membebaskan tidak menghindari konflik nilai, tetapi memper-
siapkan peserta didik untuk menghadapinya secara dewasa dan beradab. 
Inilah warisan profetik yang hidup dalam praksis pendidikan.

Lebih jauh, manusia merdeka adalah manusia yang mampu belajar 
sepanjang hayat. Ia tidak terikat pada dogma beku atau identitas sempit, 
tetapi terbuka terhadap pembaruan tanpa kehilangan prinsip. Pendidikan 
yang membebaskan menanamkan kecintaan pada ilmu, kerendahan hati 
intelektual, dan kesadaran akan keterbatasan manusia. Sikap inilah yang 
menjaga peradaban tetap dinamis dan manusiawi.

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 321



QS. Al-Balad [90]: 10–13

۝ ومَآَ أَدْرىَكَٰ ماَ ٱلعْقَبَةَُ  ۝ فلَاَ ٱقتْحََمَ ٱلعْقَبَةََ  وهَدَيَنْهَُٰ ٱلنجَّدْيَنِْ 

ٍۢ ۝ فكَُّ رقَبَةَ
“Dan Kami telah menunjukkan kepadanya dua jalan. Tetapi dia tidak 
menempuh jalan yang mendaki dan sukar itu. Tahukah kamu apa jalan yang 
mendaki dan sukar itu? (yaitu) membebaskan manusia dari perbudakan.”

Ayat ini menegaskan bahwa kebebasan manusia adalah proyek moral 
yang menuntut keberanian dan kesadaran. Pembebasan (fakku raqabah) 
tidak berhenti pada penghapusan belenggu fisik, tetapi meluas pada pembe-
basan dari ketakutan, kebodohan, dan penindasan struktural. Pendidikan 
yang membebaskan memaknai ayat ini sebagai mandat untuk melahirkan 
manusia merdeka yang sanggup memilih jalan kebaikan secara sadar.

QS. An-Nahl [16]: 97

ًۭ ًۭا منِّ ذكَرٍَ أَوْ أُنثىَٰ وهَوَُ مؤُمْنٌِۭ فلَنَحُْييِنَهَّۥُ حَيوَةًٰۭ طَيبِّةَ منَْ عمَلَِ صَلٰحِ
“Barang siapa beramal saleh, baik laki-laki maupun perempuan, sedang ia 
beriman, niscaya Kami berikan kepadanya kehidupan yang baik.”

Ayat ini menautkan iman, kebebasan bertindak, dan kualitas kehi-
dupan sosial. Hayatan thayyibah bukan sekadar kesejahteraan material, 
tetapi kehidupan yang bermartabat, adil, dan beradab. Pendidikan Islam 
yang membebaskan bertujuan menyiapkan manusia yang mampu beramal 
saleh secara sadar dalam ruang sosial yang plural dan dinamis.

Hadits – Kemuliaan Akhlak sebagai Ukuran

إِنَّ منِْ خِياَركِمُْ أَحْسنَكَمُْ أَخلْاَقاً
“Sesungguhnya orang terbaik di antara kalian adalah yang paling baik 
akhlaknya.” (HR. Al-Bukhari, no. 3559, HR. Muslim, no. 2321)

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan322



Hadits ini menegaskan bahwa kemerdekaan sejati bermu indicated 
pada kualitas akhlak, bukan pada klaim kebebasan semata. Manusia 
merdeka bukan manusia yang bebas tanpa batas, tetapi manusia yang 
mampu mengelola kebebasannya untuk kebaikan bersama. Pendidikan 
yang membebaskan mengarahkan kebebasan pada tanggung jawab etis.

Hadits – Solidaritas Sosial sebagai Ciri Masyarakat Beradab

مثَلَُ ٱلمْؤُمْنِيِنَ فىِ توَاَدهِّمِْ وتَرَاَحمُهِمِْ وتَعَاَطُفهِمِْ مثَلَُ ٱلْجسَدَِ ٱلوْاَحِدِ
“Perumpamaan orang-orang beriman dalam saling mencintai, menyayangi, 
dan berempati adalah seperti satu tubuh.” (HR. Al-Bukhari, no. 6011, HR. 
Muslim, no. 2586)

Hadits ini melukiskan masyarakat beradab sebagai komunitas yang 
hidup dalam empati dan solidaritas. Pendidikan yang membebaskan tidak 
berhenti pada pembentukan individu kritis, tetapi melangkah lebih jauh: 
membangun tatanan sosial yang saling menjaga dan memuliakan.

Dengan demikian, hubungan antara manusia merdeka dan masyarakat 
beradab menegaskan bahwa pendidikan adalah proyek peradaban jangka 
panjang. Fiqih pendidikan yang membebaskan tidak hanya menjawab 
persoalan pedagogis, tetapi juga menawarkan arah etis bagi kehidupan 
bersama. Dari sini, buku ini akan melangkah ke Bab 15, Manifesto Fiqih 
Pendidikan yang Membebaskan, sebagai penegasan sintesis konseptual, 
arah perubahan, dan strategi implementasi dari seluruh gagasan yang 
telah dibangun.

Pendidikan, Keadilan Sosial, dan Peradaban 323



Fiqih Pendidikan yang Membebaskan324



BAB 15
MANIFESTO FIQIH PENDIDIKAN  

YANG MEMBEBASKAN

Bab 15 merupakan puncak reflektif sekaligus titik tolak praksis dari selu-
ruh bangunan pemikiran dalam buku ini. Setelah menelusuri fondasi 
teologis, epistemologis, pedagogis, sosial, dan peradaban, kini tiba saatnya 
merumuskan manifesto—sebuah pernyataan sikap, arah, dan komitmen 
etik—tentang apa yang dimaksud dengan fiqih pendidikan yang membe-
baskan dan ke mana ia hendak diarahkan. Manifesto ini tidak dimaksudkan 
sebagai dokumen ideologis yang tertutup, melainkan sebagai undangan 
intelektual dan moral untuk bergerak bersama.

Manifesto fiqih pendidikan yang membebaskan lahir dari kegelisahan 
atas praktik pendidikan yang sering kali kehilangan ruh kemanusiaannya. 
Pendidikan agama, yang seharusnya menjadi ruang pemuliaan akal dan 
nurani, kerap terjebak dalam formalisme, ketakutan, dan kepatuhan semu. 

325



Fiqih—sebagai warisan intelektual Islam yang kaya—tidak jarang diper-
sempit menjadi instrumen kontrol, bukan sumber kebijaksanaan. Bab ini 
berangkat dari kesadaran bahwa fiqih perlu dikembalikan ke fungsi etis 
dan pembebasannya.

Manifesto ini juga merupakan jawaban atas tantangan zaman. Dunia 
hari ini ditandai oleh krisis makna, ketimpangan sosial, polarisasi identitas, 
dan kerusakan ekologis. Dalam konteks ini, pendidikan Islam tidak cukup 
bersikap defensif atau nostalgik. Ia dituntut untuk hadir secara relevan, 
kritis, dan transformatif. Fiqih pendidikan yang membebaskan mena-
warkan kerangka untuk menjawab tantangan tersebut tanpa kehilangan 
akar nilai tauhid, keadilan, dan rahmah.

Bab ini menegaskan bahwa pembebasan dalam pendidikan bukan-
lah slogan, melainkan kerja konseptual dan praksis yang konsisten. 
Pembebasan menuntut keberanian untuk mengkritik tradisi yang 
membeku, menata ulang relasi kuasa, dan merancang sistem pembela-
jaran yang manusiawi. Manifesto ini merangkum prinsip-prinsip kunci 
yang telah dibahas sebelumnya dan menerjemahkannya ke dalam arah 
kebijakan, strategi implementasi, dan sikap etis yang dapat dihidupi oleh 
pendidik, institusi, dan masyarakat.

Manifesto fiqih pendidikan yang membebaskan juga menolak klaim 
finalitas. Ia disusun dengan kesadaran bahwa ijtihad pedagogis harus terus 
berlangsung. Setiap konteks sosial, budaya, dan historis menghadirkan 
tantangan baru yang menuntut pembacaan ulang nilai dan metode. Karena 
itu, manifesto ini bersifat terbuka—menjadi kerangka kerja yang dapat 
dikembangkan, dikritik, dan diperkaya oleh pengalaman nyata pendidikan 
di sekolah, pesantren, dan ruang belajar lainnya.

Bab 15 akan dibahas melalui lima subbab: sintesis konseptual fiqih 
pendidikan pembebasan; arah baru pendidikan Islam; strategi implemen-
tasi di sekolah dan pesantren; tantangan dan resistensi perubahan; serta 
pendidikan sebagai ibadah pembebasan manusia. Setiap subbab bertu-
juan menjembatani gagasan dan tindakan, agar fiqih pendidikan yang 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan326



membebaskan tidak berhenti sebagai wacana akademik, tetapi menjadi 
gerakan etis yang hidup.

Dengan memasuki Bab 15, buku ini mengajak pembaca untuk meng-
ambil posisi. Tidak ada pendidikan yang netral; setiap praktik pendidikan 
selalu berpihak—entah pada pembebasan atau penjinakan. Manifesto ini 
mengajak pendidik, pengambil kebijakan, dan masyarakat luas untuk berpi-
hak secara sadar pada pendidikan yang memuliakan manusia, menum-
buhkan kesadaran, dan merawat peradaban.

Dari pengantar ini, pembahasan akan berlanjut ke subbab pertama, 
sintesis konseptual fiqih pendidikan pembebasan, sebagai upaya merang-
kum seluruh argumen dan prinsip yang telah dibangun menjadi kerangka 
utuh yang koheren, aplikatif, dan berorientasi masa depan.

Sintesis konseptual fiqih pendidikan pembebasan 
Sintesis konseptual fiqih pendidikan pembebasan merupakan upaya 
merangkum seluruh gagasan yang telah dibangun sepanjang buku ini 
ke dalam kerangka utuh yang koheren, berakar pada tradisi Islam, 
dan responsif terhadap tantangan zaman. Sintesis ini tidak dimaksud-
kan untuk menyederhanakan kompleksitas, melainkan untuk menegas-
kan benang merah yang menghubungkan tauhid, fiqih, pendidikan, dan 
pembebasan manusia sebagai satu kesatuan etis dan peradaban.

Pada titik paling dasar, fiqih pendidikan pembebasan berangkat dari 
tauhid sebagai fondasi kebebasan. Tauhid menegaskan bahwa hanya 
Tuhan yang absolut, sementara seluruh otoritas manusia bersifat relatif dan 
terbatas. Kesadaran tauhid ini membebaskan manusia dari penghambaan 
kepada sesama manusia, tradisi yang membeku, dan sistem yang menindas. 
Dalam pendidikan, tauhid menolak absolutisme guru, kurikulum, dan 
institusi, serta membuka ruang bagi dialog, kritik, dan ijtihad pedagogis 
yang bertanggung jawab.

Fiqih, dalam kerangka ini, dipahami sebagai produk ijtihad manu-
sia yang historis dan kontekstual, bukan sebagai representasi langsung 

Manifesto Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 327



kehendak Tuhan yang kebal kritik. Kesadaran historis ini memungkinkan 
fiqih berfungsi sebagai panduan etis yang hidup, bukan hukum beku yang 
menutup kemungkinan pembaruan. Dalam pendidikan, pemahaman ini 
membebaskan peserta didik dari ketakutan berpikir dan menumbuhkan 
keberanian intelektual untuk memahami hukum sebagai proses penalaran 
moral yang berorientasi pada kemaslahatan.

Sintesis ini juga menempatkan manusia sebagai subjek pendidikan, 
bukan objek penjinakan. Peserta didik dipahami sebagai makhluk berakal, 
bermartabat, dan berpotensi tumbuh. Hak berpikir, bertanya, berbeda, 
dan gagal diakui sebagai bagian dari proses belajar yang sah dan perlu. 
Pendidikan tidak lagi berfungsi untuk mencetak kepatuhan semu, tetapi 
untuk menumbuhkan kesadaran, tanggung jawab, dan kemerdekaan batin. 
Inilah inti pembebasan pedagogis.

Dalam dimensi relasional, sintesis fiqih pendidikan pembebasan 
menegaskan peran guru sebagai murabbi, fasilitator, dan teladan etis. 
Otoritas pedagogis dimurnikan dari hasrat dominasi dan diarahkan pada 
pelayanan pembelajaran. Relasi dialogis menjadi medium utama pendi-
dikan, karena melalui dialog pengetahuan menjadi hidup dan martabat 
manusia terjaga. Kekuasaan pedagogis dijalankan sebagai amanah, bukan 
alat kontrol.

Secara sistemik, sintesis ini menuntut keselarasan antara kurikulum, 
metode, dan evaluasi dengan tujuan pembebasan. Kurikulum berbasis 
maqashid memberi arah kemanusiaan; integrasi ilmu agama dan sains 
menguatkan nalar utuh; metode dialogis–reflektif menumbuhkan kesa-
daran; dan evaluasi autentik tanpa penindasan menjaga martabat peserta 
didik. Sistem pendidikan tidak lagi dinilai dari kepatuhan prosedural 
semata, tetapi dari dampaknya terhadap pertumbuhan manusia.

Dalam horizon sosial, fiqih pendidikan pembebasan menegaskan 
bahwa pendidikan adalah alat keadilan sosial dan pembentuk pera-
daban. Pendidikan tidak netral terhadap kesenjangan, ketidakadilan, 
dan kerusakan lingkungan. Ia harus berpihak pada yang lemah, menum-
buhkan tanggung jawab sosial, dan menyiapkan manusia yang mampu 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan328



berpartisipasi secara etis dalam kehidupan demokratis. Pembebasan peda-
gogis bermuara pada transformasi sosial yang bermartabat.

Sintesis ini juga menegaskan bahwa pembebasan tidak berarti rela-
tivisme tanpa nilai. Sebaliknya, fiqih pendidikan pembebasan berpijak 
pada nilai-nilai normatif yang kuat: tauhid, keadilan, rahmah, amanah, 
dan maqashid syariah. Nilai-nilai inilah yang menjadi kompas etis dalam 
menghadapi perubahan dan perbedaan. Pembebasan diarahkan, bukan 
liar; kritis, bukan nihilistik.

Sintesis konseptual fiqih pendidikan pembebasan dapat dipahami 
sebagai paradigma pendidikan Islam yang memanusiakan manusia, 
memerdekakan akal, dan memuliakan kehidupan. Paradigma ini tidak 
meniadakan tradisi, tetapi menghidupkannya; tidak menolak otoritas, 
tetapi memurnikannya; tidak menghindari perubahan, tetapi mengarah-
kannya. Dari sintesis inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab arah 
baru pendidikan Islam, untuk merumuskan implikasi strategis dan visi 
masa depan pendidikan Islam yang konsisten dengan paradigma pembe-
basan ini.

Arah baru pendidikan Islam 
Arah baru pendidikan Islam yang ditawarkan oleh fiqih pendidikan yang 
membebaskan bukanlah sekadar pembaruan teknis atau penyesuaian 
kurikulum, melainkan pergeseran paradigma tentang tujuan, cara, dan 
orientasi pendidikan itu sendiri. Pendidikan Islam tidak lagi dipahami 
terutama sebagai mekanisme transmisi norma dan tradisi, tetapi sebagai 
proyek pembentukan manusia merdeka yang mampu berpikir kritis, 
bertindak etis, dan bertanggung jawab terhadap kehidupan bersama.

Arah baru ini berangkat dari kesadaran bahwa tantangan pendidikan 
Islam hari ini tidak hanya bersifat internal—seperti metodologi pengajaran 
atau kelengkapan materi—tetapi juga bersifat struktural dan peradaban. 
Globalisasi pengetahuan, perkembangan teknologi, krisis ekologis, ketim-
pangan sosial, dan polarisasi identitas menuntut pendidikan Islam untuk 

Manifesto Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 329



hadir secara lebih reflektif dan transformatif. Pendidikan yang hanya 
berfokus pada pelestarian bentuk lama tanpa dialog dengan realitas berisiko 
kehilangan relevansi sosial dan daya ubahnya.

Dalam arah baru ini, pendidikan Islam diarahkan untuk menum-
buhkan kesadaran, bukan sekadar kepatuhan. Kepatuhan yang tidak 
disertai pemahaman dan refleksi mudah rapuh ketika berhadapan dengan 
kompleksitas kehidupan. Sebaliknya, kesadaran yang dibangun melalui 
dialog, refleksi, dan pengalaman etis melahirkan komitmen yang lebih 
tahan uji. Fiqih pendidikan yang membebaskan menempatkan kesadaran 
moral sebagai tujuan utama pembelajaran, karena dari sanalah lahir tang-
gung jawab yang otentik.

Arah baru pendidikan Islam juga menuntut reposisi fiqih dalam 
pendidikan. Fiqih tidak lagi ditempatkan sebagai kumpulan larangan dan 
kewajiban yang menekan, tetapi sebagai kerangka etis yang membantu 
manusia menavigasi kehidupan dengan adil dan bijaksana. Pendidikan fiqih 
diarahkan pada pemahaman maqashid, penalaran hukum, dan kepekaan 
konteks, sehingga peserta didik mampu melakukan ijtihad praktis dalam 
kehidupan sehari-hari. Dengan cara ini, fiqih kembali menjadi ilmu yang 
hidup dan membebaskan.

Dalam dimensi pedagogis, arah baru ini menegaskan pentingnya 
pendidikan dialogis, inklusif, dan kontekstual. Perbedaan pandangan, 
latar belakang, dan pengalaman tidak dipandang sebagai ancaman, mela-
inkan sebagai sumber belajar. Pendidikan Islam yang membebaskan 
membentuk ruang aman bagi pertanyaan dan perbedaan, karena dari 
sanalah nalar dan empati berkembang. Sikap ini sekaligus memperkuat 
daya tahan pendidikan Islam terhadap ekstremisme dan intoleransi.

Arah baru pendidikan Islam juga menuntut integrasi nilai dan kompe-
tensi. Pendidikan tidak boleh terjebak pada dikotomi antara kesalehan 
dan kecakapan. Manusia merdeka yang diidealkan oleh fiqih pendidikan 
yang membebaskan adalah manusia yang saleh secara etis dan kompeten 
secara intelektual serta sosial. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan330



mengembangkan literasi sains, teknologi, dan sosial yang berlandaskan 
nilai tauhid, keadilan, dan rahmah.

Dalam skala institusional, arah baru ini mendorong reformasi tata 
kelola pendidikan. Sekolah dan pesantren perlu menata ulang budaya 
organisasinya agar selaras dengan nilai pembebasan: partisipatif, transpa-
ran, dan akuntabel. Otoritarianisme struktural yang menutup ruang dialog 
bertentangan dengan visi pendidikan yang memerdekakan. Pendidikan 
Islam tidak dapat mengajarkan kebebasan berpikir secara kredibel jika 
institusinya sendiri berjalan secara represif.

Lebih jauh, arah baru pendidikan Islam menegaskan peran strategis 
pendidikan dalam transformasi sosial. Pendidikan tidak boleh puas mela-
hirkan individu yang “selamat” secara personal, tetapi harus menyiapkan 
warga yang mampu terlibat aktif dalam perjuangan keadilan, perdamaian, 
dan keberlanjutan peradaban. Dengan orientasi ini, pendidikan Islam 
kembali pada misi profetiknya: menghadirkan nilai-nilai ilahi dalam reali-
tas sosial secara membebaskan dan memanusiakan.

Arah baru pendidikan Islam yang dirumuskan dalam fiqih pendidikan 
yang membebaskan adalah arah yang berani, reflektif, dan berorientasi 
masa depan. Ia menolak nostalgia yang membeku dan pragmatisme 
kosong, dengan memilih jalan ijtihad pedagogis yang berakar pada nilai dan 
terbuka pada perubahan. Dari arah inilah pembahasan akan berlanjut ke 
subbab strategi implementasi di sekolah dan pesantren, untuk menjawab 
pertanyaan praktis tentang bagaimana paradigma pembebasan ini dapat 
diwujudkan secara konkret dalam kehidupan pendidikan sehari-hari.

Strategi implementasi di sekolah dan pesantren 
Paradigma fiqih pendidikan yang membebaskan hanya akan bermakna 
jika ia turun ke tanah praksis—menyentuh ruang kelas, ruang guru, 
kurikulum, tata kelola, dan budaya institusi. Karena itu, strategi imple-
mentasi di sekolah dan pesantren menjadi kunci agar gagasan pembebasan 
tidak berhenti sebagai wacana elitis, tetapi menjelma sebagai pengalaman 

Manifesto Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 331



pendidikan yang nyata dan dirasakan oleh peserta didik. Implementasi ini 
menuntut kesadaran bahwa perubahan pendidikan adalah proses bertahap, 
dialogis, dan kolektif.

Langkah pertama implementasi adalah penyelarasan visi dan kesa-
daran bersama. Sekolah dan pesantren perlu membangun pemahaman 
kolektif tentang tujuan pendidikan yang memerdekakan—bukan hanya 
di level pimpinan, tetapi juga guru, tenaga kependidikan, dan komunitas 
pendukung. Forum refleksi, diskusi pedagogis, dan pelatihan internal 
dapat menjadi ruang untuk membongkar asumsi lama tentang pendidikan 
yang menindas dan membangun komitmen baru yang berorientasi pada 
kemanusiaan. Tanpa kesadaran bersama, perubahan struktural mudah 
ditolak atau disalahpahami.

Langkah berikutnya adalah reorientasi kurikulum secara bertahap 
dan kontekstual. Sekolah dan pesantren tidak harus mengganti seluruh 
kurikulum sekaligus, tetapi dapat memulai dengan membaca ulang tujuan 
pembelajaran melalui kacamata maqashid. Materi fiqih, akhlak, dan keis-
laman lainnya diperkaya dengan diskusi tujuan etis, konteks sosial, dan 
implikasi kemanusiaan. Di pesantren, kitab klasik tetap dipelajari, tetapi 
dengan pendekatan kritis dan dialogis yang mengaitkan teks dengan realitas 
hidup santri.

Implementasi paradigma pembebasan juga menuntut transformasi 
praktik pedagogis guru. Guru perlu didukung untuk mengembangkan 
metode dialogis, reflektif, dan berbasis masalah. Pelatihan guru tidak hanya 
berfokus pada teknik mengajar, tetapi juga pada kesadaran etis, relasi 
kuasa, dan refleksi diri. Komunitas belajar guru—baik formal maupun 
informal—menjadi sarana penting untuk saling berbagi praktik baik dan 
mendiskusikan tantangan nyata di kelas.

Dalam konteks evaluasi, strategi implementasi menuntut pergeseran 
bertahap dari penilaian represif ke evaluasi autentik. Sekolah dan pesan-
tren dapat mulai dengan memperluas bentuk penilaian: proyek, portofolio, 
jurnal refleksi, dan presentasi etis. Nilai tidak lagi diperlakukan sebagai alat 
hukuman, tetapi sebagai umpan balik perkembangan. Kebijakan ini perlu 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan332



dikomunikasikan secara terbuka kepada peserta didik dan orang tua agar 
dipahami sebagai bagian dari upaya pemuliaan martabat belajar.

Aspek penting lain adalah penataan budaya dan tata kelola insti-
tusi. Pendidikan yang membebaskan membutuhkan lingkungan yang 
aman, adil, dan partisipatif. Sekolah dan pesantren perlu meninjau ulang 
mekanisme disiplin, pengambilan keputusan, dan penyelesaian konflik 
agar selaras dengan etika rahmah dan keadilan. Keterlibatan peserta didik 
dalam forum musyawarah, organisasi siswa, dan kegiatan sosial menjadi 
latihan konkret demokrasi dan tanggung jawab.

Implementasi di pesantren memiliki kekhasan tersendiri. Pesantren 
sebagai komunitas hidup 24 jam memiliki potensi besar untuk pendidikan 
karakter yang utuh, tetapi juga berisiko pada normalisasi kekuasaan 
yang tidak reflektif. Fiqih pendidikan yang membebaskan mendorong 
pesantren untuk menjaga tradisi adab dan kedisiplinan, sambil membuka 
ruang dialog, musyawarah, dan perlindungan martabat santri. Kiai dan 
ustaz berperan sentral sebagai teladan etis yang memadukan kewibawaan 
dan kerendahan hati.

Strategi implementasi juga menuntut keterlibatan komunitas dan 
masyarakat luas. Pendidikan tidak berjalan dalam ruang hampa; dukungan 
orang tua, tokoh masyarakat, dan pemangku kebijakan sangat menentukan 
keberlanjutan perubahan. Program kolaboratif, pengabdian masyara-
kat, dan komunikasi terbuka membantu membangun kepercayaan dan 
memperluas dampak pendidikan yang membebaskan.

Strategi implementasi di sekolah dan pesantren menegaskan bahwa 
pembebasan adalah proses yang direncanakan, dijalani, dan dira-
wat bersama. Ia tidak lahir dari perintah tunggal atau kebijakan instan, 
tetapi dari praktik konsisten yang memuliakan manusia. Dari pengalaman 
implementasi inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab tantangan dan 
resistensi perubahan, untuk membaca secara jujur hambatan-hambatan 
yang mungkin muncul dan cara menyikapinya secara etis dan strategis.

Manifesto Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 333



Tantangan dan resistensi perubahan 
Setiap upaya pembebasan dalam pendidikan hampir selalu berhadapan 
dengan tantangan dan resistensi, baik yang bersifat personal, kultu-
ral, maupun struktural. Fiqih pendidikan yang membebaskan tidak naif 
terhadap kenyataan ini. Justru dengan membaca resistensi secara jujur 
dan reflektif, perubahan dapat dijalankan secara lebih etis, strategis, dan 
berkelanjutan. Resistensi bukan selalu tanda keburukan; sering kali ia 
merupakan ekspresi kecemasan, ketidakpastian, dan pengalaman masa 
lalu yang perlu dipahami, bukan dilawan secara frontal.

Salah satu tantangan utama adalah resistensi kultural terhadap peru-
bahan paradigma. Banyak pendidik dan institusi telah lama dibentuk oleh 
budaya pendidikan yang hierarkis, normatif, dan berorientasi kepatuhan. 
Ketika fiqih pendidikan yang membebaskan mengusulkan dialog, kritik, 
dan partisipasi peserta didik, muncul kekhawatiran akan hilangnya wibawa 
guru, rusaknya adab, atau melemahnya otoritas agama. Kekhawatiran ini 
perlu dijawab dengan penjelasan yang jernih bahwa pembebasan bukan 
pembangkangan, melainkan pendewasaan relasi pedagogis.

Tantangan berikutnya adalah ketakutan akan relativisme dan kehi-
langan kepastian. Sebagian pihak mencemaskan bahwa membuka ruang 
dialog dan ijtihad akan melahirkan kebingungan nilai atau melemah-
kan komitmen keagamaan. Fiqih pendidikan yang membebaskan perlu 
menegaskan bahwa keterbukaan berpikir tidak identik dengan nihilisme. 
Justru dengan kerangka maqashid, tauhid, dan etika profetik, pendidikan 
pembebasan memiliki kompas nilai yang kuat. Yang ditolak bukan nilai, 
melainkan pembekuan nilai dalam bentuk yang tidak manusiawi.

Resistensi juga sering datang dari struktur birokrasi dan sistem 
evaluasi formal. Standarisasi kurikulum, tekanan ujian, dan tuntutan 
administratif dapat menghambat inovasi pedagogis. Guru yang ingin 
menerapkan metode dialogis dan evaluasi autentik sering terbentur oleh 
keterbatasan waktu, regulasi kaku, dan budaya angka. Dalam konteks ini, 
perubahan menuntut strategi adaptif dan advokasi kebijakan, bukan 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan334



sekadar idealisme individual. Pendidikan yang membebaskan perlu berne-
gosiasi secara cerdas dengan sistem yang ada sambil terus mendorong 
perbaikan.

Tantangan lain muncul dari resistensi internal pendidik sendiri. 
Tidak semua guru siap merefleksikan ulang posisi kuasanya atau mengubah 
kebiasaan mengajar yang telah mapan. Perubahan menuntut energi emosi-
onal dan intelektual yang tidak ringan. Fiqih pendidikan yang membe-
baskan menekankan pentingnya pendampingan, komunitas belajar, dan 
ruang aman bagi guru untuk belajar dan bertumbuh tanpa rasa dihakimi. 
Transformasi pendidik adalah proses, bukan tuntutan instan.

Dalam konteks peserta didik, resistensi dapat muncul dalam bentuk 
kebingungan atau ketidaknyamanan awal. Peserta didik yang terbiasa 
dengan instruksi kaku dan jawaban tunggal mungkin merasa cemas ketika 
dihadapkan pada dialog, refleksi, dan tanggung jawab belajar. Pendidikan 
yang membebaskan perlu menyediakan transisi yang bijak, memba-
ngun kepercayaan, dan menjelaskan tujuan perubahan. Kebebasan tanpa 
pendampingan dapat membingungkan; pembebasan sejati selalu disertai 
bimbingan dan struktur yang manusiawi.

Resistensi juga dapat bersumber dari narasi ideologis dan politisasi 
agama. Dalam konteks tertentu, pendidikan yang membebaskan bisa 
dicurigai sebagai ancaman terhadap identitas atau kekuasaan tertentu. 
Fiqih pendidikan yang membebaskan harus bersikap tegas sekaligus arif: 
tegas dalam membela martabat manusia dan kebebasan berpikir, arif dalam 
berdialog dengan perbedaan dan kepentingan. Pendekatan konfrontatif 
sering kali kontraproduktif; pendekatan etis dan argumentatif lebih berpe-
luang membuka ruang perubahan.

Menghadapi tantangan dan resistensi, strategi utama fiqih pendidikan 
yang membebaskan adalah kesabaran profetik dan konsistensi moral. 
Perubahan pendidikan bukan lompatan revolusioner yang instan, mela-
inkan proses ijtihad kolektif yang membutuhkan waktu. Keberhasilan 
tidak diukur dari cepatnya perubahan, tetapi dari kedalaman dan 

Manifesto Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 335



keberlanjutannya. Setiap langkah kecil yang memuliakan manusia adalah 
bagian dari proyek besar pembebasan.

Tantangan dan resistensi perubahan bukan alasan untuk mundur, 
melainkan bagian integral dari perjalanan pembebasan itu sendiri. Fiqih 
pendidikan yang membebaskan mengajarkan bahwa jalan menuju kemer-
dekaan manusia selalu melewati ketegangan, perdebatan, dan ketabahan. 
Dari kesadaran inilah pembahasan akan berlanjut ke subbab terakhir, 
pendidikan sebagai ibadah pembebasan manusia, untuk menegaskan 
dimensi spiritual dan transenden dari seluruh ikhtiar pendidikan yang 
memerdekakan.

15.5 Pendidikan sebagai ibadah pembebasan manusia

Pada titik akhir manifesto ini, fiqih pendidikan yang membebaskan 
menemukan makna terdalamnya: pendidikan sebagai ibadah pembe-
basan manusia. Ibadah di sini tidak direduksi pada ritual formal, melain-
kan dipahami sebagai seluruh ikhtiar sadar yang diniatkan untuk memu-
liakan Tuhan dengan cara memuliakan manusia. Dalam kerangka ini, 
mengajar, belajar, mendidik, dan menata sistem pendidikan bukan sekadar 
pekerjaan profesional atau aktivitas sosial, tetapi tindakan spiritual yang 
sarat tanggung jawab etik.

Pendidikan sebagai ibadah pembebasan berangkat dari kesadaran 
bahwa Tuhan tidak membutuhkan kepatuhan yang lahir dari ketakutan dan 
kebisuan nalar. Yang dikehendaki adalah manusia yang sadar, bertanggung 
jawab, dan berkehendak baik. Pendidikan yang menindas—meskipun 
dibungkus bahasa agama—justru mengkhianati tujuan ibadah itu sendiri. 
Sebaliknya, pendidikan yang membebaskan akal dan nurani merupakan 
bentuk penghambaan yang paling bermakna, karena ia mengembalikan 
manusia pada fitrahnya sebagai makhluk berakal dan bermartabat.

Dalam perspektif ini, guru bukan sekadar pelaksana kurikulum, tetapi 
pelaku ibadah sosial. Setiap kesabaran dalam mendampingi peserta didik, 
setiap keadilan dalam menilai, dan setiap kejujuran dalam mengakui 
keterbatasan adalah bentuk pengabdian yang bernilai spiritual. Pendidikan 
yang membebaskan menuntut niat yang lurus: bukan untuk menguasai, 

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan336



mengontrol, atau mencari legitimasi moral, tetapi untuk menjadi peran-
tara tumbuhnya manusia yang merdeka.

Peserta didik pun ditempatkan sebagai subjek ibadah. Proses belajar 
bukan sekadar kewajiban administratif, tetapi jalan pembentukan diri 
yang menuntut kesungguhan, kejujuran, dan tanggung jawab. Ketika 
peserta didik belajar berpikir kritis, menghargai perbedaan, dan bertindak 
adil, mereka sedang menjalani ibadah yang hidup. Pendidikan sebagai 
ibadah pembebasan menghapus dikotomi antara belajar dan beriman, 
antara berpikir dan bertakwa.

Lebih jauh, pendidikan sebagai ibadah pembebasan menegaskan 
bahwa setiap bentuk penindasan pedagogis adalah pelanggaran etis dan 
spiritual. Mematikan pertanyaan, mempermalukan kesalahan, dan menor-
malisasi ketakutan atas nama disiplin bukan hanya kesalahan metodologis, 
tetapi juga pengkhianatan terhadap amanah ilahi. Fiqih pendidikan yang 
membebaskan menempatkan penjagaan martabat manusia sebagai bagian 
tak terpisahkan dari ketaatan kepada Tuhan.

Dalam horizon sosial, pendidikan sebagai ibadah pembebasan mela-
hirkan komitmen profetik. Pendidikan tidak berhenti pada pembentukan 
individu saleh, tetapi berlanjut pada upaya kolektif menegakkan keadilan, 
merawat kehidupan, dan menolak segala bentuk penindasan. Dengan cara 
ini, pendidikan menjadi bagian dari praksis keagamaan yang transforma-
tif—menghubungkan langit nilai dengan bumi realitas sosial.

Pendidikan sebagai ibadah pembebasan juga menuntut keikhlasan 
dalam proses, bukan obsesi pada hasil instan. Perubahan kesadaran 
manusia tidak selalu tampak segera dan tidak selalu terukur dengan angka. 
Namun setiap ruang dialog yang dibuka, setiap martabat yang dijaga, dan 
setiap keberanian berpikir yang ditumbuhkan adalah amal yang bernilai. 
Pendidikan yang membebaskan mengajarkan kesetiaan pada proses, karena 
di sanalah ibadah berlangsung secara nyata.

Fiqih pendidikan yang membebaskan menutup perjalanannya dengan 
satu penegasan spiritual: memerdekakan manusia adalah bentuk tertinggi 
dari penghambaan kepada Tuhan. Pendidikan menjadi ibadah ketika ia 

Manifesto Fiqih Pendidikan yang Membebaskan 337



menumbuhkan kehidupan, bukan ketakutan; kesadaran, bukan kepatuhan 
semu; dan harapan, bukan keputusasaan. Inilah pendidikan yang bukan 
hanya mencerdaskan, tetapi juga menyelamatkan—manusia, masyarakat, 
dan peradaban.

Sebagai penutup manifesto ini, buku Fiqih Pendidikan yang 
Membebaskan mengajak pembaca untuk tidak berhenti pada pemahaman, 
tetapi melangkah dalam praktik. Karena pada akhirnya, pembebasan 
bukan apa yang kita ucapkan tentang pendidikan, melainkan apa yang 
kita lakukan di ruang-ruang belajar, setiap hari, dengan penuh kesadaran 
dan niat ibadah.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan338



Glosarium
Akal (‘Aql)

Potensi rasional manusia yang dianugerahkan Allah untuk memahami 
realitas, menimbang nilai, dan mengambil keputusan etis. Dalam fiqih 
pendidikan yang membebaskan, akal diposisikan sebagai amanah ilahi 
yang harus dikembangkan, bukan dikekang.

Amanah Pendidikan

Tanggung jawab moral, intelektual, dan sosial yang melekat pada proses 
mendidik manusia. Amanah pendidikan mencakup perlindungan marta-
bat, pengembangan potensi, dan pewarisan nilai lintas generasi.

Bayani

Corak epistemologi Islam yang bertumpu pada teks (Al-Qur’an dan Hadis) 
dan otoritas kebahasaan. Dalam pendidikan pembebasan, bayani tidak 
berdiri sendiri, tetapi diintegrasikan dengan burhani dan irfani.

339



Burhani

Pendekatan epistemologis berbasis rasionalitas, logika, dan argumentasi 
empiris. Burhani menjadi fondasi pengembangan berpikir kritis dalam 
pendidikan Islam yang membebaskan.

Dialogis

Model relasi dan metode pendidikan yang menempatkan guru dan peserta 
didik sebagai subjek yang saling berinteraksi secara setara dalam martabat, 
meski berbeda peran. Dialogis menolak monolog otoriter.

Evaluasi Autentik

Penilaian pembelajaran yang menilai proses, pemahaman, dan penerapan 
nilai secara kontekstual, bukan sekadar hafalan atau skor ujian. Evaluasi 
autentik bertujuan mendidik, bukan menghukum.

Fiqih

Hasil ijtihad manusia dalam memahami dan merumuskan hukum syariah 
dalam konteks ruang dan waktu tertentu. Fiqih bersifat dinamis, historis, 
dan terbuka terhadap pembaruan.

Fiqih Pendidikan yang Membebaskan

Kerangka etis–pedagogis berbasis tauhid dan maqashid syariah yang 
menempatkan pendidikan sebagai proses pembebasan akal, pemuliaan 
martabat manusia, dan pembangunan peradaban berkeadilan.

Hafalan (Hifz)

Aktivitas menyimpan pengetahuan dalam ingatan. Dalam pendidikan 
pembebasan, hafalan diposisikan sebagai alat menuju pemahaman, bukan 
tujuan akhir pendidikan.

340



Hegemoni Pendidikan

Dominasi nilai, ideologi, atau kepentingan tertentu dalam sistem pendi-
dikan yang diterima sebagai “normal” dan “wajar”, sehingga melanggeng-
kan ketimpangan dan penindasan secara halus.

Hikmah

Pengetahuan yang terinternalisasi menjadi kebijaksanaan dan membimbing 
tindakan etis. Hikmah adalah tujuan akhir integrasi ilmu agama dan sains.

Humanisasi Pendidikan

Proses memanusiakan manusia melalui pendidikan dengan menghormati 
kebebasan berpikir, emosi, spiritualitas, dan martabat peserta didik.

Ijtihad

Upaya intelektual sungguh-sungguh untuk merumuskan hukum atau 
pandangan keagamaan dalam menghadapi persoalan baru. Ijtihad adalah 
jantung dinamika fiqih dan pendidikan Islam.

Irfani

Pendekatan epistemologis berbasis pengalaman batin, intuisi, dan kesa-
daran spiritual. Dalam pendidikan pembebasan, irfani memperkaya 
dimensi makna dan etika.

Kebebasan (Hurriyyah)

Kemampuan manusia untuk berpikir, memilih, dan bertindak secara sadar 
dan bertanggung jawab. Kebebasan dalam Islam selalu terikat pada etika 
dan tanggung jawab sosial.

341



Kekerasan Pedagogis

Setiap tindakan, bahasa, kebijakan, atau sistem pendidikan yang melukai 
martabat, jiwa, atau akal peserta didik, baik secara fisik, verbal, simbolik, 
maupun struktural.

Khalifah

Mandat manusia sebagai pengelola dan penjaga bumi. Pendidikan bertu-
gas menyiapkan manusia yang mampu menjalankan fungsi kekhalifahan 
secara adil dan berkelanjutan.

Kurikulum Berbasis Maqashid

Desain kurikulum yang berorientasi pada tujuan-tujuan syariah (maqas-
hid), yaitu kemaslahatan manusia, bukan sekadar penguasaan materi.

Maqashid Syariah

Tujuan-tujuan utama syariat Islam, seperti menjaga agama, akal, jiwa, 
martabat, dan harta. Maqashid menjadi kompas etis pendidikan yang 
membebaskan.

Martabat Manusia (Karamah Insaniyyah)

Nilai kemuliaan manusia yang melekat sejak penciptaan dan tidak bergan-
tung pada prestasi, kepatuhan, atau status sosial. Martabat adalah batas etis 
tertinggi pendidikan.

Monolog Pendidikan

Model pembelajaran satu arah yang menempatkan guru sebagai sumber 
kebenaran absolut dan peserta didik sebagai penerima pasif. Monolog 
bertentangan dengan pendidikan pembebasan.

342



Murabbi

Pendidik yang menumbuhkan manusia secara utuh—akal, akhlak, dan 
kesadaran—bukan sekadar pengajar materi. Murabbi adalah figur sentral 
pendidikan Islam.

Otoritarianisme Pedagogis

Penyalahgunaan kekuasaan dalam pendidikan melalui pemaksaan, keta-
kutan, dan pembungkaman nalar. Otoritarianisme merusak tujuan pendi-
dikan Islam.

Otoritas Pedagogis

Kewibawaan pendidik yang lahir dari kompetensi, keteladanan, dan keper-
cayaan, bukan dari ancaman atau kekuasaan struktural.

Pembebasan (Liberasi)

Proses membebaskan manusia dari ketakutan, kebodohan, penindasan 
struktural, dan kesadaran palsu melalui pendidikan yang sadar nilai.

Pendidikan Formalistik

Model pendidikan yang menekankan kepatuhan prosedural, simbol, dan 
aturan lahiriah tanpa pemaknaan etis dan kesadaran kritis.

Reflektif (Tadabburi)

Pendekatan belajar yang menekankan perenungan mendalam, pengaitan 
ilmu dengan kehidupan, dan muhasabah intelektual–moral.

Syariah

Prinsip ilahi yang bersifat transenden dan ideal, menjadi sumber nilai dan 
arah kehidupan manusia. Syariah berbeda dari fiqih yang bersifat ijtihadi.

343



Tauhid

Prinsip keesaan Allah yang membebaskan manusia dari penghambaan 
kepada selain-Nya. Dalam pendidikan, tauhid menjadi fondasi kebebasan 
berpikir dan keberanian moral.

Ujian

Instrumen evaluasi pembelajaran. Dalam pendidikan pembebasan, ujian 
diposisikan sebagai alat diagnostik dan reflektif, bukan alat penindasan 
atau seleksi kejam.

Zalim Pedagogis

Segala bentuk praktik pendidikan yang melanggar keadilan, merusak 
martabat, dan menindas potensi manusia, meskipun dilegalkan oleh sistem 
atau tradisi.

344



Daftar Pustaka
A. 	 Al-Qur’an & Hadits

1.	 Al-Qur’an al-Karim.
2.	 Al-Bukhari, M. I. (2002). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dar Ibn Kathir.
3.	 Muslim, M. H. (2001). Ṣaḥīḥ Muslim. Riyadh: Dar al-Salam.
4.	 Abu Dawud, S. (2009). Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Risalah.
5.	 Al-Tirmidzi, M. I. (2008). Sunan al-Tirmidzi. Cairo: Dar al-Hadith.
6.	 Ibn Majah, M. Y. (2007). Sunan Ibn Majah. Beirut: Dar al-Fikr.
7.	 Ahmad ibn Hanbal. (2001). Musnad Ahmad. Cairo: Dar al-Hadith.

B. Fiqih, Ushul Fiqih, Maqashid Syariah

8.	 Al-Shatibi, A. I. (2004). Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah. Cairo: Dar 
Ibn Affan.

9.	 Ibn Ashur, M. T. (2006). Maqasid al-Shariah al-Islamiyyah. Amman: 
Dar al-Nafais.

10.	 Al-Ghazali, A. H. (2005). Al-Mustashfa. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiy-
yah.

11.	 Al-Qaradawi, Y. (2001). Fiqh al-Maqasid. Cairo: Dar al-Shuruq.
12.	 Hallaq, W. B. (2009). An Introduction to Islamic Law. Cambridge: 

Cambridge University Press.

345



13.	 Kamali, M. H. (2008). Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: 
Islamic Texts Society.

14.	 Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. 
London: IIIT.

15.	 Rahman, F. (1982). Islam and Modernity. Chicago: University of 
Chicago Press.

C. Pendidikan Islam Klasik

16.	 Al-Ghazali. (2003). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma’rifah.
17.	 Ibn Sina. (1987). Kitab al-Shifa’. Cairo: الهيئة المصرية العامة.
18.	 Ibn Khaldun. (2005). Muqaddimah. Beirut: Dar al-Fikr.
19.	 Ibn Rushd. (1997). Fasl al-Maqal. Cairo: Dar al-Ma’arif.
20.	 Al-Zarnuji. (2001). Ta’lim al-Muta’allim. Beirut: Dar al-Fikr.
21.	 Al-Attas, S. M. N. (1999). The Concept of Education in Islam. Kuala 

Lumpur: ISTAC.

D. Pendidikan Islam Kontemporer

22.	 Langgulung, H. (2003). Manusia dan Pendidikan. Jakarta: Pustaka 
Al-Husna.

23.	 Tilaar, H. A. R. (2002). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat 
Madani. Jakarta: Rineka Cipta.

24.	 Nata, A. (2010). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana.
25.	 Muhaimin. (2012). Paradigma Pendidikan Islam. Bandung: Remaja 

Rosdakarya.
26.	 Abdurrahman, M. (2016). Pendidikan Islam Transformatif. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar.
27.	 Zed, M. (2017). Islam, Pendidikan, dan Pembebasan. Jakarta: 

Prenadamedia.

E. Filsafat Pendidikan & Kritik Sosial

28.	 Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. New York: Continuum.
29.	 Freire, P. (1998). Pedagogy of Freedom. New York: Rowman & Littlefield.

346



30.	 Giroux, H. A. (1988). Teachers as Intellectuals. New York: Bergin & 
Garvey.

31.	 Dewey, J. (1916). Democracy and Education. New York: Macmillan.
32.	 Illich, I. (1971). Deschooling Society. New York: Harper & Row.
33.	 Apple, M. W. (2004). Ideology and Curriculum. New York: Routledge.
34.	 Foucault, M. (1977). Discipline and Punish. New York: Pantheon.
35.	 Bourdieu, P. (1990). Reproduction in Education. London: Sage.

F. Pendidikan, Demokrasi, & Keadilan Sosial

36.	 Sen, A. (1999). Development as Freedom. Oxford: Oxford University 
Press.

37.	 Nussbaum, M. (2011). Creating Capabilities. Harvard University Press.
38.	 Rawls, J. (1971). A Theory of Justice. Cambridge: Harvard University 

Press.
39.	 Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative Action. Boston: 

Beacon Press.
40.	 Young, I. M. (1990). Justice and the Politics of Difference. Princeton 

University Press.

G. Evaluasi, Kurikulum, & Pembelajaran

41.	 Stiggins, R. (2005). Student-Involved Assessment. Pearson.
42.	 Wiggins, G., & McTighe, J. (2005). Understanding by Design. ASCD.
43.	 Biggs, J. (2003). Teaching for Quality Learning at University. Open 

University Press.
44.	 Brookhart, S. (2013). How to Create and Use Rubrics. ASCD.
45.	 Black, P., & Wiliam, D. (1998). Assessment and classroom learning. 

Assessment in Education, 5(1).

H. Kesadaran, Ideologi, & Pembebasan

46.	 Gramsci, A. (1971). Selections from the Prison Notebooks. New York: 
International Publishers.

347



47.	 Althusser, L. (1971). Ideology and Ideological State Apparatuses. 
London: Verso.

48.	 Said, E. (1978). Orientalism. New York: Pantheon.
49.	 Fanon, F. (1963). The Wretched of the Earth. New York: Grove Press.
50.	 hooks, b. (1994). Teaching to Transgress. New York: Routledge.

I. Pendidikan & Spiritualitas

51.	 Palmer, P. (1998). The Courage to Teach. San Francisco: Jossey-Bass.
52.	 Zohar, D., & Marshall, I. (2000). Spiritual Intelligence. London: 

Bloomsbury.
53.	 Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford University 

Press.

J. Jurnal Ilmiah Internasional (Pendidikan Islam)

54.	 Halstead, J. M. (2004). Islamic values. Journal of Moral Education, 
33(1).

55.	 Sahin, A. (2013). New directions in Islamic education. Religious 
Education, 108(1).

56.	 Abdullah, M. A. (2012). Islamic studies and critical thinking. Al-Jami’ah, 
50(2).

57.	 Kadi, W. (2017). Islamic pedagogy and ethics. Journal of Islamic 
Education.

58.	 Hidayat, K. (2019). Pendidikan Islam dan kebebasan. Studia Islamika.

K. Referensi Pendukung 

1.	 Al-Tabari, M. J. (2001). Jami‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an. Beirut: 
Dar al-Fikr.

2.	 Ibn Kathir, I. U. (2000). Tafsir al-Qur’an al-‘Azim. Riyadh: Dar Tayyibah.
3.	 Al-Razi, F. D. (1999). Mafatih al-Ghayb. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath 

al-‘Arabi.
4.	 Al-Qurtubi, M. A. (2006). Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an. Cairo: Dar 

al-Kutub al-Misriyyah.

348



5.	 Al-Zamakhshari, M. (1998). Al-Kashshaf. Beirut: Dar al-Kutub 
al-‘Ilmiyyah.

6.	 Nasr, S. H. (2002). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present. 
Albany: SUNY Press.

7.	 Arkoun, M. (2006). Rethinking Islam. Boulder: Westview Press.
8.	 Abu Zayd, N. H. (2006). Reformation of Islamic Thought. Amsterdam: 

Amsterdam University Press.
9.	 Hallaq, W. B. (2013). The Impossible State. New York: Columbia 

University Press.
10.	 Rahman, F. (1989). Major Themes of the Qur’an. Chicago: University 

of Chicago Press.
11.	 Soroush, A. K. (2009). Reason, Freedom, and Democracy in Islam. 

Oxford: Oxford University Press.
12.	 Auda, J. (2015). Re-envisioning Islamic Scholarship. London: IIIT.
13.	 Kamali, M. H. (2015). Freedom of Expression in Islam. Cambridge: 

Islamic Texts Society.
14.	 Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. 

Kuala Lumpur: ISTAC.
15.	 Hasan, L. (2011). Critical Thinking in Islamic Education. London: 

Routledge.
16.	 Sahin, A. (2018). Education, Ethics and Islam. London: Routledge.
17.	 Halstead, J. M. (2007). Islamic values and education. Journal of Moral 

Education, 36(3), 283–296.
18.	 Abdullah, M. A. (2017). Islamic studies in higher education. Al-Jami’ah, 

55(2), 391–426.
19.	 Hidayat, K. (2018). Agama dan pendidikan pembebasan. Studia 

Islamika, 25(3), 451–480.
20.	 Muqowim. (2015). Pendidikan Islam transformatif. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar.
21.	 Tilaar, H. A. R. (2012). Kaleidoskop Pendidikan Indonesia. Jakarta: 

Kompas.
22.	 Giroux, H. A. (2011). On Critical Pedagogy. New York: Continuum.
23.	 McLaren, P. (2015). Pedagogy of Insurrection. New York: Peter Lang.

349



24.	 Apple, M. W. (2013). Can Education Change Society? New York: 
Routledge.

25.	 Freire, P. (2005). Education for Critical Consciousness. London: 
Continuum.

26.	 Noddings, N. (2013). Caring: A Relational Approach to Ethics and Moral 
Education. Berkeley: University of California Press.

27.	 Biesta, G. (2015). Good Education in an Age of Measurement. Boulder: 
Paradigm Publishers.

28.	 UNESCO. (2015). Rethinking Education: Towards a Global Common 
Good? Paris: UNESCO.

29.	 UNESCO. (2021). Reimagining Our Futures Together. Paris: UNESCO.
30.	 Sen, A. (2009). The Idea of Justice. Cambridge: Harvard University 

Press.
31.	 Nussbaum, M. (2016). Not for Profit: Why Democracy Needs the 

Humanities. Princeton: Princeton University Press.
32.	 Rawls, J. (2001). Justice as Fairness: A Restatement. Cambridge: Harvard 

University Press.
33.	 Habermas, J. (2006). Between Naturalism and Religion. Cambridge: 

Polity Press.
34.	 Foucault, M. (1980). Power/Knowledge. New York: Pantheon Books.
35.	 Bourdieu, P. (1998). Practical Reason. Stanford: Stanford University 

Press.
36.	 Illich, I. (1973). Tools for Conviviality. New York: Harper & Row.
37.	 Palmer, P. (2007). The Courage to Teach. San Francisco: Jossey-Bass.
38.	 Brookhart, S. M. (2017). How to Give Effective Feedback to Your 

Students. Alexandria: ASCD.
39.	 Wiggins, G. (2012). Seven Keys to Effective Feedback. Alexandria: 

ASCD.
40.	 Biggs, J., & Tang, C. (2011). Teaching for Quality Learning at University. 

Maidenhead: Open University Press.
41.	 Black, P., & Wiliam, D. (2009). Developing the theory of formative 

assessment. Educational Assessment, 21(1), 5–31.

350



42.	 Biesta, G. (2020). Educational Research: An Unorthodox Introduction. 
London: Bloomsbury.

43.	 World Bank. (2018). World Development Report: Learning to Realize 
Education’s Promise. Washington DC: World Bank.

44.	 OECD. (2019). Future of Education and Skills 2030. Paris: OECD.
45.	 Zed, M. (2019). Islam dan Humanisme. Jakarta: LP3ES.
46.	 Abdurrahman, M. (2020). Pendidikan Islam dan Keadilan Sosial. 

Bandung: Mizan.
47.	 Suryadi, A. (2017). Pendidikan dan Kekuasaan. Bandung: Remaja 

Rosdakarya.
48.	 Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: 

Kencana.
49.	 Nasution, H. (2009). Islam Rasional. Jakarta: Mizan.
50.	 Kuntowijoyo. (2006). Islam sebagai Ilmu. Yogyakarta: Tiara Wacana.
51.	 Madjid, N. (1997). Islam, Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina.
52.	 Wahid, A. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid 

Institute.
53.	 Sachedina, A. (2009). Islam and the Challenge of Human Rights. Oxford: 

Oxford University Press.
54.	 An-Na‘im, A. A. (2008). Islam and the Secular State. Cambridge: 

Harvard University Press.
55.	 Hefner, R. W. (2011). Civil Islam. Princeton: Princeton University Press.
56.	 Esposito, J. L. (2010). The Future of Islam. Oxford: Oxford University 

Press.
57.	 Zubaedi. (2011). Pendidikan Berbasis Masyarakat. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar.
58.	 Tilaar, H. A. R., & Nugroho, R. (2008). Kebijakan Pendidikan. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
59.	 Musthofa, A. (2019). Fiqih Sosial. Jakarta: Kencana.
60.	 Shihab, M. Q. (2019). Islam yang Disalahpahami. Jakarta: Lentera Hati.
61.	 Shihab, M. Q. (2020). Wasathiyyah. Jakarta: Lentera Hati.
62.	 Hardiman, F. B. (2018). Demokrasi dan Sentimentalitas Moral. Jakarta: 

Kanisius.

351



352



Biografi Penulis
Dr. Andi Hermawan, SE.Ak, S.Si, M.Pd.

Lahir di Malang, Jawa Timur pada tanggal 29 April 
1977. Beliau adalah anak pertama dari tiga bersau-
dara dalam keluarga yang menjunjung tinggi nilai 
pendidikan dan tanggung jawab. Sejak kecil, dikenal 
sebagai pribadi yang tekun, disiplin, dan memiliki 
minat yang tinggi terhadap ilmu pengetahuan, 
khususnya dalam bidang akuntansi dan matematika.

Menamatkan pendidikan dasar dan menengah di kota kelahiran-
nya, dan melanjutkan pendidikan di SMA Negeri 1 Dampit, Kabupaten 
Malang, yang diselesaikannya pada tahun 1995. Minat yang kuat dalam 
bidang ekonomi dan akuntansi membawanya untuk melanjutkan studi 
pada Program Sarjana Akuntansi Fakultas Ekonomi Universitas Gajayana 
Malang, dan berhasil meraih gelar Sarjana Ekonomi (S.E., Ak.) pada 
tahun 1999. Pada tahun 2014, ia berhasil menyelesaikan Program Sarjana 
Matematika di Fakultas Matematika dan Ilmu Pengetahuan Alam, 
Universitas Timbul Nusantara – IBEK Jakarta, dan memperoleh gelar 
Sarjana Sains (S.Si.).

Kecintaannya terhadap dunia pendidikan mengantarkannya 
untuk mengambil jalur kepemimpinan dan manajemen pendidikan. Ia 

353



menyelesaikan Program Magister Administrasi Pendidikan di Sekolah 
Pascasarjana Universitas Pakuan Bogor pada tahun 2019 dan meraih 
gelar Magister Pendidikan (M.Pd). Konsistensinya dalam mengembang-
kan kapasitas akademik dan profesional dibuktikan dengan pencapaian 
tertinggi berupa gelar Doktor (Dr.) dalam bidang Manajemen Pendidikan 
dari institusi yang sama pada tahun 2022.

Dalam karier profesional telah mengabdi sebagai Guru pada SMK 
PGRI 2 Cibinong, Kabupaten Bogor sejak tahun 1999 dan dipercaya menja-
bat sebagai Wakil Kepala Sekolah. Selain itu juga aktif di dunia akademik 
sebagai Dosen NIDK pada Program Doktor (S3) Sekolah Pascasarjana 
Universitas Pakuan Bogor, almamater berbagi pengalaman dan keilmuan 
kepada para mahasiswa pascasarjana.

Dalam kehidupan pribadi, menikah dengan Amalia Feryanti Salasa 
dan dikaruniai seorang putri yang bernama Azizah Luckyana Mawadda. 
Keluarga kecil ini menjadi sumber inspirasi dan dukungan utama dalam 
perjalanan hidup dan kariernya. Selain aktif mengajar, juga dikenal sebagai 
penulis buku, peneliti, dan pembicara dalam berbagai forum ilmiah, baik 
nasional maupun internasional. Fokus keilmuannya meliputi manajemen 
pendidikan, kepemimpinan pendidikan, pendidikan vokasi, dan literasi 
digital guru. Publikasinya telah banyak tersebar di jurnal nasional terakre-
ditasi dan jurnal internasional bereputasi (terindeks Scopus), dengan lebih 
dari 1.346 sitasi Google Scholar dan h-index 18 per 14 September 2025.

Komitmennya untuk terus berkontribusi dalam pengembangan pendi-
dikan Indonesia, terutama dalam memperkuat mutu SMK dan mendorong 
kepemimpinan digital di sekolah, menjadi semangat utama dalam perja-
lanan akademik dan pengabdiannya hingga kini.

354




	Prakata
	Prolog
	DAFTAR ISI
	BAB 1
	Pendidikan dan Proyek 
Pembebasan Manusia
	Hakikat pendidikan dalam Islam 
	Pendidikan: antara pembebasan dan penjinakan 
	Manusia sebagai subjek, bukan objek pendidikan 
	Pendidikan sebagai amanah peradaban 
	Krisis pendidikan Islam kontemporer

	BAB 2
	Fiqih Sebagai Produk Ijtihad 
dan Kesadaran Sejarah
	Distingsi syariah, fiqih, dan hukum positif 
	Fiqih sebagai hasil penalaran manusia 
	Sejarah sosial lahirnya fiqih 
	Bahaya sakralisasi fiqih 
	Fiqih: antara etika dan kekuasaan 

	BAB 3
	Epistemologi Pendidikan Islam
	Sumber pengetahuan dalam Islam 
	Epistemologi bayani, burhani, dan irfani 
	Ketegangan wahyu, akal, dan pengalaman 
	Krisis epistemologis pendidikan Islam 
	Integrasi epistemologi dalam pendidikan pembebasan 

	BAB 4
	Akal, Logika, dan 
Kebebasan Berpikir
	Konsep ‘aql dalam Al-Qur’an 
	Logika (mantiq) dalam tradisi Islam 
	Berpikir kritis sebagai ibadah intelektual 
	Kesalahan logika dalam pendidikan fiqih 
	Membebaskan nalar dari ketakutan berpikir 

	BAB 5
	Pendidikan dalam Al-Qur’an 
dan Hadis
	Konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib 
	Nabi Muhammad sebagai pendidik pembebas 
	Metode dialogis dan empatik Nabi 
	Pendidikan nilai dan kesadaran 
	Pendidikan sebagai transformasi, bukan indoktrinasi 

	BAB 6
	Warisan Ulama Klasik 
tentang Pendidikan
	Al-Ghazali dan pendidikan moral 
	Ibn Sina dan rasionalitas pendidikan 
	Ibn Khaldun dan pendidikan sosial 
	Ibn Rushd dan kebebasan berpikir 
	Membaca ulang warisan klasik secara kritis 

	BAB 7
	Mazhab Fiqih dan Pendidikan
	Pendidikan dalam mazhab Hanafi 
	Pendidikan dalam mazhab Maliki 
	Pendidikan dalam mazhab Syafi’i 
	Pendidikan dalam mazhab Hanbali 
	Fleksibilitas mazhab dan peluang pembebasan 

	BAB 8
	Kritik terhadap Fiqih 
Pendidikan Formalistik
	Fiqih sebagai alat legitimasi kuasa 
	Pendidikan berbasis ketakutan dan hukuman 
	Kekerasan simbolik atas nama agama 
	Kepatuhan semu dan moralitas palsu 
	Dampak fiqih formalistik pada peserta didik 

	BAB 9
	Kesadaran, Ideologi, dan Pendidikan
	Pendidikan dan pembentukan kesadaran 
	Kesadaran magis, naif, dan kritis 
	Ideologi dalam kurikulum pendidikan 
	QS. Al-Baqarah [2]: 170
	Pendidikan dan hegemoni 
	Pendidikan Islam sebagai praksis pembebasan 

	BAB 10
	Prinsip-Prinsip Fiqih Pendidikan 
yang Membebaskan
	Tauhid sebagai fondasi kebebasan 
	Keadilan dan kesetaraan pendidikan 
	Rahmah sebagai etika pedagogis 
	Maqashid syariah dalam pendidikan 
	Fiqih sebagai panduan etis, bukan alat represif 

	BAB 11
	Hak dan Martabat Peserta Didik
	Peserta didik sebagai manusia utuh 
	Hak berpikir dan bertanya 
	Hak berbeda dan berpendapat 
	Hak gagal dan belajar dari kesalahan 
	Perlindungan martabat peserta didik dalam fiqih 

	BAB 12
	Guru, Otoritas, dan Etika Pendidikan
	Guru sebagai murabbi dan fasilitator 
	Otoritas pedagogis vs otoritarianisme 
	Keteladanan moral dan intelektual guru 
	Relasi dialogis guru–peserta didik 
	Etika kekuasaan dalam pendidikan Islam 

	BAB 13
	Kurikulum, Metode, dan Evaluasi 
yang Membebaskan
	Kurikulum berbasis maqashid 
	Integrasi ilmu agama dan sains 
	Metode dialogis dan reflektif 
	Evaluasi autentik tanpa penindasan 
	Kritik terhadap budaya ujian dan hafalan 

	BAB 14
	Pendidikan, Keadilan Sosial, 
dan Peradaban
	Pendidikan dan kesenjangan sosial 
	Pendidikan Islam dan demokrasi 
	Pendidikan dan tanggung jawab sosial 
	Pendidikan untuk keberlanjutan peradaban 
	Manusia merdeka dan masyarakat beradab 

	BAB 15
	Manifesto Fiqih Pendidikan 
yang Membebaskan
	Sintesis konseptual fiqih pendidikan pembebasan 
	Arah baru pendidikan Islam 
	Strategi implementasi di sekolah dan pesantren 
	Tantangan dan resistensi perubahan 

	Glosarium
	Daftar Pustaka
	Biografi Penulis

